Thierry Piras
Psychanalyste

Seltre «Ecrit el Suveirs - n'S - Decenboe 2072

"Du penser a I'exister"




S'interroger sur ce qui dans la psychanalyse ou bien encore dans l'inconscient, pour peu
que I'on puisse en savoir de ce dedans, correspondrait a du penser et pourquoi pas aussi a de
l'exister, tel semble étre notre propos ici. En quoi, cet angle d'attaque que serait le penser
pourrait nous mener a en connaitre plus de l'inconscient, ou bien de ce qui s'y appartient? En
quoi courir apres l'exister nous faciliterait la tache quant a I'identification des mécaniques de
la psyché. Et ce bien entendu, a condition d’en avoir 1'idée ou l'intention, de s'y confronter a
lI'inconscient. Alors, peut-étre que la psychanalyse ne serait pas seulement le fait des trois
protagonistes - analysant, analyste et désir, mais aussi celui du champ conceptuel. D'un de ces
champs qui se mettrait en ligne du savoir, en dehors d'au moins un des protagonistes.
Pourquoi vouloir, a tout prix, comme le prix de 1'impossible, en savoir ce qui serait en fait de
l'inconscient. Car & nommer inconscient, qu'est-ce que je nomme en réalité, si ce n'est ce que
je sais, crois savoir, ou bien supposé en €tre de cet inconscient. N'est-il que le réservoir de nos
fantasmes sur le refoulement, ou bien est-il aussi ce qu'en ont fait des générations d'analystes,
matiere a penser et matiere a exister? Qu'est-ce que penser dans le champ de la psychanalyse
et dans celui de I'inconscient ?

Dans la psychanalyse, l'acte de penser s'accroche a la mise en évidence des différentes
opérations de logique, visant a inscrire la psychanalyse de l'indicible qui caractérise
l'inconscient. Et pourtant, il s'en dit du langage sur l'inconscient, sur ce qu'il serait ou ne serait
pas. Il s'en pose, et au juste du titre d'analyste, de la plus ou moins grande capacité a tenter de
décliner un tout inconnu dans ses limites et ses constituants. Mais qu'elle est cette force qui
pousse le penser a encore et encore essayer de traduire ce code qu'est I'inconscient dans un
propos plus accessible? Si code il y a donc, de quelle manicre peut-il étre identifié comme
existant, et de quelle insistance serait-il question pour que naisse 1'intention ou la volonté de le
soustraire a l'ignorance? La réponse, la doxa en quelque sorte, pourrait s'articuler des travaux
de Freud qui mettent en lumiére 1'existence de 'inconscient comme paradigme explicatif des
pathologies, névrotiques, perverses et psychotiques. Sa rencontre avec les hystériques la
conduit, et a batir la psychanalyse, comme voie royale de rencontre avec la psyché, et a
accepter l'affirmation de cette instance qui échappe au controle du Moi, l'inconscient. Si Freud
ne l'avait pas fait exister par cette nomination qui invite a le penser, l'inconscient aurait-il
existé comme cause et source des conflits psychiques? D'ailleurs est-il bien le responsable des
troubles névrotiques? Et en somme qu'est-ce que l'inconscient, a c6té ou en plus des concepts
de désir, de jouissance, de sexualité infantile, de fonction phallique, de loi de castration, de
NdP, etc? L'inconscient est-il ce terme générique, comme ce qui est annoncé dans un film

avec ceux et celles qui y ont pris part? Si ce substantif fait ensemble de ce qui serait ses



constituants et ses différentes fonctions, peut-il étre assimilé a un objet mathématique soumis
a traitement rigoureux de l'acte de penser? De la méme fagon, si par ignorance ou par volonté
de faire retour a la toute-puissance du Moi, il est fait négation de 1'inconscient freudien, celui-
ci en viendrait-il & ne pas exister? Nier I'existence de l'inconscient menerait-il a en libérer le
phobique de sa relation vraie, non a son symptome, mais a ce qui est de la loi de castration?
Affirmer que les réves, en fin de compte, ne disent rien d'autre qu'un déréglement chimique
ou l'expression d'une chimeére facétieuse, permettrait-il au réveur de faire 1'économie d'un
retour a l'angoisse du Manque? Alors peut-étre que la découverte de Freud et les
renforcements de Lacan, tout comme 1'expérience de milliers d'analystes, ne seraient en fait
qu'une fagon de nommer ce qui ne pouvait pas 1'étre, par absence de détermination, de
vivacité scientifique a la compréhension des troubles humains, non accessible a une médecine
du corps. Si les Saint Augustin, Pascal, Kierkegaard, Descartes ont été en quelque sorte des
Penseurs de 1'homme a Dieu, Freud n'en continuerait pas moins la trace du penser savoir de
I'homme. A charge d'un Autre en place d'un autre Autre, mais tout en en identifiant toujours
les failles a la complétude.

Pourquoi ne pas continuer avec de nouvelles questions, comme celle qui nous ménerait a
savoir, si accepter ’inconscient comme existant, nous en donnerait a penser. L’inconscient,
nomm¢ par 1’acte de penser par le véhicule de la langue, et par conséquent d’une volonté de
transmission, serait-il ipso facto fait existant? A n’en pas douter, du moins I’émission sonore
de ce qui se devient substantif et fait révélation d’un sens commun. Car, beaucoup, pour ne
pas dire tout le monde en entend quelque chose a l’audition de «I’inconscienty», et pas
seulement un mot, mais un référent, fonction de son histoire, de son acculturation, de son
¢ducation et pourquoi pas de sa rencontre personnelle avec I’analyse. C’est bien tendu du
sens, que par ce qu’il serait identifi¢ comme existant, que 1’on peut y faire acte de penser. Et
tourne et tourne encore la roue, non plus du mot ou de la langue, mais bien de ce qui se
masque a la conscience. Et méme si l'inconscient ne peut pas étre défini, et encore moins en
opposition au conscient, il nous en dit ou nous lui faisons chemin de ce dit, d’une différence
avec la conscience. Prenons cette affirmation suivante comme cause d’un penser a venir :
«I’inconscient se pense, 1’inconscient s’invente a I’exister». Dans un propos tenu oralement, le
I’inconscient se pense, peut aussi s’entendre comme 1’inconscient se panse, ne serait-ce pas la
demande de ’analysant. A condition de croire que I’inconscient puisse se guérir du fait qu’il
soit malade. Certes cette idée, a peine anthropomorphique pourrait tout a fait satisfaire notre
vouloir de savoir absolu; d’un inconscient défini ou clairement identifié, donc mesurable et

curable. Mais I’inconscient n’est pas, au sens d’étre quelque chose, qui s’origine, s’accomplit



et se dégrade pour donner place a une autre substance. L'inconscient n’est qu’un fait de
langage (et aussi un f’est).

Si le penser fait 1'exister, et ce sans faire retour a Descartes de son cogito, il n'en demeure
pas moins que la question subsiste quant a la nature de I'objet en question. Le penser et le
exister pourrait alors concerner l'inconscient a condition toute fois qu'il soit possible pour
celui qui commet l'acte, d'en savoir quelque chose en préalable de cet objet. Pourrait-on ainsi
penser l'inconscient sans que celui-ci d'ailleurs existe? Pourquoi ne serait-il pas possible
d'établir une mécanique du penser sur un objet inexistant, sauf a le faire exister du simple fait
de cette action mentale? Le penser contribue a rendre existant, du moins dans cet espace
cognitif, I'objet méme de son investigation; on parlera alors ici de création imaginaire ou bien
encore de fantasme au sens ou I'entendait Freud.

Si penser donne une substance en quelque sorte a 1'objet, penser 1'inconscient ne donnerait
qu'une substance image; comme une enveloppe vide, mais déja pleine d'un vouloir a faire
exister. Or notre postulat, comme psychanalyste est que l'inconscient freudien existe et se
manifeste dans le cadre de l'expérience analytique. Mais est-ce bien l'inconscient qui se
présente a I'éventuelle saisie de l'analyste? Ce terme 1'inconscient ne désigne en aucune fagon
une nomination d'une totalité, mais bien au contraire la désignation d'une impossibilité a la
maitrise, a la globalité. Ainsi le penser de l'inconscient correspondrait au penser de
l'incongruité, et c'est par le langage que se manifeste cette rupture a l'accessibilité. La
captation des lapsus, mots d'esprit, et méme le retour des réves se font par I'entendre de la
langue. La langue, dans ces vagues de la libre association, laisse échapper des mots, des sons
qui font irruption a la logique d'un vrai posé en défaut des soubresauts des forces
pulsionnelles. Le lapsus par exemple, ne ment pas sur son origine, mais ne dit une vérité qu'a
la coder au risque de l'interprétation. Ainsi le penser ne fait pas l'exister, en ce qui concerne
l'inconscient, mais il en livre pourtant l'essentiel, le savoir du manque, le savoir d'un
«démaquillant» de langage a mettre en ceuvre.

Le cheminement le long d’une bande de Moebius, semble nous mener a chemins différents,
et ce par la torsade introduite dans une bande premiere; et pourtant nous ne finissons que sur
les mémes traces. De ce qui ne peut d’ailleurs étre nommé ni d’un début, ni d’une fin, mais
d’un mouvement, d’un passage. Du penser a 1’exister, nous torsadons 1’entendement de savoir
autour d’un axe, le trou du langage, pour en apprivoiser, non pas 1’inconscient, mais ce qui
fait étre de langue. L’inconscient, malgré toutes les découvertes de la psychanalyse, dont les
chaines signifiantes font cohorte et manipule a un sujet toujours en mal d’étre, n’en reste pour
toujours qu’un mot destiné a en appeler d’autres. De ces autres mots €pars aux sinuosités de la

libre association, en péril d’un dévoilement toujours a espérer et dans le méme moment, a



\

redouter. L’inconscient existe certes, mais a nommer, au-dela d’une reconnaissance de
I’exister, une incongruité qui tord le langage a venir comme résolution d’une révélation.

D’un mot, de ce mot : inconscient, présenté a la lumiere d’une identification freudienne par
I’article (I’), qui n’en montre que peu dans son simple dit, de tous ces signes qui déferlent sur
les rivages de I’analyse. C’est justement par cette limite, dans ce passage étroit qui
s’accomplit par la psychanalyse, que le terme d’inconscient prend tout sa saveur aigre-douce,
comme un met paradoxal. Il dit et pourtant il ne dit pas tout. Mais dans cette simple
nomination, qu’est 1’acte de penser I’inconscient, 1’exister peut se batir sur les fantomes du
manque. Si la langue articule I’inconscient au discours analytique, c’est alors le cortége de
I’archéologie de la matrice langagiere qui se «souffle» a I’énoncé de ce substantif.
L’inconscient ne nous livre par son nom que I’invitation a en identifier du plus; a ne pas s’en
laisser conter par les apparences des signes d’évidentes vérités fausses. Comme I’est le
contenu manifeste d’un réve, et tout lapsus d’ailleurs; c’est par une eau troublée du sens
archaique qu’il se présente a nous. Comme les auspices d’hier, ils doivent étre interrogés par
I'expérience analytique. Dans les entrailles de ces sacrifices a la norme d’une langue a la
raison du sens apparent délaissé, le savoir de la matrice langagicre et sa logique du vrai est a
capter dans les mailles d’un penser a 1’exister. L’inconscient comme apostrophe de la langue

au service du discours analytique, qui conjugue la vérité du mensonge a la structure de I’étre...



