
   
 

 LACAN  

 
 

D’un Autre  à l’autre 
 

                  1968- 69 
 



 2

Ce document de travail a pour sources principales : 
 

- D’un Autre à l’autre : sténotypie imprimée et reliée au format « Thèse », datée de 1980. 
 

- D’un Autre à l’autre : sténotypie au « format image », sur le site de l’E.L.P.                              
 

- D’un Autre à l’autre : au « format html » sur le site de Pascal GAONAC’H : Gaogoa. 
 

 
Les références bibliographiques privilégient les éditions les plus récentes.  
  
Les schémas sont refaits. 
 
 

 
N.B.    Ce qui s’inscrit entre crochets droits [  ] n’est pas de Jacques LACAN 
 

  



 3

 
 
 
Table des séances 
 
 
 
Leçon 1    13 Novembre 1968 
Leçon 2    20 Novembre 1968 
Leçon 3    27 Novembre 1968 
 
Leçon 4    04 Décembre 1968 
Leçon 5    11 Décembre 1968 
 
Leçon 6    08 Janvier      1969 
Leçon 7    15 Janvier      1969 
Leçon 8    22 Janvier      1969 
Leçon 9    29 Janvier      1969      
 
Leçon 10   05 Février     1969 
Leçon 11   12 Février     1969 
Leçon 12   26 Février     1969 
 

Leçon 13   05 Mars     1969 
Leçon 14   12 Mars     1969  
Leçon 15   19 Mars     1969 
Leçon 16   26 Mars     1969 
 
Leçon 17   23 Avril     1969 
Leçon 18   30 Avril     1969 
 
Leçon 19   07 Mai       1969 
Leçon 20   14 Mai       1969 
Leçon 21   21 Mai       1969 
 
Leçon 22   04 Juin      1969 
Leçon 23   11 Juin      1969 
Leçon 24   18 Juin      1969 
Leçon 25   25 Juin      1969

 
 
 



 4

 
 
 
13  Novembre  1968                                                                                     Table des séances 
 
 

 
L’essence de la théorie psychanalytique est un discours sans parole 
 
 
 
Nous nous retrouvons cette année pour un séminaire  
dont j'ai choisi le titre D'un Autre à l'autre, pour indiquer  
ce que seront les grands repères autour de quoi  
doit, à proprement parler, tourner mon discours.  
 
C'est en ceci que ce discours, au point du temps où  
nous sommes, est crucial :  
il l'est pour autant qu'il définit ce qu'il en est  
de ce discours qui s'appelle le discours psychanalytique,  
dont l'introduction, dont l'entrée en jeu dans ce temps 
emporte tant de conséquences. 
 
Une étiquette a été mise sur ce procès du discours.  
« Le structuralisme » a-t-on dit, mot qui d'ailleurs n'a pas 
nécessité de la part du publiciste qui… 

soudain, il y a - mon Dieu –  
un nombre pas tellement grand de mois 

…l'a poussé pour englober un certain nombre, dont le travail, 
depuis longtemps, avait tracé quelques avenues  
de ce discours.  
 
Je viens de parler d'un publiciste, chacun sait les jeux de 
mots que je me suis permis autour de la « poubellication ».  
Nous voilà donc un certain nombre, de par la grâce de qui c'est  
l'office, réunis dans la même poubelle.  
On pourrait avoir plus désagréable compagnie.  
 
À la vérité, ceux avec qui je m'y trouve conjoint n'étant 
que des gens pour le travail desquels j'ai la plus grande 
estime, je ne saurais, de toute façon, m'en trouver mal.  
Surtout que, pour ce qui est de la poubelle, en ce temps 
dominé par le génie de Samuel BECKETT, nous en 
connaissons un bout.  



 5

 
 
Pour moi, personnellement, après avoir habité pendant 
aujourd'hui presque trente ans… 

en trois sections de quinze, de dix et de cinq ans 
…dans trois Sociétés psychanalytiques, j'en connais un bout sur  
ce qu'il en est de cohabiter avec les ordures ménagères ! 
 
Pour ce qui est du structuralisme, à la vérité on comprend  
le malaise qui peut se produire chez certains du 
maniement que l'on prétendrait de l'extérieur infliger à 
notre commun habitat, et aussi bien que l'on puisse avoir 
l'envie d'en sortir un peu pour se dérouiller les jambes.  
 
Il n'en reste pas moins que depuis que cette impatience 
semble - selon toute apparence - prendre certains,  
je m'avise qu’en cette corbeille je ne me trouve,  
après tout, pas si mal.  
 
Puisque aussi bien, à mes yeux, il ne me semble pas  
- ce structuralisme - pouvoir être identifié à autre chose  
qu’à ce que j'appellerai tout simplement « le sérieux »,  
et à aucun degré - quoi qu'il en soit - à quelque chose 
qui ressemble à rien de ce que l'on peut appeler  
une philosophie, si par ce mot l'on désigne une vision  
du monde, ou même quelque façon d'assurer à droite  
et à gauche, les positions d'une pensée. 
  
Qu'il suffise, pour réfuter le premier cas… 

s'il est vrai que – psychanalyste - je ne pouvais  
me prétendre d'aucune façon introduire ce qui 
s'intitule ridiculement une anthropologie  psychanalytique 

…il suffirait de rappeler, à l'entrée même de ce domaine, 
des vérités constituantes qu'apporte dans ce champ la psychanalyse.  
 
C'est à savoir qu'il n'y a pas d'union de l'homme            
et de la femme sans que la castration : 
 

- ne détermine, au titre du fantasme, précisément,  
la réalité du partenaire chez qui elle est 
impossible, 
 

- sans qu'elle se joue - la castration - dans cette sorte 
de recel qui la pose comme vérité chez le partenaire 
à qui elle est réellement, sauf excès accidentel, épargnée. 



 6

 
Insistons bien que, répandant cette formule de la Genèse 
que « Dieu les créa… 

il y a aussi le créa 
…homme et femme », c'est le cas de le dire « Dieu sait pourquoi ! » 
  

- chez l'un, l'impossible de son effectuation – à la castration –  
vient à se poser comme déterminant de sa réalité, 
  

- chez l'autre, le pire dont elle le menace comme 
possible n'a pas besoin d'arriver pour être vrai,  
au sens où ce terme ne comporte pas de recours. 

 
Ce seul rappel, semble-t-il, implique : 
   

- qu'au moins au sein du champ qui apparemment est  
le nôtre, nulle harmonie…  

de quelque façon que nous ayons à la désigner 
…n'est d'aucune façon de mise, 
  

- qu'assurément quelque propos s'impose à nous               
qui est celui justement du discours qui convient.  

 
Pour le mener, aurons-nous à nous poser - en quelque 
sorte - la question qui est celle d'où est partie toute 
la philosophie, c'est qu'au regard de tant de savoirs,  
non sans valeur et efficace : qu'est-ce qui peut 
distinguer ce discours de soi-même assuré,  
qui se fondant sur un critère que la pensée prendrait 
dans sa propre mesure, mériterait de s'intituler  
επιστήμη [ épistèmè ], la science ?  
 
Nous sommes portés… 

ne serait-ce que d'abord par ce défi que je viens  
de designer comme celui porté par la vérité au réel 

…à plus de prudence dans cette démarche de mise en accord 
de la pensée avec elle-même :  
une règle de pensée qui a à s'assurer de la non-pensée comme de ce qui peut être sa cause,  
voilà ce à quoi nous sommes confrontés avec la notion de 
l'inconscient.  
 
Ce n'est qu'à mesure de l'hors de sens des propos… 

et non pas - comme on s'imagine et comme  
toute la phénoménologie le suppose - du sens 

…que je suis comme pensée.  



 7

 
Ma pensée n'est pas réglable…  

que l'on ajoute ou non « hélas ! » 
…à mon gré, elle est réglée.  
 
Dans mon acte, je ne vise pas à l'exprimer mais à la causer. 
Mais il ne s'agit pas de l'acte : dans le discours,  
je n'ai pas à suivre sa règle, mais à trouver sa cause.  
 
Dans l'entresens… 

entendez-le pour si obscène  
que vous pouvez l'imaginer  

…est l'être de la pensée.  
 
Ce qui est à passer par ma pensée, la cause, elle laisse 
passer purement et simplement ce qui a été comme être,  
et ceci du fait que, déjà et toujours, là où elle est 
passée, elle est passée produisant toujours des effets de pensée. 
 
« Il pleut » est événement de la pensée chaque fois  
qu'il est énoncé, et le sujet en est d'abord ce « il »…  

ce « hile » dirai-je 
…qu'il constitue dans un certain nombre de significations.  
 
Et c'est pourquoi cet « il » se retrouve à l'aise dans 
toute la suite car à « il pleut » vous pouvez donner :  
 

- « il pleut… des vérités premières »,  
- « il pleut… il y a de l'abus ! ».  

 
Surtout à confondre la pluie - le météore - avec pluvia,  
l'aqua pluvia, la pluie, l'eau qu'on en recueille.  
Le météore est propice à la métaphore - et pourquoi ? - 
parce que déjà il est fait de signifiants. « Il pleut ».  
 
L'être de la pensée est la cause d'une pensée en tant que  
hors de sens. Il était déjà - et toujours - être d'une pensée, avant. 
 
Or, la pratique de cette structure repousse toute promotion 
d'aucune infaillibilité.  
 
Elle ne s'aide précisément que de la faille ou plutôt  
de son procès même…  

car il y a un procès de la faille 
…et c'est le procès dont la pratique de la structure s'aide, mais elle ne 
saurait s'en aider qu'à la suivre.  



 8

Ce qui n'est d'aucune façon la dépasser, sinon à permettre sa 
saisie dans la conséquence qui s'en fige, au temps, au point même où la 
reproduction du procès s'arrête, c'est dire que c'est son 
temps d'arrêt qui en marque le résultat.  
 
Et c'est ce qui explique… 

disons-le ici d'une touche discrète en passant 
…que tout art est défectueux, que c'est du recueil  
de ce qui, au point où sa défaillance, d'être accomplie  
se creuse, c'est de ce recueil qu'il prend sa force.  
 
Et c'est pourquoi la musique et l'architecture sont  
les arts suprêmes… 

j'entends « suprêmes » techniquement,  
comme maximum dans le banal 

…produisant la relation du nombre harmonique avec le temps et avec 
l'espace, sous l'angle précisément de leur incompatibilité.  
 
Car le nombre harmonique n'est…  

maintenant, on le sait bien 
…que passoire, à ne retenir ni l'un ni l'autre :  
ni ce temps, ni cet espace. 
 
Voilà ce dont le structuralisme est la prise au sérieux.  
Il est la prise au sérieux de ceci :  
du savoir comme cause, cause dans la pensée, et le plus 
habituellement, il faut bien le dire, d'une visée délirante.  
 
Ne vous effrayez pas, ce sont propos d'entrée, rappels de 
certitudes, non pas de vérités. Et je voudrais, avant 
d'introduire aujourd'hui les schémas d'où j'entends partir, 
marquer que si quelque chose d'ores et déjà doit vous en 
rester au creux de la main, c'est ce que j'ai pris soin 
d'écrire tout à l'heure au tableau sur l'essence de la théorie : 
 

 
 
l'essence de la théorie psychanalytique est la fonction 
du discours et très précisément en ceci… 

qui pourra vous sembler nouveau,  
à tout le moins paradoxal 

…que je le dirai « sans parole ».  



 9

 
Il s'agit de l'essence de la théorie puisque c'est ceci qui est en jeu : 
qu'en est-il de la théorie  dans le champ psychanalytique ?  
 
Autour de ceci, j'entends bruire autour de moi d'étranges échos.  
 
Le malentendu ne manque pas, et sous prétexte qu'à poser 
tout un champ de la pensée comme manipulation,  
je semble mettre en cause des principes traditionnels, 
j'entends et ceci est traduit…  

étonnamment, pour être dans des lieux  
ou dans des têtes qui me sont proches 

…par je ne sais quoi qui s'appellera « de l'impossibilité théorique », voire… 
n'ai-je pas trouvé cela au détour de quelques lignes  

…que ce qu'un jour j'ai énoncé dans un contexte qui 
disait bien ce que cela voulait dire : qu'« il n'y a pas d'univers 
de discours »… « Alors à quoi bon nous fatiguer… » semble-t-on en conclure.  
 
Sans doute importe-t-il moins à mes yeux de corriger mon 
dire, car il ne prête à aucune ambiguïté, et on ne voit 
pas ce en quoi le fait que l'on puisse énoncer…  

précisément de ce qu'on l'ait énoncé 
…qu'il n'y a point de clôture du discours, entraine que le discours est 
pour autant - bien loin de là – ni impossible,  
ni même seulement dévalorisé.  
 
C'est précisément à partir de là que de ce discours  
vous avez la charge, et spécialement celle de le bien 
conduire, tenant compte de ce que veut dire cet énoncé 
qu'il n'y a pas d'univers du discours. Il n'y a certes donc à cet égard 
rien de ma part à corriger.  
 
Simplement à y revenir pour faire les pas suivants :  
de ce qui du discours déjà avancé s'induit de conséquences. 
Mais aussi peut-être à revenir sur ce qui peut faire 
qu'étant attaché autant que peut l'être un analyste aux 
conditions de ce discours, il peut à tout instant montrer 
ainsi sa défaillance. 
 
Il fut un temps… 

permettez-moi, avant d'entrer  
dans ce domaine, un peu de musique 

…où j'avais pris l'exemple du pot, non sans qu'on en fit 
un tel scandale que j'ai laissé ce pot, si je puis dire, 
en marge de mes Écrits.  
 



 10

Il s'agissait de ceci… 
dont le pot est en quelque sorte l'image sensible 

…qu'il est cette signification, par lui-même modelée.  
 
Grâce à quoi, manifestant l'apparence d'une forme  
et d'un contenu, il permet d'introduire dans la pensée 
que c'est le contenu qui est la signification,  
comme si la pensée manifestait là ce besoin de s'imaginer 
comme ayant autre chose à « contenir ».   
Car c'est ce que le terme de « contenir » désigne quand  
il se pointe à propos d'un acte intempestif.  
 
Le pot, je l'ai appelé « de moutarde » pour faire 
remarquer que loin d'en contenir forcément,  
c'est précisément d'être vide qu'il prend sa valeur  
de pot de moutarde, à savoir que c'est parce que le mot 
« moutarde » est écrit dessus.  
 
Mais « moutarde » qui veut dire que moult lui tarde  à ce pot, 
d'atteindre à sa vie éternelle de pot qui commence  
au moment où il sera - ce pot – troué. Car c'est sous  
cet aspect, à travers les âges, que nous le recueillons 
dans les fouilles, à savoir à chercher dans les tombes  
ce qui nous témoignera de l'état d'une civilisation.  
 
Le pot est troué, dit-on, en hommage au défunt et pour 
que le vivant ne puisse pas s'en servir.  
Bien sûr, c'est une raison.  
Mais il y en a peut-être une autre qui est celle-ci :  
c'est que c'est ce trou qu'il est fait pour produire,  
pour que ce trou se produise, illustrant le mythe des DANAÏDES.  
 
C'est dans cet état [ troué ] que ce pot… 

quand nous l'avons ainsi de  
son lieu de sépulture ressuscité 

…vient trôner sur l'étagère du collectionneur et,  
dans ce moment de gloire, il en est de lui  
ce qu'il en est aussi pour Dieu :  
c'est dans cette gloire qu'il révèle précisément sa 
nature.  
 
La structure du pot…  

je ne dis pas sa matière 
…apparaît là ce qu'elle est, à savoir corrélative  
de la fonction du tube et du tambour.  



 11

Et si nous allons chercher dans la nature les préformes, 
nous verrons que cornes ou conques, c'est encore là, 
après que la vie ait été extraite, qu'il a à montrer  
ce qui est son essence, à savoir la capacité sonore. 
 
Des civilisations entières ne sont plus représentées pour 
nous que par ces petits pots qui ont la forme d'une tête 
ou bien encore de quelque animal couvert lui-même de  
tant de signes pour nous dès lors impénétrables,  
faute de documents corrélatifs.  
 
Et ici nous sentons que la signification, l'image est bien à l'extérieur, que ce qui est à l'intérieur 
laissé à être, est précisément ce qui gît dans la tombe où nous le trouvons, à savoir  des matières 
précieuses : les parfums, l'or, l'encens et la myrrhe, comme on dit.  
 
Le pot explique la signification de ce qui est là  
au titre de quoi ?  
Au titre d'une valeur d'usage, disons plutôt d'une valeur d'échange avec 
un autre monde et une autre dignité, d'une valeur d'hommage.  
 
Que ce soit dans des pots que nous retrouvions  
les Manuscrits de la Mer Morte, voilà qui est fait pour nous faire 
sentir que ce n'est pas le signifié qui est à l'intérieur, c'est très précisément le signifiant, 
et que c'est à lui que nous allons avoir affaire quand  
il s'agit de ce qui nous importe, à savoir le rapport  
du discours et de la parole dans l'efficience analytique. 
 
Ici, je demande qu'on me permette un court-circuit  
au moment d'introduire ce qui, je pense, va vous imager 
l'unité de la fonction théorique dans cette démarche 
proprement ou improprement appelée structuraliste.  
 
Je ferai appel à MARX dont j'ai eu beaucoup de peine, 
importuné que j'en suis depuis longtemps, à ne pas - plus 
tôt - introduire le propos dans un champ où il est 
pourtant parfaitement à sa place.  
 
Je vais aujourd'hui introduire à propos de l'objet(a)  
la place où nous avons à situer sa fonction essentielle.  
 
Puisqu'il le faut, c'est d'une portée homologique  
que je procéderai, et rappellerai d'abord ce qui…  

par des travaux récents, jusqu'ici justement, et 
jusqu'au désaveu de l'auteur désigné comme structuraliste  

…a été parfaitement mis en évidence, et pas très loin 
d'ici, dans un commentaire de MARX.  



 12

La question est posée par l'auteur1 que je viens 
d'évoquer de ce qui est l'objet du Capital.  
Nous allons voir ce que, parallèlement, l'investigation 
psychanalytique permet d'énoncer sur ce point. 
 
MARX part de la fonction du marché.  
Sa nouveauté est la place dont il y situe le travail.  
 
Ce n'est pas que le travail soit nouveau qui lui permet 
sa découverte, c'est qu'il soit acheté, c'est qu'il y ait 
un marché du travail.  
 
C'est cela qui lui permet de démontrer ce qu'il y a dans 
son discours d'inaugural, et qui s'appelle la plus-value.  
 
Il se trouve que cette démarche suggère l'acte révolutionnaire  
que l'on sait, ou plutôt que l'on sait fort mal,  
car il n'est pas sûr que la prise du pouvoir ait résolu 
ce que j'appellerai la subversion du sujet, capitaliste, 
qui est attendue de cet acte.  
 
Mais pour l'instant, peu nous importe.  
Il n'est pas sûr que des marxistes n’aient pas eu,  
de fait à en recueillir bien des conséquences peu fastes.  
L'important, c'est ce que MARX désigne et ce que veut 
dire sa démarche.  
 
Que ses commentateurs soient structuralistes ou pas,  
ils semblent bien pourtant, avoir démontré que lui l'est, 
structuraliste.  
 
Car c'est proprement d'être au point… 

lui, comme être de pensée 
…d'être au point que détermine la prédominance du marché 
du travail, que se dégage comme cause de sa pensée cette 
fonction…  

obscure, il faut bien le dire, si cette obscurité se 
reconnaît à la confusion des commentaires 

…qui est celle de la plus-value.  
 
L'identité du discours avec ses conditions, voilà qui, 
j'espère, va trouver éclairage de ce que je vais dire  
de la démarche analytique. 
 

                                                 
1    Cf. Louis Althusser : «  Lire Le capital » (1965), Petite collection Maspero, et « Pour Marx » (1965), Petite collection Maspero. 



 13

Pas plus que le travail n'était nouveau dans la 
production de la marchandise, pas plus la renonciation  à  
la jouissance… 

dont je n'ai pas ici plus à  
définir la relation au travail 

…n'est nouvelle, puisque dès l'abord… 
et bien contrairement à ce  
que dit, ou semble dire HEGEL 

…c'est elle qui constitue le maître qui entend bien  
en faire le principe de son pouvoir.  
 
Ce qui est nouveau, c'est qu'il y ait un discours  
qui l'articule - cette renonciation - et qui y fait 
apparaître… 

car c'est là l'essence du discours analytique 
…ce que j'appellerai la fonction du plus-de-jouir.  
 
Cette fonction apparaît par le fait du discours  
parce que ce qu'elle démontre, c'est dans la renonciation à  
la jouissance, un effet du discours lui-même.  
 
Pour marquer les choses, il faut supposer qu'au champ  
de l'Autre, il y ait ce marché, si vous voulez bien,  
qui totalise les mérites, les valeurs, l'organisation des choix,  
des préférences, qui implique une structure ordinale, voire cardinale.  
Le discours détient les moyens de jouir en tant  
qu'il implique le sujet.  
 
Il n'y aurait aucune raison de sujet… 

au sens où l'on peut dire raison d'État 
…s'il n'y avait au marché de l'Autre un corrélatif,  
c'est qu'un plus-de-jouir s'établisse qui est capté par certains. 
 
II faut un discours assez poussé pour démontrer comment 
le plus-de-jouir tient à l'énonciation, donc est produit par le discours, 
pour qu'il apparaisse comme effet. 
  
Mais aussi bien ce n'est pas là chose tellement nouvelle  
à vos oreilles si vous m'avez lu, car c'est l'objet  
de mon écrit Kant avec Sade 2 où est faite la démonstration de  
la totale réduction de ce plus-de-jouir à l'acte d'appliquer 
sur le sujet ce qu'est le terme (a) du fantasme, par quoi 
le sujet peut être posé comme cause-de-soi dans le désir. 
 

                                                 
2    Kant avec Sade, Écrits, Seuil, 1966, p.765 ou  Points Seuil , t.2 , p.243. 



 14

J'élaborerai ceci dans les temps qui viendront par  
un retour sur ce pari de Pascal qui illustre si bien  
le rapport de la renonciation à la jouissance à cet élément de pari  
où la vie dans sa totalité elle-même se réduit  
à un élément de valeur. Étrange façon d'inaugurer  
le marché de la jouissance…  

de l'inaugurer, dis-je bien 
…dans le champ du discours.  
 
Mais après tout, n'est-ce pas là une simple transition 
avec ce que nous avons vu dans l'histoire s'inscrire tout 
à l'heure dans cette fonction des biens voués aux morts ? 
Aussi bien n'est-ce pas là pour nous ce qui est 
maintenant en question.  
 
Nous avons affaire à la théorie en tant qu'elle s'allège 
précisément de l'introduction de cette fonction qui est 
celle du plus-de-jouir. Autour du plus-de-jouir se joue la production 
d'un objet essentiel dont il s'agit maintenant de définir 
la fonction, c'est l'objet(a). 
 
La grossièreté des échos qu'a reçu l'introduction  
de ce terme est, et reste, pour moi la garantie qu'il est 
bien en effet de l'ordre d'efficace que je lui confère.  
Autrement dit, le passage est connu, repéré et célèbre  
où un MARX savourait, dans les temps qu'il mettait  
au développement de sa théorie, l'occasion de voir nager 
ce qui était l'incarnation vivante de la méconnaissance. 
 
J'ai énoncé « Le signifiant est ce qui représente un sujet pour un autre signifiant », 
ceci comme toute définition correcte, c'est-à-dire exigible. 
Il est exigible qu'une définition soit correcte  
et qu'un enseignement soit rigoureux.  
 
Il est tout à fait intolérable… 

au moment où la psychanalyse est  
appelée à donner à quelque chose…  

ne croyez pas que j'ai l'intention de l'élider 
…à la crise que traverse le rapport de l'étudiant à 
l'Université 

…il est impensable qu'on réponde par l'énoncé qu'il y a 
des choses que l'on ne saurait d'aucune façon définir         
en un savoir.  
 



 15

Si la psychanalyse ne peut s'énoncer comme un savoir et 
s'enseigner comme telle, elle n'a strictement que faire,  
là où il ne s'agit pas d'autre chose.  
 
Si le marché des savoirs est très proprement ébranlé  
par le fait que la science lui apporte cette unité de valeur 
qui permet de sonder ce qu'il en est de son échange, 
jusqu'à ses fonctions les plus radicales, ce n'est certes 
pas pour qu'ici ce qui peut en articuler quelque chose… 

à savoir la psychanalyse 
…ait à se présenter par sa propre démission.  
 
Tous les termes qui peuvent être employés à ce propos…  

qu'ils soient ceux de « non conceptualisation », ou toute 
autre évocation de je ne sais quelle impossibilité  

…ne peuvent désigner en tout cas que l'incapacité  
de ceux qui les promeuvent.  
 
Ce n'est pas pour la raison que ce n'est dans nulle 
intervention particulière autre que celle dite interprétation 
que peut résider la stratégie avec la vérité qui est 
l'essence de la thérapeutique, qu’en ce point assurément 
toutes sortes de fonctions particulières, de jeux 
heureux, dans l'ordre de la variable peuvent trouver leur 
opportunité… Mais ils n'ont de sens qu'à se situer  
au point précis où la théorie leur donne leur poids. 
 
Voici ici, bel et bien, ce dont il s'agit.  
C'est dans le discours sur la fonction de la renonciation à la 
jouissance que s'introduit le terme de l'objet(a).  
Le plus-de-jouir comme fonction de cette renonciation sous 
l'effet du discours, voilà qui donne sa place à l'objet(a).  
 
Tel le marché… 

c'est à savoir à ce qu'il définit quelque  
objet du travail humain comme marchandise  

…tel chaque objet porte en lui-même quelque chose de  
la plus-value, ainsi le plus de jouir est-il ce qui permet 
l'isolement de la fonction de l'objet(a). 
 
Que faisons-nous dans l'analyse, sinon d'instaurer par  
la règle un discours tel que le sujet y suspende quoi ?  
  



 16

Ce qui précisément est sa fonction de sujet, c'est-à-dire  
qu'il y soit dispensé de soutenir son discours d'un « je dis »,  
car c'est autre chose de parler que de poser :  
« je dis ce que je viens d'énoncer ».  
 
Le sujet de l’énoncé dit « je dis », dit « je pose » comme ici 
je fais dans mon enseignement. J'articule cette parole.  
Ce n'est pas de la poésie. Je dis ce qui est ici écrit  
et je peux même le répéter - ce qui est essentiel –  
sous la forme où, le répétant, pour varier j'ajoute que 
je l'ai écrit. 
 
Voici ce sujet dispensé de soutenir ce qu'il énonce.  
Est-ce donc par là qu'il va arriver à cette pureté  
de la parole, cette parole pleine dont j'ai parlé dans  
un temps d’évangélisation - il faut bien le dire –  
car le discours qu'on appelle Discours de Rome, à qui était-il 
adressé d'autre qu'aux oreilles les plus fermées à l'entendre.  
 
Je ne qualifierai pas ce qui faisait ces oreilles 
pourvues de ces qualités opaques, ce serait là porter  
une appréciation qui ne saurait être d'aucune façon 
qu'offensante. 
 
Mais observez ceci, c'est que parlant de La Chose freudienne 3, 
il m'est arrivé de me lancer dans quelque chose que moi-même 
j'ai appelé une prosopopée4. Il s'agit de La Vérité   qui énonce :  
 

« Je suis donc pour vous l'énigme, celle qui se dérobe aussitôt apparue, hommes qui tant vous 
entendez à me dissimuler sous les oripeaux de vos convenances. Je n'en admets pas moins que votre 
embarras soit sincère. »  

 
Je note que le terme « embarras » a été pointé pour  
sa fonction ailleurs.  
 

« Car même quand vous vous faites mes hérauts, vous ne valez pas plus à porter mes couleurs  
que ces habits qui sont les vôtres et pareils à vous-même, fantômes que vous êtes. Où vais-je donc 
passer en vous, où étais-je avant ce passage ? Peut-être un jour vous le dirai-je. »   

 
Il s'agit là du discours.  
 

« Mais pour que vous me trouviez où je suis, je vais vous apprendre à quel signe me reconnaître. 
Hommes, écoutez, je vous en donne le secret. Moi la vérité, je parle. » 

 

                                                 
3   La Chose freudienne, in Écrits, op. cit., pp.408-9, ou t.1 p.406. 
4   Prosopopée :  figure par laquelle l'orateur ou l'écrivain fait parler et agir un être inanimé, une personne absente ou morte. (TLF) 



 17

Je n'ai point écrit « je dis ».  
 
Ce qui parle assurément, s'il venait… 

comme je l'ai écrit ironiquement aussi 
…l'analyse, bien entendu, serait close.  
 
Mais c'est justement : 

- ou ce qui n'arrive pas,  
- ou ce qui, quand cela arrive, mérite d'être ponctué 

d'une façon différente.  
 
Et pour cela, il faut reprendre ce qu'il en est de ce 
sujet qui est ici mis en question par un procédé d'artifice, 
auquel il a été demandé, en effet, de n'être pas celui 
qui soutient tout ce qui est avancé.  
 
Ne pas croire pourtant qu'il se dissipe, car le 
psychanalyste est très précisément là pour le représenter,  
je veux dire pour le maintenir tout le temps qu'il ne peut pas, 
en effet, se retrouver quant à la cause de son discours. 
 
Et c'est ainsi qu'il s'agit, maintenant, de se rapporter 
aux formules fondamentales, à savoir celle qui définit  
le signifiant comme étant « ce qui représente un sujet pour un autre signifiant ».  
 
Qu'est-ce que ceci veut dire ?  
Je suis surpris que jamais personne n'ait à ce propos 
encore remarqué qu'il en résulte, comme corollaire,  
« qu'un signifiant ne saurait se représenter lui-même ».  
 
Bien sûr, ceci n'est pas nouveau non plus car dans ce que 
j'ai articulé autour de la répétition, c'est bien de cela 
qu'il s'agit. Mais là, nous avons à nous arrêter  
un instant pour bien le saisir sur le vif.  
 
Qu'est-ce que cela peut vouloir dire ici, au détour de 
cette phrase, que ce « … lui-même » du signifiant ?  
 
Observez bien que, quand je parle du signifiant, je parle 
de quelque chose d'opaque. Quand je dis qu'il faut 
définir le signifiant comme « ce qui représente un sujet pour un autre signifiant », 
cela veut dire que personne n'en saura rien sauf l'autre 
signifiant, et l'autre signifiant ça n'a pas de tête, 
c'est un signifiant.  
 



 18

 
Le sujet est là étouffé, effacé, aussitôt en même temps qu'apparu.  
 
Il s'agit justement de voir pourquoi quelque chose de ce sujet…  

qui disparaît d'être surgissant, produit par un 
signifiant pour aussitôt s'éteindre dans un autre  

…comment quelque part ce quelque chose peut se constituer et 
qui peut à la limite se faire prendre à la fin pour un 
SelbstBewusstsein [ conscience de soi ], pour quelque chose qui se satisfait 
d'être identique à soi-même [ Cf. Frege ].  
 
Or, très précisément ce que ceci veut dire, c'est que  
le signifiant, sous quelque forme que ce soit qu'il se produise…  

dans sa présence de sujet bien entendu  
…ne saurait se rejoindre dans son représentant de signifiant sans que se produise cette perte  
dans l'identité qui s'appelle à proprement parler l'objet(a).  
 
C'est ce que désigne la théorie de FREUD concernant  
la répétition.  
 
Moyennant quoi rien n'est identifiable…  

de ce quelque chose qui est le recours à la jouissance auquel, 
par la vertu du signe, quelque chose d'autre vient  
à sa place, c'est-à-dire le trait qui la marque 

…rien ne peut là se produire sans qu'un objet n'y soit perdu. 
 
Un sujet c'est ce qui peut être représenté par un signifiant pour un autre signifiant, 
mais est-ce que ce n'est pas là quelque chose de calqué 
sur le fait que, valeur d'échange… 

le sujet dont il s'agit, dans ce que MARX déchiffre, 
à savoir la réalité économique 

…le sujet de la valeur d'échange est représenté auprès - de quoi ? - 
de la valeur d'usage.  
 
Et c'est déjà dans cette faille que se produit,  
que choit, ce qui s'appelle la plus-value.  
 
Ne compte plus à notre niveau que cette  perte.  
 
Non identique désormais à lui-même, le sujet, certes ne jouit plus mais quelque chose est perdu  
qui s'appelle le  « plus de jouir ». 
 
 Il est strictement corrélatif à l'entrée en jeu de ce qui 
dès lors détermine tout ce qu'il en est de  la pensée.  
  



 19

 
 
Et dans le symptôme de quoi s'agit-il d'autre, à savoir du 
plus ou moins aisé de la démarche autour de ce quelque 
chose [ le plus de jouir ] que le sujet est bien incapable de nommer… 
  

- mais sans le tour de quoi il ne saurait même, à quoi que 
ce soit, procéder, 
 

- qui n'a pas seulement affaire aux relations avec          
ses semblables mais à sa relation la plus profonde,  
à sa relation qu'on appelle vitale, 
  

- et pour lequel les références, les configurations 
économiques sont autrement plus propices que celles, 
lointaines en l'occasion, quoique bien sûr non tout à 
fait impropres, qui sont celles qui s'offraient à 
FREUD, celles de la thermodynamique. 

 
Voici donc le moyen, l'élément qui peut nous permettre 
d'avancer dans ce dont il s'agit concernant le discours  
analytique.  
 
Si nous avons posé théoriquement a priori…  

et sans aucun doute, sans avoir eu besoin d'une 
longue récursion pour constituer ces prémisses 

…s'il s'agit dans la définition du sujet comme causé  
par le rapport intersignifiant de quelque chose qui  
en quelque sorte nous interdit à jamais de le saisir,  
voici aussi l'occasion d'apercevoir ce qui lui donne 
cette unité… 

disons-la provisoirement préconsciente,  
non pas inconsciente 

…celle qui a permis jusqu'à présent de soutenir le sujet 
dans sa prétendue suffisance.  
 
Loin qu'il soit suffisant : 
- c'est autour de la formule S ◊ a,  
- c'est à savoir c'est autour de l'être de l'(a),  
- c’est autour du plus de jouir,  
…que se constitue le rapport qui nous permet,  
jusqu'à un certain point, de voir se faire cette soudure, cette 
précipitation, ce gel qui fait que nous pouvons unifier un sujet 
comme sujet de tout un discours. 
 



 20

Je ferai au tableau quelque chose qui figure d'une 
certaine façon ce dont il s'agit en l'occasion. 
Voici ce qui se passe du rapport d'un signifiant S1  
à un autre signifiant S2 : 
  

   
 
À savoir que le sujet S – représenté ici par S1 –  
jamais ne saura se saisir dès lors qu'un signifiant 
quelconque dans la chaîne peut être mis en rapport  
avec ce qui n'est pourtant qu'un (a).  
 

    
 
À savoir ce qui se fabrique dans ce rapport au plus de jouir, dans ce quelque chose qui se trouve, 
par ouverture du jeu de l'organisme, pouvoir prendre figure de ces entités évanouissantes,  
dont j'ai déjà donné la liste, qui vont du sein à la déjection et de la voix au regard :  
ces (a), c’est la fabrication du discours de la renonciation à la jouissance.  
 
Le ressort de cette fabrication est ceci :  
c'est qu'autour d'eux peut se produire le plus de jouir.  
 
Qu'assurément si déjà à propos du pari de Pascal  
je vous ai dit que… 

n'y aurait-il même qu'une vie à parier,  
à gagner au-delà de la mort 

…cela vaudrait bien que nous travaillions dans celle-ci 
assez pour savoir comment nous conduire dans l'autre.  
 
Dans cet échange de travail - dans le pari – avec un   
plus de jouir, avec quelque chose dont nous saurions qu'il en vaut 
la peine se trouve le ressort de ceci.  
 
C'est qu'au fond même de l'idée que PASCAL manie… 

semble-t-il, avec l'extraordinaire aveuglement de celui  
qui est lui-même au début d'une période de déchaînement  

…et celle de la fonction du marché sont corrélatives.  
 



 21

S'il a introduit le discours scientifique, n'oublions pas  
qu'il est aussi celui qui voulait, aux moments…  

même les plus extrêmes de sa retraite et de sa conversion 
…inaugurer à Paris une Compagnie des Omnibus Parisiens.  
 
Ce PASCAL ne sait pas ce qu'il dit quand il parle  
d'une vie heureuse, nous en avons là l'incarnation :  
quoi d'autre sous le terme d’heureux est saisissable sinon 
précisément cette fonction qui s'incarne dans le plus de jouir ?  
 
Et aussi bien nous n'avons pas besoin de parier sur  
l'au-delà pour savoir ce qu'il en vaut là où le plus de jouir  
se dévoile sous une forme nue, ça a un nom, ça s'appelle la perversion.  
 
Et c'est bien pour cela qu'« à sainte  femme  fils  pervers ».  
 
Nul besoin de l'au-delà pour voir ce qui se passe dans la 
transmission de l'une à l'autre d'un jeu du discours essentiel. 
 
Voici donc ouverte la figure, le schéma de ce qui permet 
de concevoir comment c'est autour du fantasme… 

à savoir du rapport de la réitération du signifiant S 
qui représente le sujet par rapport à lui-même 

…que se joue ce qu'il en est de la production du (a).  
 

  
 

Mais inversement, de ce fait leur rapport prend consistance.  
 
Et c'est de ce qu'il se produit quelque chose…  

qui n'est plus ni sujet ni objet, mais qui s'appelle fantasme [S ◊  a]  
…que dès lors les autres signifiants peuvent…  

s'enchaînant, s'articulant et du même coup ici, se gelant dans l'effet de signification 
…introduire cet effet de métonymie qui fait que… 

ce sujet quel qu’il soit :  
qu’il soit - dans la phrase « On bat un enfant » -  
qu’il soit au niveau du « un enfant », au niveau du 
« bat », au niveau du « on » 

…quelque chose d’équivalent soude ce sujet et le fait  
cet être solidaire dont, dans le discours, nous avons  
la faiblesse de donner l’image comme une image omnivalente,  
comme s’il pouvait y avoir un sujet de tous les signifiants. 
 



 22

 
Si quelque chose, de par la règle analytique, peut être 
relâché dans cette chaîne assez pour que s'en produisent 
des effets révélateurs, quel sens, quel accent devons-nous  
lui donner pour que ceci prenne une portée ?  
 
L'idéal sans doute c'est ce « Je parle » mythique qui fera, 
dans l'expérience analytique effet, image, d'apparition de la vérité. 
 
C'est ici justement qu'il s'agit de comprendre que  
cette vérité émise est là suspendue, prise entre deux registres  
qui sont ceux dont précisément j'ai posé les deux bornes 
dans les deux termes [ A → (a) ] qui figurent au titre  
de mon séminaire cette année.  
 
Car cet « ou bien… » fait référence au champ où le discours du sujet 
prendrait consistance, c'est-à-dire au champ de l'Autre,  
qui est celui que j'ai défini pour ce lieu où tout discours au moins 
 se pose pour pouvoir s'offrir à ce qui est ou non sa réfutation.  
 
Qu'il puisse se démontrer, et sous la forme la plus simple… 

vous m'excuserez de n'avoir pas le temps  
de le faire aujourd'hui 

…que le problème est totalement déplacé de savoir  
s'il est ou non un Dieu qui garantisse… 

comme pour DESCARTES 
…le champ de la vérité :  
il nous suffit qu'il puisse se démontrer qu'au champ de l'Autre 
 il n'y a pas de possibilité d'entière consistance du discours, et ceci j'espère 
pouvoir la prochaine fois vous l'articuler précisément  
en fonction de l'existence du sujet. 
 
Je l'ai déjà une fois écrit très rapidement au tableau. 
 
C'est une démonstration très aisée à trouver au premier 
chapitre de ce qu'on appelle « la théorie des ensembles »,  
mais encore faut-il… 

au moins pour une part des oreilles qui sont ici 
…montrer en quoi il est pertinent d'introduire dans 
l'élucidation de la fonction d'un discours comme celui 
qui est le nôtre, à nous analystes, quelque fonction 
extraite d'une logique, dont ce serait tout à fait  
un tort que de croire que c'est une façon de l'exclure 
dans l'amphithéâtre voisin que de l'appeler logique 
mathématique.  



 23

 
Si nulle part dans l'Autre ne peut être assurée d'aucune 
façon la consistance de ce qui s'appelle vérité, où donc est-elle 
sinon à ce qu'en réponde cette fonction du (a).  
 
Aussi bien n'ai-je pas déjà à quelque autre occasion  
émis ce qu'il en est du cri de la vérité ?  
 
« Moi, la vérité - ai-je écrit - je parle, et je suis pure articulation émise pour votre embarras. »  
 
C'est là - pour nous émouvoir - ce que peut dire la vérité .  
 
Mais ce que dit celui qui est souffrance d'être cette 
vérité, celui-là doit savoir que son cri n'est que cri muet,  
cri dans le vide, cri que déjà dans un temps j'ai illustré  
de la gravure célèbre de MÜNCH5.  
 

    
                                                 
5    Edward Münch (1863-1944). « Le Cri » date de 1893. Cf. Séminaire Problèmes…(1964-65), séance du 17-03-1965. 



 24

 
Parce qu'à ce niveau rien d'autre ne peut lui répondre 
chez l'Autre, que ce qui fait sa consistance et sa foi 
naïve de ce qu'il est comme « moi », c'est à savoir ce qui 
en est le véritable support : à savoir sa fabrication 
comme objet(a).  
 
En face de lui [ de ce (a) ], il n'y a rien que celui-là [ A ],  
que l'« un en plus » parmi tant d'autres, et qui ne peut 
d'aucune façon répondre à ce cri de la vérité  
sinon qu'il est très précisément son équivalent,  
la non jouissance, la misère, la détresse et la 
solitude :  
c'est la contrepartie de ce (a), de ce plus de jouir qui,  
du sujet en tant que « moi », fait la cohérence. 
 
Il n'y a rien d'autre, à moins que… 

pour aujourd'hui, vouloir vous quitter sur  
quelque chose qui fasse sourire un peu plus 

…que je reprenne les paroles, dans l'Ecclésiaste, d'un vieux 
roi qui ne voyait pas de contradiction entre être le roi 
de la sagesse et posséder un harem, qui vous dit :  
 
« Tout est vanité, sans doute, jouis de la femme que tu aimes, c'est-à-dire fais anneau de ce creux,  
    de ce vide qui est au centre de ton être. Il n'y a pas de prochain si ce n'est ce creux même qui est en toi, 
    c'est le vide de toi-même. »  
 
Mais dans ce rapport assurément seulement garanti  
par la figure qui permit à FREUD sans doute de se tenir  
à travers tout ce chemin périlleux et de nous permettre 
d'éclaircir des rapports qui, sans ce mythe, n'auraient 
pas été autrement supportables, la Loi divine qui laisse 
dans son entière primitivité cette jouissance entre 
l'homme et la femme dont il faut dire : 
 

« Donne-lui ce que tu n'as pas, puisque ce qui peut t'unir à elle, c'est seulement sa jouissance. »  
 
C'est là-dessus qu'à la façon d'une simple, d'une totale, 
d'une religieuse énigme, de celle qui n'est approchée  
que dans la Kabbale, je vous donnerai aujourd'hui quitus. 
  



 25

 
20 Novembre 1968                                                                   Table des séances       
 
 
                                        
 
 
 
 
 
 
La dernière fois… 

ce qui était une première 
…j'ai donc fait référence à MARX.  
 
Dans une relation que, dans un premier temps,  
j'ai présentée comme homologique… 

avec tout ce que ce terme comporte de réserves 
…j'ai introduit à côté, disons de la plus-value  
ce qu'on appelle, dans la langue originale… 

où cette notion bien sûr a été pour la première 
fois non pas nommée mais découverte dans sa 
fonction essentielle  

…Mehrwert. [ Plus-value en allemand ] 
 
Je l'ai écrit parce que Dieu sait ce qui arriverait  
si je ne faisais que le prononcer devant ce que j'ai 
comme auditoire… 

et spécialement de psychanalystes, quand ils se 
recrutent parmi ce qu'on appelle - être de nature ou 
d'hérédité – des agents doubles  

…bientôt on me dirait que c'est la « mère verte », 
(M.E.R.E.), que je retombe dans les sentiers battus.  
 
C'est avec ça que…  

avec mon « ça parle » 
…on réintègre le désir soi-disant obstiné du sujet  
de se retrouver bien au chaud dans le ventre maternel. 
 
Donc, à cette plus-value j'ai accroché, j'ai superposé,  
j'ai enduit à l'envers, la notion de plus de jouir.  
 
Ça s'est dit comme ça dans la langue originale.  
Ça s'est dit la dernière fois pour la première fois, 
c'est-à-dire en français. 



 26

  
Pour la rendre à la langue d'où m'en est venue 
l'inspiration, je l'appellerai, pour peu qu'aucun 
germaniste dans cette assemblée ne s'y oppose, Merhlust. 
 
Bien sûr, je n'ai pas produit cette opération sans faire 
référence discrète… 

sous le mode où il m'arrive de le faire quelquefois 
…allusive, à celui dont - pourquoi pas ? - les recherches 
et la pensée m'y ont induit, à savoir : à ALTHUSSER.  
 
Naturellement, selon l'usage, dans les heures qui suivent, 
ça a fait du pia-pia dans les cafés où on se réunit… 

et combien n'en suis-je pas flatté, voire comblé 
…pour discuter le bout de gras sur ce qui s'était dit ici.  
 
À la vérité, ce qui peut se dire à cette occasion…  

et que je ne dénie pas puisque c'est sur ce plan  
que j'ai introduit mon propos de la dernière fois  

…à savoir ce facteur, le facteur poubellicant ou poubellicatoire,  
comme vous voudrez l'appeler, du structuralisme,  
j'avais précisément fait allusion au fait qu'aux derniers 
échos, ALTHUSSER ne s'y trouvait pas si à l'aise.  
 
J'ai simplement rappelé que, quoiqu'il en soit de ce 
qu'il avoue ou renie du structuralisme, il semble bien  
à qui le lit, que son discours fait de MARX un structuraliste,  
et très spécialement en ceci qu'il souligne son sérieux.  
 
C'est là-dessus que je voudrais revenir, puisque aussi 
bien, j'indique qu'on aurait tort de voir dans quelque 
humeur que ce soit mon ralliement à un drapeau.  
 
Ce qui est ici essentiel, à savoir que… 

comme je l'ai déjà souligné à d'autres occasions 
…ce que j'énonce quand il s'agit de la structure,  
je l'ai déjà dit : c'est à prendre au sens de ce que c'est…  

au moins, pour moi 
…le plus réel, le réel même.  
 
Et quant j'ai dit… 

au temps où ici, au tableau, je dessinais, voire 
manipulais quelques-uns de ces schémas dont 
s'illustre ce qu'on appelle la topologie  

…je soulignais déjà que là, il ne s'agit de nulle métaphore. 



 27

 
De deux choses l'une :  
 

- ou ce dont nous parlons n'a aucune espèce 
d'existence, 
  

- ou, si le sujet en a une, j'entends telle que nous 
l'articulons, eh bien, il est exactement fait comme 
ça, à savoir exactement il est fait comme ces choses 
que j'inscrivais sur le tableau.  

 
À condition bien entendu que vous sachiez que cette 
petite image… 

qui est tout ce qu'on peut mettre, en effet,  
pour le représenter, sur une page 

…que cette petite image évidemment n'est là que pour  
vous figurer certaines connexions qui sont celles qui  
ne peuvent pas s'imaginer mais qui peuvent par contre 
parfaitement bien s'écrire.  
 
La structure, c'est donc réel.  
Ça se détermine par convergence vers une impossibilité, 
en général. Mais c'est comme ça !  
 
Et c'est parce que c'est réel.  
Alors il n'y aurait presque pas besoin de parler  
de la structure.  
 
Si là je parle, je parle de la structure, si j'en reparle 
aujourd'hui, c'est parce qu'on m'y force, à cause des 
petits pia-pia dans les cafés !  
 
Mais je ne devrais pas avoir besoin d'en parler puisque 
je la dis. Ce que je dis, ça pose la structure, 
parce que ça vise, comme je l'ai dit la dernière fois,  
la cause du discours lui-même.  
 
Implicitement, et comme tout un chacun qui enseigne,  
à vouloir remplir cette fonction, je défie en principe 
qu'on me réfute par un discours qui motive le discours 
autrement que ce que je viens de dire.  
 
Je le répète pour les sourds :  
c'est à savoir que ce que ça vise, c'est la cause du discours lui-même.  
 



 28

Que quelqu'un motive le discours autrement :  
comme expression ou comme rapport à un contenu  
pour quoi on invente la forme, libre à lui !  
Mais je remarque alors qu'il est impensable, dans cette 
position, que vous inscriviez à quelque titre que ce soit 
la pratique de la psychanalyse.  
J'entends : même pas comme charlatanisme.  
Entendez que la psychanalyse qu'ici j'indique, la question 
est de savoir si elle existe.  
C'est cela justement qui est en jeu. 
 
Mais d'autre part, il y a quelque chose par quoi elle 
s'affirme indiscutablement : elle est symptôme du point 
du temps où nous sommes parvenus, disons, dans ce mot 
provisoire que j'appellerai, comme ça, la civilisation.  
 
Pas de blague, hein ! Je ne suis pas en train de parler 
de la culture. C'est plus vaste ! C'est une question de 
convention d'ailleurs. La culture, nous essaierons de la 
situer dans l'usage actuel qu'on fait de ce terme à un 
certain niveau que nous appellerons commercial. 
Bon! Revenons à mon discours.  
 
Pour employer une métaphore, là… 

qu'il m'est arrivé d'employer plusieurs fois  
…pour faire sentir ce que j'entends par « un discours qui vaille », 
je le comparerai à un trait de ciseaux dans cette matière 
dont je parle quand je parle du réel du sujet.  
 
Ce trait de ciseaux dans ce que l'on appelle la 
structure, c'est par là, à la façon dont ça tombe, 
qu'elle se révèle pour ce qu'elle est.  
Si l'on passe le trait de ciseaux quelque part,  
des rapports changent d'une telle façon que ce qui  
ne se voyait pas avant se voit après. 
 
C'est ce que j'ai illustré en disant que ce n'est pas là 
métaphore, en vous rappelant que le trait de ciseaux dans 
la bande de Mœbius ça fait une bande qui n'a plus rien à faire 
avec ce qu'elle était précédemment, et que même,  
pour faire le pas suivant, on peut dire qu'à saisir  
cette transformation, on s'aperçoit que c'est le trait de 
ciseaux qui, en lui-même, est toute la bande, j'entends, 
tant qu'elle est, pour autant qu'elle est, la bande de Mœbius. 
 



 29

Voilà un moyen de parler de la moindre métaphore.  
Autrement dit, dans le principe, appelez-le structuraliste ou non… 

disons que ce n'est pas la peine de parler d'autre 
chose que du réel dans lequel le discours lui-même  
a des conséquences 

…appelez ça structuralisme ou pas, c'est ce que j'ai appelé  
la dernière fois la condition du sérieux.  
 
Elle est particulièrement exigible dans une technique 
dont c'est la prétention que le discours y ait des 
conséquences, puisque le patient ne se soumet d'une façon 
artificiellement définie à un certain discours réglé,  
que pour qu'il ait des conséquences.  
 
Rien ne prévaut contre ces remarques, même celles que 
l'on voit s'étaler dans des bouquins dont le texte est 
par ailleurs raclé de ce discours lui-même, pour dire  
que je néglige « la dimension énergétique » par exemple.  
Des trucs comme ça, je les laisse passer.  
Je les laisse passer quand il s'agit de réponses polémiques.  
 
Mais là, nous voici au vif du sujet puisque… 

comme je l'ai fait remarquer la dernière fois 
…à cette référence exaltante… 

surtout pour ceux qui ignorent  
même ce que ça veut dire  

…à « l'énergétique », j'ai substitué une référence…  
que par les temps qui courent, on aurait du mal  
à suggérer qu'elle est moins matérialiste 

…une référence à l'économie, à l'économie politique.  
 
Mais ne dédaignons point l'énergétique en l'occasion. 
Pour qu'elle se rapportât à notre champ… 

si nous mettons ce que je viens de dire en application  
…il faudrait que le discours y ait des conséquences. 
 
Eh bien, justement, il en a. Je parle de la vraie énergétique,        
de là où elle se situe dans la science, de la physique. 
  
J'ai même dans un temps… 

et bien avant qu'on ne publie ces objections risibles  
…mis dans des cours…  

que des intéressés ont pu parfaitement entendre puisqu'ils en 
ont fait usage par la suite dans leurs propres conférences 

…j'ai justement souligné que l'énergétique n'est même pas 
concevable autrement que comme conséquence du discours.  



 30

 
Ce n'est pas parce que c'est de la physique, qu'il n'est 
pas clair que, sans repérage signifiant des cotes et des 
niveaux par rapport auxquels peut s'estimer, s'évaluer, 
la fonction initiale du travail… 

entendu au sens de la physique 
…qu'il n'y a même pas probabilité de commencer à formuler 
ce qui s'appelle principe de toute énergétique au sens 
littéral de ce terme, c'est-à-dire la référence à  
une constante qui justement est ce qu'on appelle énergie,  
en rapport avec un système clos, qui est une autre 
hypothèse essentielle.  
 
Qu'on puisse faire avec cela une physique, et qui 
fonctionne, c'est bien la preuve de ce qu'il en est  
d'un discours comme ayant des conséquences. 
 
Ceci implique du même coup que la physique implique 
l'existence d'un physicien, et qui plus est, pas 
n'importe lequel, un physicien qui ait un discours 
correct au sens où je viens de l'articuler.  
 
C'est-à-dire un discours qui vaille la peine d'être dit 
et qui ne soit pas seulement un « battement de cœur »,  
ce que devient l'énergétique quand on l'applique  
à un usage aussi délirant et fumeux que celui qu'on fait 
de la notion de libido quand on y voit ce qu'on appelle  
une « pulsion de vie ».  
 
Bref, dire que la physique ne va pas sans le physicien 
n'est pas… 

comme j'espère il ne se trouve nul l’entendant ici 
pour formuler l'objection, qui serait assez bouffonne 
à l'intérieur de ce que je viens d'énoncer 

…dire qu'il s'agit là d'un postulat idéaliste.  
 
Car ce que je suis en train de dire, c'est que c'est          
le discours de la physique qui détermine le physicien, 
non pas le contraire.  
 
C'est-à-dire qu'il n'y a jamais eu de physiciens 
véritables jusqu'à ce que ce discours prévale.                 
Tel est le sens que je donne au discours recevable            
dans ce qu'on appelle la science. 
 



 31

Seulement voilà, irrésistiblement, on s'imagine que 
l'argument réaliste c'est de faire allusion à ceci que… 

que nous soyons là ou pas, nous et notre science, 
comme si notre science était nôtre, et comme si nous 
n'étions pas déterminés par elle 

…et bien la nature, dit-on, est toujours là.  
 
Je n'en discute absolument pas : la nature est là.  
 
Ce par quoi la physique se distingue de la nature,  
c'est que la physique vaut qu'on en dise quelque chose, 
que le discours y a des conséquences.  
 
Dans la nature, comme chacun sait… 

et c'est même pourquoi on l'aime tant 
…aucun discours n’en a aucune !  
 
C'est ce qui différencie la nature de la physique.  
Être philosophe de la nature n'a jamais passé en aucun 
temps pour un certificat de matérialisme, par exemple,  
de scientificité non plus. 
 
Mais reprenons, car ce n'est pas là que nous en sommes. 
Si la physique nous donne bien un modèle d'un discours 
qui vaille, les nécessités du nôtre doivent se reprendre 
de plus haut.  
 
Tout discours se présente comme gros de conséquences, 
mais obscures. Rien de ce que nous disons, en principe, 
n'est sans en impliquer. Néanmoins, nous ne savons pas 
lesquelles.  
 
Nous remarquons dans le langage… 

car c'est au niveau du langage que je reprendrai  
les choses, et pour marquer bien les limites 

…une syntaxe telle que l'incarne un grand nombre de langues 
que, faute d'audace, on appelle les « langues positives ».  
 
Puisque j'y suis, et puisque je viens de vous faire  
une remarque qui, je pense, ne vous a point paru sans 
pertinence sur la nature, mais pourquoi, pourquoi nous 
gêner et ne pas les appeler langues naturelles ?  
On verra mieux ainsi ce que concerne la linguistique et ce 
qui permet de la situer dans le discours de la science.  
 



 32

Il est tout à fait clair que même vis-à-vis du langage… 
quelque prévalence que nous lui donnions parce qu'on 
l'oublie comme réalité naturelle 

…tout discours scientifique sur la langue se présente  
par réduction de son matériel.  
 
On met en valeur un fonctionnement où se saisissent des 
conséquences, je dirai plus : où se saisit la notion même 
de conséquence avec ses variétés du nécessaire ou du contingent 
par exemple. 
 
On opère donc un clivage discursif, et c'est ce qui 
permet de donner tout son prix à ce que d'abord j'affirme 
qu'il n'y a pas de métalangage, ce qui est vrai dans le 
champ du langage naturel.  
 
Mais dès lors que vous opérez cette réduction du 
matériel, c'est pourquoi ?  
Je viens de vous le dire : c'est pour mettre en valeur un 
fonctionnement où se saisissent des conséquences,  
et dès lors que vous saisissez ces conséquences, vous les 
articulez dans quelque chose que vous avez bien le droit 
de considérer comme métalangage, à ceci près que ce 
« méta » ne peut faire que confusion et que c'est pour ça 
que je préférerais dire que ce que fait surgir le 
détachement dans le discours de ce qu'il faut bien 
appeler par son nom, la logique - je n'indique ici rien  
de plus - est toujours conditionné par rien d'autre que 
par une réduction de matériel.  
 
Et j'illustre ici ce que je veux dire. Réduction de matériel, 
cela veut dire que la logique commence à cette date 
précise dans l'histoire où, pour certains éléments du langage… 

comme fonctionnant dans leur syntaxe naturelle  
…quelqu'un qui s'y entend, qui inaugure la logique, 
substitue à certains de ces éléments du langage, une simple lettre.  
 
C'est à partir du moment où, dans « si ceci, alors cela » 
vous introduisez un A et un B que la logique commence.  
 
Et c'est seulement à partir de là que, dans le langage, 
vous pouvez, sur l'usage de ce A et de ce B, poser  
un certain nombre d'axiomes et de lois de la discussion 
qui mériteront le titre d'articulation « méta » ou  
si vous préférez « para-langagières ».  



 33

 
Donc :  

- pas plus que de physique qui s'étende - comme la 
bonté de Dieu - à toute la nature,  

- pas plus de logique qui enserre tout le langage. 
 
Il n'en reste pas moins - comme je l'ai dit – que :  
 
- ou c'est délire, folie absurde que de s'arrêter un instant… 

c'est bien en effet toute l'apparence  
qu'on en a dans ces publications, la plupart 

…de s'arrêter à la psychanalyse, 
  
- ou bien ce qu'elle énonce c'est que tout ce que  
vous êtes, entendez jusqu'à ceci, en tant que sentant…  

je n'ai pas dit seulement en tant que pensant,  
encore qu'après tout, il n'y a lieu d'avoir vis-à-vis  
de ce terme aucune répugnance, le fait de penser 
serait-il le privilège des intellectuels intellectualistes qui, 
comme chacun sait, sont le poison de ce bas monde,  
et de ce bas monde psychanalytique, bien entendu 

…tout ce que vous êtes en tant que sentant, tombe sous  
le coup des conséquences du discours.  
 
Même votre mort, j'entends l'idée falote que vous en 
pouvez avoir n'est pas séparable de ce que vous puissiez 
la dire, et j'entends là non pas la dire naïvement.  
 
Même l'idée, que j'ai appelée falote parce qu'en effet 
elle n'a pas pour vous grand poids, que vous vous faites 
de votre mort n'est pas séparable du discours maximal  
que vous puissiez tramer à son propos.  
 
C'est bien pour cela que le sentiment que vous en avez 
n'est que falot. Je dirai même que naïvement, vous ne 
pouvez même pas commencer à la dire.  
 
Car ce à quoi ici je fais allusion, ce n'est pas du tout 
au fait que les primitifs sont naïfs, c'est pour ça 
qu'ils en parlent si drôlement.  
Que chez eux c'est toujours un truc, un empoisonnement, 
un sort jeté, un machin qui ne va pas quelque part, pour 
tout dire un accident, ça ne prouve pas du tout qu'ils en 
parlent naïvement. Si vous trouvez que c'est naïf, ça !  
C'est bien le contraire.  



 34

 
Mais c'est justement pour ça que, eux aussi, ils tombent 
sous cette loi. Le sentiment qu'ils ont de leur mort 
n'est pas séparable de ce qu'ils peuvent en dire,  
ce qu'il fallait démontrer. 
 
Il y a une personne6, comme ça, tout à l'heure… 

parmi ceux qui pourraient ici un peu  
s'instruire et décrasser son bafouillage 

…qui est sortie parce qu'elle trouve sans doute que  
je dis des banalités.  
 
Il faut croire qu'elles sont nécessaires à dire,  
sans ça pourquoi m'en donnerais-je la peine,  
après tout ce que je viens de dire sur le fait qu'un 
discours ait des conséquences ou pas. Il a eu en tout cas 
pour conséquence cette sortie qui est signalétique.  
 
C'est bien pourquoi il serait essentiel que, dans la 
psychanalyse, nous ayons quelques esprits formés à ce 
qu'on appelle, je ne sais pourquoi logique mathématique, 
comme ça, par une vieille gêne : comme s'il y en avait 
une autre. C'est la logique tout court ! Il se trouve 
qu'elle a intéressé les mathématiques, c'est tout ce qui 
la distingue de la logique aristotélicienne qui, très 
évidemment, ne l'intéressait pas beaucoup, la mathématique.  
 
C'est un progrès pour la logique qu'elle intéresse  
la mathématique, oui. Cette logique mathématique, pour 
dire les choses par leur nom, elle est tout à fait 
essentielle à votre existence dans le réel, que vous le sachiez ou 
que vous ne le sachiez pas.  
 
C'est justement parce que vous ne le savez pas beaucoup 
qu'il se passe des choses qui remuent de temps en temps, 
des choses toutes récentes.  
 
On attend que j'en parle, mais j'en parlerai, j'en parlerai ! Tout 
dépend du temps que je vais mettre à dérouler ce que j'ai 
préparé pour vous aujourd'hui, et j'aimerais bien avoir 
une petite pointe, comme ça, à vous en donner avant de 
vous quitter, mais ça n'est pas sûr, parce que je ne sais 
jamais bien, ce n'est jamais très minuté ce que je vous apporte. 
 

                                                 
6    François Perrier. 



 35

La question n'est pas là : que vous le sachiez ou que vous ne le sachiez pas.  
La question bizarre, c'est…  

évidemment je viens de faire allusion au fait, 
puisque j'ai dit « que vous le sachiez ou que vous ne le sachiez pas » 

…si ça a toujours été vrai que la logique mathématique 
ait ces conséquences quant à votre existence de sujet… 

dont je viens de dire qu'elles sont là,  
que vous le sachiez ou que vous ne le sachiez pas 

…car alors la question se pose :  
comment ça pouvait se faire avant que la logique,  
qu'on appelle mathématique, ne soit venue au jour ?  
 
C’est la question de l’existence de Dieu.  
 
Je l'ai déjà fait remarquer mais je le répète…  

on ne saurait trop se répéter  
…est-ce que la logique mathématique était là, dans la comprenoire 
divine, avant que dans votre existence de sujet… 

il aurait été dès lors conditionné dès ce moment 
…vous en ayiez été d'ores et déjà affectés ? 
 
C'est un problème qui a toute son importance parce que 
c'est autour de là que prend effet cette avancée qu'un 
discours a des conséquences.  
 
C'est à savoir qu'il a fallu quelque chose déjà attenant 
aux effets du discours pour que naisse celui de                
la logique mathématique, et qu'en tout cas… 

même si quelque chose pouvait déjà représenter dans 
une existence de sujet quelque chose que 
rétroactivement nous pouvons rattacher à quelques 
effet dans cette existence du discours de la logique 

…il est tout à fait clair, il doit être fermement tenu 
que ce ne sont pas les mêmes conséquences que depuis que 
ce discours, j'entends celui de la logique mathématique, 
a été proféré. 
 
Là se situent le nécessaire et le contingent dans le discours 
effectivement tenu. C'est bien là que je vois mal en quoi 
la référence structurale méconnaîtrait la dimension de l'histoire.  
 
Il s'agit simplement de savoir de laquelle on parle !  
L’histoire telle qu’elle est incluse dans le matérialisme historique 
me paraît strictement conforme aux exigences structurales.  
 
La plus-value était-elle là avant que « le travail abstrait »… 



 36

j'entends celui dont cette abstraction se dégage, 
j'entends comme moyenne sociale 

…ait résulté de quelque chose que nous appellerons… 
je ne garantis pas l'exactitude du premier mot  
mais je veux dire un mot qui porte 

…l'absolutisation du marché.  
 
Il est plus que probable… 

et pour une bonne raison : c'est que nous avons  
pour cela introduit le plus-de-jouir  

…qu'on peut - cette absolutisation du marché - considérer qu'elle 
n'est qu'une condition pour que la plus-value apparaisse 
dans le discours.  
 
Il a donc fallu ceci… 

qui peut difficilement être séparé du développement 
de certains effets de langage, à savoir l'absolutisation du marché  
au point qu'il englobe le travail lui-même 

…pour que la plus-value se définisse en ceci qu'en payant 
avec de l'argent ou pas… 

avec de l'argent puisque nous sommes dans le marché 
…le travail à son « vrai prix », telle que se définit dans  
le marché la fonction de la valeur d'échange, il y a de la valeur non payée 
dans ce qui apparaît comme fruit du travail, dans une valeur d'usage, 
dans ce qui est le vrai prix de ce fruit.  
 
Ce travail non payé… 

quoique payé de façon « juste » par rapport à  
la consistance du marché, ceci dans le fonctionnement 
du sujet capitaliste 

…ce travail non payé, c'est la plus-value.  
C'est le fruit des moyens d'articulation qui constituent  
le discours capitaliste de la logique capitaliste. 
 
Sans doute, articulé ainsi, ceci entraîne une 
revendication concernant la frustration du travailleur. 
Ceci entraîne une certaine position du « je » dans le 
système, quand ce « je » est à la place du travailleur,  
ce qui est le cas de plus en plus général.  
 
Que ça entraîne ça, c'est étrange, voilà ce qu'il faut 
dire, car il ne s'agit que des conséquences d'un discours 
parfaitement défini, dans lequel le travailleur s'inscrit 
lui-même en tant que travailleur, en tant que « je ».  



 37

J'ai dit « je » ici, repérez que je n'ai pas dit sujet, 
alors que j'ai parlé du sujet capitaliste. 
 
je vais lentement parce qu'après tout, j'y reviendrai, 
nous nous reverrons… 

sauf, j'espère, ceux qui sortent dans le milieu 
…et vous verrez que ça n'est pas pour rien que là je dis  
sujet, et là je dis « je », parce que ça se retrouvera à un 
certain niveau, et à un niveau qui devrait fonctionner 
depuis longtemps puisque c'est celui de mon graphe.  
 
Il y a plus de dix ans que je l'ai construit  
devant un auditoire d'ânes : ils n'ont pas encore trouvé 
où était le « je » sur ce graphe !  
 
Alors il faudra bien que je leur explique. Pour leur 
expliquer, il faut que je prépare. Nous labourons.  
C'est du travail. Espérons que je pourrais vous dire 
avant la fin comment le travail, pour nous…  

au niveau de ce discours de l'enseignant 
…se situe.  
 
Donc c'est étrange que ça entraîne l'idée de frustration, 
avec les revendications qui suivent, les petites 
reconstructions qu'on distingue sous le nom révolution. 
C'est étrange et c'est intéressant. 
 
Mais je ne peux pas ne pas faire que dès maintenant, dans 
ce que j'articule en ce point précis, c’est la dimension 
conflictuelle qui est introduite.  
Il est difficile de la désigner autrement.  
 
J'ai dit que c'était étrange, et que c'est intéressant. 
Ça devrait au moins vous inciter à la reconnaître, non ! 
je la désignerai par ce mot étrange… 

non moins qu'intéressant mais étrange 
…qui est le mot de vérité.  
 
La vérité, ça ne se saisit pas comme ça, hein !  
Je l'ai déjà bien sûr introduite, comme ça, une fois, 
dans sa jonction… 

dont j'avais essayé de dessiner la topologie 
…dans sa jonction avec le savoir, parce qu'il est 
difficile de parler de quoi que ce soit en psychanalyse 
sans introduire cette jonction.  
 



 38

Cela montre bien la prudence qu'il faut avoir,  
parce que Dieu sait ce qui, à ce propos, m'est revenu  
de sottises qui cavalent ! 
 
Nous allons tâcher de nous en approcher d'un peu plus près 
et de voir comment la réalité capitaliste n'a pas de  
si mauvais rapports avec la science.  
Cela peut fonctionner comme ça, enfin, encore un certain 
temps, selon toute apparence, je dirai même qu'elle s'en 
accommode pas mal du tout.  
 
J'ai parlé de réalité, n'est-ce pas ?  
Je n'ai pas parlé de Réel.  
J'ai parlé de ce qui se construit sur le sujet capitaliste, 
ce qui s'est engendré de la revendication fondamentalement 
insérée sur la reconnaissance… 

ou bien alors le discours de MARX n'a aucun sens 
…de ce qui s'appelle la plus-value.  
Ce qui est proprement l'incidence scientifique dans 
l'ordre de quelque chose qui est de l'ordre du sujet.  
 
Évidemment, à un certain niveau, ça ne s'accommode pas 
mal du tout avec la science : on nous envoie dans les 
orbes spatiales des objets tout à fait bien conformés 
autant qu'habitables. Mais il n'est pas sûr qu'au niveau 
le plus proche, celui d'où s'est engendrée la révolution 
et les formes politiques qu'elle engendre, quelque chose 
soit entièrement résolu sur le plan de cette frustration 
que nous avons désignée être le niveau d'une vérité.  
 
Sans doute le travailleur est le lieu sacré de cet élément 
conflictuel qui est la vérité du système, à savoir : 
qu'un savoir, qui se tient d'autant plus parfaitement  
qu'il est identique à son propre perçu dans l'être, 
se déchire quelque part.  
 
Alors faisons ce pas que nous permet le fait qu'il s'agit 
sans aucun doute de la même substance.  
Tâtons ce qu'il en est de l'étoffe structurale,  
et donnons notre coup de ciseaux.  
 
Il s'agit du savoir. C'est par rapport à lui, sous sa 
forme scientifique, que je viens prudemment apprécier ce 
qu'il en est dans des relations, dans les deux réalités 
qui s'opposent dans notre monde politique. 



 39

 
Le savoir… 

quoique tout à l'heure j'ai paru en amorcer mon discours  
…le savoir ce n'est pas le travail. Ça vaut du travail 
quelquefois, mais ça peut vous être donné sans.  
 
Le savoir, à l'extrême, c'est ce que nous appelons le prix. 
Le prix, ça s'incarne quelquefois dans de l'argent,  
mais le savoir aussi bien ! Ça vaut de l'argent, et de plus en plus.  
C'est ce qui devrait vous éclairer !  
 
Le prix de quoi ?  C'est clair :  
le prix de la renonciation à la jouissance.  
 
Originellement, c'est par là que nous commençons  
d'en savoir un petit bout. Pas besoin de travail pour cela.  
Ce n’est pas parce que le travail implique la renonciation 
à la jouissance que toute renonciation à la jouissance  
ne se fait que par le travail.  
 
Une illumination comme ça vous arrive pour peu que vous 
sachiez vous retenir, ou vous contenir, comme j'y ai fait 
allusion la dernière fois pour définir la pensée. 
 
Un petit temps d'arrêt : vous pouvez vous apercevoir,  
par exemple, que la femme ne vit pas seulement de pain,  
mais aussi de votre castration, ceci pour les mâles. 
Après ça, vous conduirez plus sûrement votre vie.  
C'est une valeur d'usage, ça !  
 
Le savoir, ça n'a rien à faire avec le travail.  
Mais pour que quelque chose s'éclaire dans cette affaire, 
il faut qu'il y ait un marché, un marché du savoir, que le savoir 
devienne une marchandise. Or, c'est là ce qui se précipite.  
 
Si on n’en avait pas l'idée, on devrait en avoir au moins 
une petite suggestion à voir la forme que prennent les choses, 
à voir l'air de foire que, depuis quelque temps,  
ça prenait dans l'Université par exemple. 
 
Il y a des choses comme ça, dont j'ai parlé incidemment 
sous d'autres angles : il n'y a pas de propriété intellectuelle, par exemple.  
Ça ne veut pas dire qu'il n'y ait pas de vol.  
C'est même comme ça qu'elle commence, la propriété.  
Tout cela est bien compliqué.  



 40

Ça n'existe, bien sûr, que depuis qu'on paye les 
conférences faites à l'étranger7… 

je veux dire que c'est à l'étranger qu'on les paye, 
et voilà que même en France, ça commence  

…c'est à partir de ce moment-là qu'on peut décerner  
ce que j'ai appelé autrefois - dans un cercle intime -  
un « prix haut-le-cœur » à quiconque se démontre spécialement  
en vue dans cette sorte de spéculation.  
 
Mais tout ceci n'est qu'anecdote.  
Le savoir devient marché pas du tout par l'effet  
de la corruption ni de l'imbécillité des hommes.  
 
Comprenez par exemple que la Sorbonne, c'est bien connu 
que depuis longtemps, elle est le lieu élu de cette sorte 
de qualité négative, de cette sorte de faiblesse.  
 
On connaissait ça à tous les bouts de champ dans toute 
l'histoire :  

- au moment de RABELAIS, c'était déjà des salauds.  
- au moment des Jansénistes…  

 
Ça ne rate jamais, ils sont toujours du bon côté,  
c'est-à-dire du mauvais !  
 
C'est pas ça le nouveau. C'est pas ça !  
J'ai cherché la racine de ce que l'on appelle 
ridiculement « les événements » : il n'y a pas le moindre 
événement dans cette affaire, mais ça je vous l’expliquerai 
une autre fois. 
 
Le procès même par où s'unifie la science en tant qu'elle 
prend son nœud d'un discours conséquent réduit tous les 
savoirs à un marché unique, et ceci, pour ce que nous 
interrogeons, est la référence nodale.  
 
 
C'est à partir de là que nous pouvons concevoir qu'il y a 
quelque chose là aussi qui, en tant que payé à son vrai 
prix de savoir selon les normes qui se constituent  
du marché de la science, est pourtant obtenu pour rien.  
 
C'est ce que j'ai appelé le plus-de-jouir.  
 

                                                 
7  Cf. Séminaire 1965-66 : L’Objet de la psychanalyse,  séances des 23-03 et 30-03.     



 41

À partir du savoir… 
ce qui n'est pas nouveau mais ce qui ne se révèle 
qu'à partir de l'homogénéisation des savoirs sur le marché 

…on aperçoit enfin que la jouissance s'ordonne et peut 
s'établir comme recherchée et perverse.  
 
Qu'est-ce qui donc, à cette occasion, représente  
le Malaise de la civilisation, comme on s'exprime ?  
C'est un plus-de-jouir obtenu de la renonciation à la jouissance, justement 
étant respecté le principe de la valeur du savoir.  
 
Le savoir est-il un bien ?  
Telle est la question qui se pose,  
parce que son corrélatif est celui-ci :  
 

« Non licet omnibus - comme je l'ai déjà dit - adire Corynthum 8 »  
 
Tout le monde n'a point accès pour autant au plus-de-jouir. 
Qu'est-ce qui est donc en cette affaire payé ou pas ?  
Le travail, avons-nous vu plus haut.  
 
Mais dans ce registre, de quoi s'agit-il ?  
 
Ce que déjà j'ai pointé tout à l'heure, quant à ce qui 
surgit de conflictuel de la fonction de la plus-value nous met 
sur la voie, et c'est ce que, déjà, j'ai appelé la vérité.  
 
La façon dont chacun souffre dans son rapport à  
la jouissance pour autant qu'il ne s'y insère que par  
la fonction du plus-de-jouir, voilà le symptôme, et le symptôme  
en tant qu'il apparaît de ceci qu'il n'y ait plus  
qu'une vérité sociale moyenne, une vérité abstraite.  
 
Voilà ce qui résulte de ce qu'un savoir est toujours payé 
sans doute selon son vrai prix, mais au-dessous de  
la valeur d'usage que cette vérité engendre toujours,  
pour d'autres que ceux qui sont dans le vrai.  
 
Voilà ce que comporte la fonction du plus-de-jouir,  
de la Mehrlust, cette Mehrlust qui se moque bien de nous,  
parce qu'on ne sait pas où elle niche.  
 
Voici pourquoi votre fille est muette, chers enfants !  
                                                 
8   Non licet omnibus adire Corynthum : il n'est pas permis à tout le monde d'aller à Corinthe. Au temps des Laïs et des Phryné (célèbres 
courtisanes) Corinthe  était la ville des plaisirs coûteux  et beaucoup devaient y renoncer moins par sagesse que par pauvreté.                                        
Aussi, disait-on : tout le monde ne peut aller à Corinthe. 



 42

C'est à savoir pourquoi, en Mai, ça a bardé.  
Une grande « prise de parole » comme s'est exprimé quelqu'un 
qui n'a pas dans mon champ une place négligeable.  
 
Prise de parole : je crois qu'on aurait tort de donner à cette 
« prise  » une homologie avec la prise d'une Bastille quelconque.  
Prise de tabac ou de came, j'aimerais mieux.  
 
C'est que c'était positivement la vérité qui se manifestait 
en cette occasion. Une vérité collective, mais qu'il faut bien 
voir au sens où la grève… 

qui ne consonnait avec cette vérité, pas mal du tout 
…est justement cette sorte de rapport qui soude le 
collectif au travail. C'est même le seul.  
 
Parce qu'on aurait tout à fait tort de croire qu'un type 
qui est dans une chaîne y travaille collectivement.  
C'est bien lui qui fait le boulot, quand même !  
Dans la grève, la vérité collective du travail se manifeste,  
et ce que nous avons vu en Mai, c'était la grève de la vérité.  
 
Là aussi, le rapport à la vérité était évident.  
La vérité s'étalait sur les murs.  
Naturellement, il faut se souvenir à ce moment-là du 
rapport qu'heureusement j'avais bien pointé trois mois 
auparavant que la vérité de la connerie n'est pas sans poser 
la question de la connerie de la vérité.  
 
Il y a même des conneries qu'on aurait dit du discours de 
LACAN. Ça le reproduisait comme ça - c'était le hasard 
bien sûr - presque textuellement.  
Ceci tient évidemment à ceci que des choses extraites de 
leur contexte ça peut être des vérités mais ça n'exclue 
pas que ce soit des conneries.  
 
C'est bien pour ça que ce que je préfère, c'est un discours sans paroles. 
 
L'étrange, ça a été ce que l'on a vu d'une interrogation 
passionnée, de celle qui surgissait dans l'âme de ce que 
j'appellerai… 

je pense que vous verrez se profiler sa silhouette 
…le curé communiste, lui dont la bonté non plus n'a pas 
de limite dans la nature. Pour recevoir avec lui  
des propos moraux, on peut y compter, c'est des choses 
qui viennent avec l'âge.  
 



 43

Il y en a un que j'épingle à jamais du titre de « Mudger Muddle »9. 
C'est un nom que je lui donne, c'est de mon crû.  
Ça évoque le crocodile et la boue où il baigne, 
et le fait que, d'une larme délicate, il vous attire dans 
son monde bienfaisant.  
 
Je l'ai rencontré, Mudger [ boueux ? ] Muddle [ pagaille ], sur le trottoir 
du boulevard Saint-Germain. Il m'a dit qu'il cherchait  
la théorie marxiste et qu'il était inondé - par quoi ? –  
par le bonheur que tout ça respirait.  
 
Mais il ne lui était pas venu à l'idée que le bonheur,  
ça peut provenir de la grève de la vérité.  
Qui n'en serait heureux, bien sûr ?  
Au poids qu'elle pèse sur nous à chaque instant de notre 
existence, nous pouvons nous rendre compte de ce que c'est 
que de n'avoir plus avec elle qu'un rapport collectif. 
 
Donc je ne porte nulle dépréciation dans ceci :  
que ces vérités qui s'étalaient sur les murs, ça faisait 
con quelquefois. Je vous l'ai dit, personne ne remarque 
qu'elles sont aussi dans mon discours.  
 
C'est parce que, dans le mien, ça fait peur.  
Mais sur les murs, ça faisait peur aussi.  
Et c'est bien là qu'elle ressort, c'est que tant de 
choses connes, ça fait une peur sans égale :  
quand la vérité collective sort, on sait que tout le 
discours peut foutre le camp. 
 
Voilà. C'est rentré un peu dans le rang. Mais ça couve. 
C'est pour ça que les capitaux foutent le camp .  
Eh bien, puisque je me suis risqué aujourd'hui à donner 
mon interprétation à moi de ce que l'on appelle  
« les événements » je voudrais vous dire :  
ne croyez pas pour autant que ça arrête le processus.  
 
Vous auriez tort de ne pas vous apercevoir que, pour 
l'instant, il n'est même pas question que ça s'arrête,  
ce que j'ai appelé le marché du savoir !  
Et c'est vous-mêmes qui agirez pour qu'il s'établisse de 
plus en plus.  
 

                                                 
9   Lucien Goldmann. 



 44

L'apparition dans la réforme d'une notion comme celle de 
« l'unité de valeur », au niveau des petits papelards qu'on veut 
vous décerner, mais l'unité de valeur, c'est ça ! C'est 
le signe de ce que le savoir va devenir, de plus en plus 
dans ce champ, dans ce marché qu'on appelle l'Université. 
 
Alors bien sûr, ces choses doivent être suivies de très 
près pour simplement qu'on s'y repère de ce qu'il est 
bien évident que la vérité peut avoir là des fonctions spasmodiques, 
mais que ce n'est pas du tout ça qui règlera pour chacun 
votre existence de sujet.  
 
De ce que la vérité… 

je vous l'ai rappelé la dernière fois 
…la vérité - mon Dieu - dans un texte, j'ai été très gentil, 
je lui ai fait tenir les propos les plus intelligents  
que je pouvais lui attribuer, je les empruntais à ce que 
je dis quand je ne dis pas la vérité.  
 
Autrement dit : « nul discours ne peut dire la vérité ». Le discours qui 
tient, c'est celui qui peut tenir assez longtemps sans 
que vous ayez besoin de lui demander raison de sa vérité.  
Attendez, là au pied du mur, ceux qui pourront  
se présenter devant vous en vous disant :  
 

« La psychanalyse, vous savez, hein,  nous on n'en peut rien dire ! »  
 
Ce n'est pas le ton de ce que vous devez exiger si vous 
voulez maîtriser ce monde d'une valeur qui s'appelle le savoir.  
Si un discours se dérobe, vous n'avez qu'une chose  
à faire, lui demander raison : pourquoi ?  
 
Autrement dit, un discours qui ne s'articule pas de dire 
quelque chose est un discours de vanité. 
Ne croyez pas que le fait de dire que « tout est vanité… » 

qui est ce sur quoi je vous ai  
laissés la dernière fois  

…soit autre chose ici qu'un leurre sur lequel, comme je 
vous l'ai dit, j'ai voulu vous laisser partir l'âme en 
paix jusqu'à ce que, ce discours, je le reprenne.  
 
Et sur ce qu'il en est de ceux qui posent au principe  
une essentielle vanité de tout discours, c'est là que 
celui que je vous tiens aura la prochaine fois à nous 
reprendre ensemble. 



 45

  
 
27  Novembre  1968                                                              Table des séances  
 
 
 
 
 
 
 
Nous sommes arrivés la dernière fois à un point  
qui commande que je vous donne aujourd'hui quelques 
éclaircissements que j'appellerai topologiques.  
 
Ce n'est pas là chose nouvelle à ce que je l'introduise ici, 
mais il convient que je la conjoigne avec ce que 
précisément j'ai introduit cette année sous cette forme 
qui désigne le rapport du savoir à quelque chose, certes, 
de plus mystérieux, de plus fondamental, à quelque chose 
dont c'est bien le danger qu'il soit pris dans la fonction 
d'un fond par rapport au champ d'une forme alors qu'il 
s'agit de bien autre chose, j'ai nommé la jouissance.  
 
La jouissance dont bien sûr il n'est que trop évident qu'elle 
fait la substance de tout ce dont nous parlons dans la 
psychanalyse. On sait bien par là qu'elle n'est pas 
informe : la jouissance a ici cette portée, qu'elle nous 
permet d'introduire cette fonction proprement structurale 
qui est celle du plus-de-jouir.  
 
Ce plus-de-jouir est apparu, dans mes derniers discours,  
en fonction d'homologie par rapport à la plus-value marxiste. 
Homologie, c'est bien dire - et je l'ai souligné - que 
leur rapport n'est pas d'analogie, il s'agit bien de la même chose.  
 
Il s'agit bien de la même étoffe en tant que ce dont  
il s'agit, c'est le trait de ciseaux du discours. 
 
Me fais-je bien entendre ? 
 
S'il est bien vrai que ce qui est ici intéressé dans le mien… 

car ce rapport du plus-de-jouir à la plus-value, chacun 
qui suit depuis un temps suffisant ce que j'énonce 
voit autour de quelle fonction il tourne, ce rapport 

…c'est la fonction de l'objet(a).  
 



 46

Cet objet(a), si en un certain sens je l'ai inventé… 
comme on peut dire que ce que le discours de MARX invente             
- qu'est-ce à dire ? - c'est la trouvaille de la plus-value 

…ce n'est pas dire, bien sûr, qu'il n'ait pas été,  
avant mon propre discours, approché… 

et c'est ce qu'on a appelé : […]  
…mais de façon franchement insuffisante, aussi 
insuffisante qu'était la définition de la plus-value avant que 
la fasse apparaître dans sa rigueur le discours de MARX.  
 
Mais l'important n'est pas de souligner cette équivalence 
dans l'ordre de l'importance de la trouvaille. 
L'important est de poser la question de ce que nous 
pouvons penser du fait même de la trouvaille, si d'abord, 
je la définis comme effet d'un discours.  
 
Car il ne s'agit pas de théorie au sens où elle recouvrirait 
quelque chose qui à un moment donné deviendrait apparent. 
L'objet(a) est effet du discours analytique, et comme tel,  
ce que j'en dis n'est que cet effet même. 
 
Est-ce à dire qu'il n'est qu'artifice créé par le 
discours analytique ? Là est le point que je désigne,  
qui est consistant avec le fond de la question telle que 
je la pose, quant à la fonction de l'analyste.  
 
Si l'analyste lui-même n'était pas cet effet, je dirais 
plus : ce symptôme, qui résulte d'une certaine incidence 
dans l'Histoire, impliquant transformation du rapport  
du savoir avec ce fond énigmatique de la jouissance,  
du rapport du savoir en tant qu'il est déterminant pour 
la position du sujet, il n'y aurait ni discours analytique  
ni bien sûr révélation de la fonction de l'objet(a).  
 
Mais la question de l'artifice, vous le voyez bien, se 
modifie, se suspend, trouve sa médiation dans ce fait que 
ce qui est découvert dans un effet de discours est déjà 
apparu comme effet de discours dans l'Histoire.  
 
Que la psychanalyse autrement dit, n'apparaît comme symptôme  
que pour autant qu'un tournant du savoir dans l'Histoire… 

je ne dis pas de l'histoire du savoir 
…qu'un tournant de l'incidence du savoir dans l'Histoire 
est déjà là qui a concentré, si je puis dire, pour nous 
l'offrir, pour la mettre à notre portée, cette fonction. 
Je parle de celle définie par l'objet(a).  



 47

Il est clair que personne, sauf une… 
ma traductrice italienne dont je n'offenserai pas la 
modestie : du fait qu'elle a raté l'avion ce matin 
elle n'est pas là 

…qui s'est fort bien aperçue, il y a quelque temps,  
de l'identité de cette fonction de la plus-value et de l'objet(a).  
 
Pourquoi pas plus ?  
Pas plus de personnes à l'avoir énoncée si tant est qu'il 
ait pu se faire que la chose ne m'ait point été communiquée ? 
 
Là est l'étrange.  
L'étrange qui assurément se tempère à saisir sur le vif 
comme je fais - c'est mon destin - la difficulté du 
progrès de ce discours analytique, la résistance qui 
s'accroît à mesure même qu'il se poursuit.  
 
Et pourtant, n'est-il pas singulier… 

puisque aussi bien j'ai là un témoignage qui après 
tout prend sa valeur de provenir de quelqu'un qui est 
d'une génération des plus jeunes 

…n'est-il pas singulier de voir que par un effet 
qu'assurément je ne désignerai pas pour être celui de  
mon discours, mais pour être celui du progrès de  
la difficulté croissante qui s'engendre de ce que  
j'ai appelé cette absolutisation du marché du savoir, 
je puisse toucher très fréquemment…  

combien plus aisé, dans la génération qui vient,  
est mon échange  

…ceux dont après tout, par une petite expérience de 
calcul, j'ai pu faire la moyenne d'âge, disons avec ceux 
qui ont vingt quatre ans. 
 
Je n'irai pas dire qu'à vingt quatre ans tout le monde est 
lacanien, mais sûrement qu'en quelque sorte, rien de ce 
que j'ai pu rencontrer dans le temps, comme on dit, comme 
difficultés à faire entendre ce discours, ne se produit plus.  
 
Tout au moins pas à la même place que là où j'ai affaire 
à quiconque… 

je dis même n'étant point psychanalyste 
…approche seulement les problèmes du savoir sous leur 
angle le plus moderne, et disons a quelque ouverture sur 
le domaine de la logique… 
 
Vous voulez que je parle un peu plus haut là-bas ? Vous me faites, là, un petit geste… bon !  



 48

 
Aussi, puisque c'est au niveau de cette génération qu'on 
se met… 

j'en ai des échos déjà, des fruits, des résultats 
…à étudier mes Écrits, et même à commencer de pondre ce que 
l'on appelle diplômes ou thèses, bref à se mettre  
à l'épreuve d'une transmission universitaire.  
 
J'ai pu récemment… 

et non pas du tout pour en être surpris 
…constater assurément la difficulté qu'ont ces jeunes 
auteurs à extraire de ces Écrits ce qu'on peut appeler  
une formule, qui soit recevable et classable dans  
ce qu'on leur offre comme tiroirs.  
 
Assurément, ce qui leur échappe le plus dans ce qui est 
là-dedans, c’est ce qui en fait le poids et l'essentiel. 
Ce qui sans doute retient ces lecteurs, que je suis 
toujours si étonné de savoir si nombreux, c'est la 
dimension du travail qui, précisément, s'y représente.  
 
Je veux dire que chacun d'eux, chacun de ces Écrits 
représente quelque chose que j'ai eu à déplacer,  
à pousser, à charrier, dans l'ordre de cette dimension  
de résistance qui n'est point d'ordre individuel.  
 
Essentiellement, du fait que les générations déjà  
au temps où je commençais de parler, se recrutaient déjà 
à un niveau plus âgé, dans ce rapport en plein glissement 
au savoir, et se trouvaient, pour tout dire, formées de 
toutes les façons, sous un mode tel que rien, en soi, 
n'était plus difficile que de les situer au niveau de 
cette expérience annonciatrice, dénonciatrice qu'est  
la psychanalyse. 
 
C'est bien pour cela que ce que j'essaie aujourd'hui 
d'articuler, je le fais dans un certain espoir que 
quelque chose se conjoigne qui soit de ce qui m'est 
offert dans l'attention des générations plus jeunes avec 
ce qui effectivement se présente comme un discours.  
 
Néanmoins, qu'on ne s'attende d'aucune façon que  
ce discours puisse se faire profession articulée  
d'une position de distance à l'endroit de ce qui s'opère 
vraiment dans ce progrès du discours analytique. 



 49

 
Ce que j'énonce du sujet comme effet lui-même du discours 
rend absolument exclu que le mien se fasse système,  
alors que ce qui en fait la difficulté c'est d'indiquer,  
par son procès même, comment ce discours est lui-même 
commandé par une subordination du sujet… 

du sujet psychanalytique dont  
je me fais ici support  

…par rapport à ce qui le commande et qui tient à tout le savoir.  
 
Ma position, chacun le sait, est identique en plusieurs 
points où, sous le nom d'épistémologie, une question  
se pose qu'on pourrait en quelque sorte toujours définir  
par ceci :  
qu'en est-il du désir qui soutient de la façon la plus 
cachée ce qu’est le discours apparemment le plus abstrait, 
disons le discours mathématique ? 
 
Pourtant, la difficulté est d'un ordre tout différent  
au niveau où je dois me placer pour la raison que si  
le suspens peut être mis sur ce qui anime le discours 
mathématique, il est clair que chacune de ses opérations 
est faite pour boucher, élider et recoudre, suturer  
cette question à tout instant, et rappelez-vous ce qui, 
ici, en est apparu déjà, il y a quatre ans,  
sous la fonction de la suture.  
 
Alors qu'au contraire, ce dont il s'agit dans le discours 
analytique c'est de donner sa présence pleine à cette 
fonction du sujet, au contraire, retournant ce mouvement 
de réduction qui est dans le discours logique pour 
perpétuellement nous centrer sur les failles.  
 
Et ce d'une façon d'autant plus problématique qu'il ne 
nous est permis d'aucune façon de suppléer à ce qui est 
faille, sinon par artifice, et en indiquant bien ce que 
nous faisons à cet instant quand nous nous permettons  
de désigner ce manque, effet de la signifiance de quelque chose 
qui, prétendant le signifier, ne saurait être,  
par définition, un signifiant. 
 
Si nous indiquons S(A) signifiant de A barré, c'est en 
quelque sorte pour indiquer ce manque, et, comme je l'ai 
plusieurs fois articulé, ce manque dans le signifiant. 
Qu'est-ce à dire ?  



 50

Qu'est-ce qui représente ce manque dans le signifiant,  
si aussi bien nous pouvons admettre que ce manque soit 
quelque chose de spécifique à notre destin d'égaré ?  
 
Là nous désignons le manque, il a toujours été le même, 
et s'il y a quelque chose qui nous met en rapport avec 
l'Histoire, c'est de concevoir combien, pendant tant de 
temps, les hommes ont pu y parer. Mais ce n'est pas la 
question que je suis aujourd'hui venu soulever devant vous. 
Bien au contraire, je vous l'ai dit, il s'agit de topologie.  
 
S'il y a une formule que j'ai répétée ces jours-ci,  
ces temps-ci avec insistance, c'est celle qui enracine la 
détermination du sujet en ceci qu'un signifiant le 
représente, le représente pour un autre signifiant. 
 
Cette formule a l'avantage d'insérer dans une connexion 
la plus simple, la plus réduite, celle d'un signifiant 1, 

S1, à un signifiant 2, S2 : S1 → S2.  
Ce de quoi il nous faut partir pour ne pas perdre,  
ne plus pouvoir perdre un seul instant la dépendance  
du sujet.  
 
Le rapport de ce signifiant 1 à ce signifiant 2, pour tous ceux… 

et il n'est pas du tout rare de pouvoir l'espérer, à 
partir d'un certain moment 

…pour tous ceux qui ont quelque audition de ce qu'il en 
est en logique… 

de ce qu'il en est proprement dans la théorie des ensembles 
…de ce qu'on appelle « une paire ordonnée », je ne puis ici 
qu'en donner l'indication quitte à ce que, sur telle 
demande qui me vienne, j'en donne plus tard un commentaire. 
Cette référence théorique est néanmoins importante à être 
ici attachée. 
 
Pourtant ceci que j'appelle mon discours ne date pas d'hier. 
Je veux dire que, comme je vous l'ai annoncé la dernière 
fois, il y a quelque chose au bord de quoi notre chemin 
nous mène, c'est ce qui déjà est construit au niveau même 
de l'expérience et je dirais du travail, du travail qui 
consiste à faire rentrer dans mon discours, dans un  
« je dis » provoquant, ceux qui veulent bien franchir 
l'obstacle que rencontre ce seul fait que ce discours,  
à un moment, ait été commencé au sein d'une institution 
qui, comme telle, était faite pour le suspendre.  



 51

 
Et ce discours, j'ai essayé de le situer, de le 
construire dans sa relation fondamentale au rapport du 
savoir dans quelque chose que certains de ceux qui ont pu 
ouvrir mon livre ont pu trouver à une certaine page10, 
designé sous le nom de « graphe ».  
 
Dix ans !  
Dix ans déjà que cette opération a abouti à sa venue  
au jour dans le séminaire de 1957-58 sur Les Formations de l'Inconscient.  
 
Et pour bien marquer les choses dans le vif de ce dont  
il s'agit, je dirai que c'est par un commentaire du Witz… 

du mot d'esprit, comme FREUD s'exprime,  
du mot d'esprit donc, dis-je 

…que cette construction a commencé.  
 
À la vérité, ce n'est pas à m'y reporter, à ce discours 
lui-même, que je me suis employé directement… 

pour reprendre ici le point  
où je l'ai laissé la dernière fois 

…mais bien plutôt à quelque chose qui… 
il faut le dire, sans être parfait,  
et même sans témoigner de négligence singulière 

…a la portée pourtant, de témoigner qu'à telle date, 
dans le Bulletin de Psychologie, ce compte-rendu, ce résumé,  
a été imprimé.  
 
On peut y voir que dès cette époque, combien préhistorique 
par rapport à l'émergence comme telle de l'objet(a) 
qui n'était pas encore désigné…  

à ce niveau qui suivait ce que j'avais fait l'année 
précédente sur La relation d'objet 

…qui n'est pas désigné, mais bel et bien préfiguré…  
pour quiconque a entendu la suite 

…dans la fonction de l'objet métonymique.  
 
Les choses sont mises à leur place dès ce moment  
et chacun peut… 

sans avoir à recourir à des notes non publiées 
…en trouver ici témoignage dans ce compte-rendu des 
Formations de l'Inconscient qui recouvre, dans une première section, 
les leçons des 6, 13 et 20 Novembre 1957.  
 

                                                 
10    Cf. Écrits, op. cit., Subversion du sujet, p.805 (ou t.2 p.285). 



 52

 
 
Nous trouvons un premier dessin qui se présentait ainsi : 
 
 

 
De la façon la plus claire, c'est ici en δ que part  
cette ligne pour aboutir ici à δ́.  
 
Que nous mettions le δ́  ou que nous ne le mettions pas, 
il est clair que… 

à voir le dessin de cette courbe avec cette marque de 
flèche à l'extrémité et cette petite pyramide au départ  

…il n'est pas question de la faire partir d'ici pour 
aller en sens contraire. Qu'importe ! À ce détail près,  
le témoignage de l'auteur du résumé garde son intérêt.  
 
Son intérêt surtout en ceci - dont il témoigne – :  
 
- que si… 

comme la chose est devenue banale 
…que cette première ébauche du graphe a pour fonction 
d'inscrire quelque part ce qu'il en est d'une unité de  
la chaîne signifiante, c’est pour autant qu'elle ne trouve 
son achèvement que là où elle recoupe l'intention  
au futur-antérieur qui la détermine.  
 
- Que si quelque chose s'instaure, qui est le vouloir dire, 
disons que ce qui se déroulera du discours ne s'achèvera 
qu'à le rejoindre, autrement dit ne prend sa pleine 
portée que de la façon ici désignée,  
c'est-à-dire rétroactive. 



 53

 
- Que c'est à partir de là qu'on peut faire une première 
lecture de ce rapport à un A pris comme Autre, lieu du code,  
à savoir de ce qu'il faut supposer déjà comme trésor du langage 
pour que puissent en être extraits, sous le sceau de 
l'intention, ces éléments qui viennent s'inscrire les uns 
après les autres pour se dérouler, à partir de là,  
sous la forme d'une série de S1, S2, S3…  
autrement dit d'une phrase qui ne se boucle que jusqu'à  
ce que quelque chose s'en soit réalisé fermement. 
 
Quoi serait plus naturel… 

ne serait-ce que d'une façon didactique 
…que d'avoir articulé alors… 

et après tout, pourquoi moi-même ne tremblerais-je 
pas à présent quand je songe combien fut longue cette 
marche, de m'être laissé aller alors à une pareille 
faiblesse, Dieu merci, il n'en est rien.  
Je lis sous la plume du scribe d'alors qui, malgré 
ses négligences, n'en a pas moins fort bien retenu 
ici ce qui est essentiel : 

…   
            « Notre schéma représente non le signifiant et le signifié,  

   mais deux états du signifiant ».  
Le circuit… 

je ne vous le répète pas comme il l'énonce puisqu'il 
l'énonce de travers mais c'est évidemment celui-ci 

…le circuit qui se désigne  [ → γ → A → ] :  
 
 

« représente la chaîne du signifiant en tant qu'elle reste perméable aux 
     effets de la métaphore et de la métonymie, c'est pourquoi nous la tenons 
     pour constituée au niveau des phonèmes ».  

 
 
La deuxième ligne, c'est celle que vous voyez ici 
dessinée [ δ → A → γ → δ’ ], quelque embrouille qu'y 
introduise un mauvais repérage sur un schéma ici mal 
reproduit, je vous le dis, simplement au niveau près  
des désignations littérales : 
  
 

« La deuxième ligne représente le cercle du discours, discours commun  
    constitué par des sémantèmes, qui - bien entendu - ne correspondent pas 
    de façon univoque à du signifié mais sont définis par un emploi ».  



 54

Vous sentez bien combien ceci, au niveau où je l'édifie, 
peut être conditionné par la nécessité de mettre en place… 

encore fallait-il s'apercevoir que c'était là l'accès le plus évident 
…de mettre en place la formation de l'inconscient en tant qu'elle peut 
produire à l'occasion le Witz, ce qu'il en est dans la 
formation du mot « famillionnaire ».  
 
Est-ce qu'il n'est pas évident que ceci ne peut  
se produire que pour autant que puisse se recouper,  
en une interférence précise, structuralement définissable :  

- quelque chose qui joue au niveau des phonèmes, [ → γ → A → ] 
- avec quelque chose qui est du cercle du discours  [ δ → A → γ → δ’ ],          

du discours le plus commun ?  
 
Quand Hirsch HYACINTHE… 

dont il est essentiel qu'ici ce ne soit pas                
par Henri HEINE (autre H.H.) qu'il soit raconté 

…quand Hirsch HYACINTHE, parlant de Salomon ROTHSCHILD, 
dit qu'il l'a reçu d'une façon « tout à fait familière »…  

voilà ce qui vient : « familièrement », sur le cercle du discours 
…vient à dire qu'il l'a reçu d'une façon « famillionnaire ».  
 
C'est-à-dire qu'il y inscrit, qu'il y fait entrer ces 
phonèmes supplémentaires, qu'il réalise cette formule 
impayable qui ne manque pas d'avoir pour quiconque  
sa portée, cette familiarité qui, comme quelque part s'exprime 
FREUD ne manque pas d'avoir un arrière goût de millions :  
- ceci n'est pas un trait d'esprit, personne ne rit si 
vous l'exprimez ainsi,  
- si vous l'exprimez, si ça apparaît, si cela perce,  
sous la forme « famillionnaire », le rire ne manque pas. 
 
Pourquoi tout de même, ne manque-t-il pas ? Il ne manque 
pas, très précisément en ceci qu'un sujet  y est intéressé.  
 
Quand il s'agit de savoir où le placer, et très 
évidemment nous ne pouvons ici, comme FREUD lui-même 
l'articule, que nous apercevoir que ce sujet est toujours 
fonctionnant dans un registre triple :  

- qu'il n'y a de mot d'esprit qu'au regard de la présence d'un tiers, 
- que le mot d'esprit ne tient pas comme tel, d'un 

interlocuteur à l'autre, à savoir au moment où Hirsch 
HYACINTHE raconte la chose au copain, mais où celui-ci 
l'aperçoit comme étant lui-même ailleurs, comme étant 
tout près d'aller le raconter à un tiers autre.  

 



 55

Et effectivement cette triplicité se maintient quand ce 
tiers autre le répète, car pour qu'il porte sur celui à 
qui il va le raconter, c'est précisément en tant que 
Hirsch HYACINTHE ici reste seul et interroge de sa place 
ce qu'il en est de celui qui le raconte à celui vers qui 
le message se trouve reporté, à savoir le nouvel auditeur.  
 
Où est le point sensible de cette « famillionnarité », sinon 
très précisément en ceci qui échappera à chacun de ceux 
qui le transmettent, c'est à savoir cette nouveauté du sujet que 
je n'hésiterai pas, à l'occasion, à transplanter dans ce champ 
de la relation que j'ai fait intervenir, que j'ai 
introduit dans notre discours sous le terme du sujet capitaliste ?  
 
Quelle est la fonction de chacun de ceux qui passent 
entre les mailles du réseau de fer que constitue ceci… 

qu’insuffisamment épingle la notion de l'exploitation 
de certains hommes par d'autres 

…tous ceux qui ne sont pas pris dans ces deux extrêmes  
de la chaîne, que sont-ils dans cette perspective,  
sinon des employés ?  
 
C'est en tant, précisément que chacun des interlocuteurs, 
sur le passage de cette douce rigolade du « famillionnairement » 
se sent, sans le savoir, intéressé comme employé…  

ou comme vous voudrez : comme impliqué dans le secteur tertiaire 
…que cela fait rire. 
 
Je veux dire qu'il n'est point indifférent que ce soit 
Henri HEINE qui nous dise qu'il l'a recueilli de la 
bouche de Hirsch HYACINTHE. Mais n'oublions pas qu'après 
tout, si Hirsch HYACINTHE a existé, il est aussi la 
création de Henri HEINE.  
 
J'ai assez montré quelles ont pu être les relations de 
Henri HEINE avec la baronne BETTY, et que quiconque 
s'introduit de ce biais, dans ce quelque chose qui paraît 
seulement une pointe, une saillie, un mot d'esprit, s'il rit, c'est en tant 
qu'intéressé à cette capture exercée par… 

non pas n'importe laquelle 
…une certaine forme de richesse, certains modes de son 
incidence dans une relation qui est celle, non pas 
seulement d'une oppression sociale, mais de 
l'intéressement du sujet dans le savoir qui commande 
toute sa position. 
 



 56

Mais l'intérêt qu'il y a à rappeler cette structure,  
à rappeler que dès ce point, si c'est d'une façon 
rigoureuse que je distingue ici le cercle du discours,  
c'est bien pour montrer qu'ainsi se trouvait préparée  
la vraie fonction de ce qui complète cette première 
approximation de ce qu'il en est dans le discours.   
 
C'est à savoir que rien n'en saurait être articulé 
concernant la fonction du sujet si ce n'est à le doubler 
de ce qui semble…  

à un autre niveau uniquement en vertu des dimensions du papier 
…se présenter comme l'étage supérieur, mais qui n'est là…  

on pourrait aussi bien le décrire à l'envers 
…qu'en tant qu'il est appendu précisément à cette fonction du grand A 
qui est celle que nous avons aujourd'hui à interroger. 
 
Nous l'interrogeons parce qu'il n'est pas une part du 
discours qui, d'elle-même, ne l'interroge. Je l'ai dit, 
de quelle façon, si bien articulée, si bien mise en 
évidence par le discours analytique lui-même, dans  
la façon dont j'ai introduit l'hameçon puis-je dire, 
quand j'ai commencé de la dessiner ainsi : 
 
 

 
 
brochant sur le graphe simplifié un point d'interrogation 
qui le surmonte et que j'ai appelé - d'une référence au 
Diable amoureux 11 - « Che vuoi ? »  
 
Le « Che ? » veut dire :  que veut l'Autre ? Je me le demande.  

                                                 
11    Jacques Cazotte,  Le diable amoureux , éd. J'ai Lu , Coll : Librio, 2005. 



 57

C’est cette duplicité du rapport à l'Autre qui fait que 
nous avons ici dédoublé ce qui se présente comme discours…  

ou, disons-le d'une façon plus épurée : énonciation 
…de ce qui se présente comme demande.  
 
D'une façon ici déjà parfaitement indiquée, ce sujet 
barré S est mis dans une conjonction… 

celle définie par ce que j'appelle provisoirement le poinçon ◊  
…avec la demande D, articulée comme telle, S ◊ D.  
 
C'est d'ailleurs ce dont ce texte [ Subversion du sujet , in Écrits,  p.805 (ou t.2 p.285). ] 
et ce relevé portent le témoignage, que déjà, c'est bel 
et bien comme demande que cette ligne est constituée. 
 

 
 
Si ici, ce qui s'y rapporte…  

comme homologue à la fonctions s(A), c'est-à-dire à  
ce qui se produit comme effet de sujet dans l'énonciation  

…ici donc, l'indice ou l'indication S(A) est maintenant 
ce que nous avons, non pas je dirai à interpréter pour  
la première fois, car je l'ai fait déjà sous plusieurs 
formes, mais à réinterroger dans la perspective 
qu'aujourd'hui nous introduisons.  
 
Il convient donc de repartir du point où le sujet se 
définit au niveau le plus bas de ce qui, ici, se présente 
en échelle comme étant ce que représente un signifiant pour un autre signifiant. 



 58

 
Ce n'est pas seulement par la façon de superposer  
la fonction de l'imaginaire au symbolique qu'ici j'ai indiqué 
dans mon premier schéma la présence de l'objet [ i(a) : image réelle de (a) ]… 

seulement appelé alors objet métonymique 
…pour le mettre en correspondance avec quelque chose qui 
en est l'image et le reflet en m, autrement dit le moi, l'image de(a)  

[ i ’(a) : image spéculaire ]
12.  

 
L'interrogation sur le désir de l'Autre est ici [ d ]  
le ressort d'identification imaginaire… 

apparemment c'est pour cela que je le mets en rouge 
…et dont nous allons voir que lui aussi s'articule sous 
un mode symbolique.  
 
Ici, vous le savez, apparut pour la première fois  
la formule du fantasme, sous la forme de S poinçon de (a),  
S ◊ (a).  
 
S'il est, dès ce moment, bien indiqué que cette chaîne 
qui rétroverse [δ → A → γ → δ’] est la chaîne du signifiant, 
c'est bien parce qu'ici [ A ] est déjà contenu le rapport 
du signifiant 1 (S1) à cette forme minimale que j'ai appelée  
la paire ordonnée (S1 → S2) à laquelle se limite l'énoncé 
du signifiant comme étant ce qui représente un sujet - un sujet pour quoi ? - 
pour un autre signifiant.  
 
Cet autre signifiant (S2), dans cette connexion radicale, 
est très précisément ce qui représente le savoir.  
 
 
Le savoir donc… 

dans la première articulation de ce qu'il en est de la 
fonction du signifiant en tant qu'elle détermine le sujet 

…le savoir est ce terme opaque où vient, si je puis dire, se 
perdre le sujet lui-même - s'éteindre encore si vous voulez 
- et c'est ce qui toujours représente la notion que j'ai 
soulignée de l'emploi du terme fading.  
 
Dans cette relation, dans cette genèse subjective,  
au départ, le savoir se présente comme ce terme où vient 
s'éteindre le sujet.  
 

                                                 
12    Cf. Écrits pp. 673-83, Remarque….(ou t.2 pp.150-60), et séminaire (1952-53) : Les écrits techniques de Freud, séances des 24-03 et 31-03. 



 59

C'est là le sens de ce que FREUD désigne comme 
l'Urverdrängung… 

ce prétendu refoulement qui est dit, expressément formulé 
comme n'en étant pas un, mais comme étant ce noyau 
déjà hors de portée du sujet tout en étant savoir 

…c'est là ce que signifie la notion d'Urverdrängung pour 
autant qu'elle rend possible que toute une chaîne 
signifiante vienne la rejoindre, impliquant cette énigme, 
cette véritable contradictio in adjecto, qu'est le sujet  
comme inconscient. 
 
Nous avons donc dessiné ici…  

dès un temps précoce ou suffisamment tel 
dans l'articulation de ce discours que je me trouve 
supporter dans l'expérience analytique  

…nous avons déjà mis en question, mis en cause,  
cette question : de qui peut dire… 

au niveau du discours,  
de la formation de l'Inconscient, du Witz à l'occasion  

…qui peut ici dire : « Je dis ».  
 
Car j'ai précisément distingué, et ceci dès l'origine de 
ce discours, ce qu'il en est du discours et de la parole, et la 
formule-clé que j'ai inscrite cette année au premier de ces 
séminaires, de ce qu'il en est d'un discours sans 
paroles, essence, ai-je dit, de la théorie analytique.  
 
C'est bien là pour vous rappeler que c'est dans ce joint 
que va se mettre en jeu, cette année, ce que nous avons à 
avancer : dans D'un Autre à l'autre, à qui avons-nous à laisser 
la parole ?  
 
Il ne s'agit point ici de la parole et je ne vous ai 
point encore montré… 
 

si déjà pourtant je l'ai fait entrer en jeu en vous 
rappelant le discours que j'ai attribué à cette 
personne insaisissable essentiellement que j'ai appelée 
La Vérité, si je lui ai fait dire « Moi la vérité, je parle… » 
c'est bien - je l'ai souligné - qu'il s'agit d'autre chose que de ce qu'elle dit 
 

…je l'indique ici pour marquer qu'elle est à l'arrière-plan, 
qu'elle nous attend quant à ce que nous avons à dire  
de la fonction du discours.  
 



 60

Reprenons-la maintenant et observons que dans ce dont  
il s'agit dans la chaîne du signifiant, toujours la même, 
c'est du rapport du signifiant à un autre signifiant. 
 
Contentons-nous… 

c'est un artifice d'exposition - je n'ai point ici à 
le dissimuler - qui m'évite une introduction par la 
voie de la théorie des ensembles et le rappel - s'il 
fallait que je le fasse - il faudrait que je le fasse 
un tant soit peu articulé 

…du rappel de ce fait qu'au premier pas, cette théorie 
trébuche sur un paradoxe, celui qu'on appelle le paradoxe de Russell. 
 
C'est à savoir : que faire - dans une certaine définition 
qui est celle des ensembles - de ce qui est au plus près 
de la relation signifiante, une relation de connexion ?  
 
Rien d'autre n'est indiqué encore dans ce qu'articule  
la première définition de la fonction du signifiant,  
si ce n'est que le signifiant 1, dans un rapport… 

que nous pouvons définir comme nous voulons,  
le terme le plus simple sera celui d'appartenance 

…rapport d'un signifiant à un autre signifiant, dans ce 
rapport, avons-nous dit, il représente le sujet(S1 → S2).  
 
Cette connexion si simple et qui suffit à nous indiquer… 

si tant d'autres traits ne nous l'indiquaient pas 
…à nous indiquer que de la logique mathématique… 

comme maints linguistes s'en sont aperçus 
…c'est la théorie des ensembles qui se trouve le plus  
à portée d'en traiter - je ne dis pas de la formaliser - 
de traiter de cette connexion.  
 
Je vous rappelle, pour ceux qui en ont un petit peu 
entendu parler, que le premier pas qui se rencontre c'est 
qu'à cette seule condition de considérer comme une classe… 

et ceci même se démontre 
…tout élément d'une telle connexion en tant qu'on peut 
écrire qu'il ne s'appartient pas à lui-même, va entraîner 
un paradoxe. 
  
Je le répète, cette introduction je ne fais ici  
qu'en indiquer la place, la développer nous ferait 
rebondir sur des énoncés encore bien plus singuliers.  



 61

Peut-être, si le temps nous en est laissé, ou si nous le 
prenons ultérieurement, pourrons-nous le faire. 
Je vais procéder autrement et, ne partant que de mon 
graphe, essayer de vous montrer d'une façon – elle - 
formelle, à quoi nous conduit ceci que nous prenons  
de la formule : « Le signifiant ne représente le sujet que pour un autre signifiant. »  
et si nous prenons les éléments que nous offre le graphe 
lui-même, au départ d'ici.  
 
 
C'est S, un signifiant que nous allons mettre ici. 

- Si nous prenons comme autre signifiant celui-ci que 
constitue le grand A… 

- Si nous avons appelé d'abord « A » le lieu, le trésor  
des signifiants,  

- ne nous trouvons-nous pas en posture d'interroger         
la disposition suivante :  
qu'est-ce qu'il en est de poser comme signifiant  
de la relation elle-même, le même signifiant qui 
intervient dans la relation ?  

 
Autrement dit, s'il est important - comme je l'ai 
souligné - que dans cette définition du signifiant 
n'intervienne que l'altérité de l'autre signifiant,  
à quoi va nous conduire, est-il formalisable… 

d'une façon qui mène quelque part 
…d'épingler de ce signifiant même…  

« A » : altérité de l'Autre 
…ce qu'il en est de la relation (S → A)?  
 

 
 
Cette façon de poser le problème… 

je le dis pour rassurer aussi  
ceux que cela peut inquiéter 

…n'est point du tout étrangère à ce qui constitue  
le départ d'un certain phylum13 de formalisation dans  
la logique mathématique.  
 
                                                 
13    Phylum, (biologie) : Lignée d'espèces issues toutes d'une même souche; les différentes formes revêtues par les ascendants d'une 
espèce. Latinisation moderne du grec φυ̃λον : « classe, espèce ». 



 62

Ceci, à ce niveau, nécessiterait que je développe 
suffisamment la différence que constitue la définition  
de « l'ensemble » par rapport à « la classe ».  
 
La question est si bien posée au niveau de la logique 
mathématique qu'il est un point où il s'indique dans 
cette logique…  

dont, plût au Ciel qu'elle nous concernât de plus 
près car les problèmes y sont résolus 

…c'est à savoir que « la classe des ensembles qui se contiennent eux-mêmes »… 
vous en voyez là un exemple au moins  
indiqué sous la forme de cette inscription 

…cette « classe » n'existe pas.  
 
Mais nous avons autre chose à faire que de la logique 
mathématique. Notre rapport à l'Autre est un rapport plus 
brûlant et le fait de savoir si ce qui surgit du seul 
fait de la demande, que l'Autre contient déjà en quelque 
sorte, tout ce autour de quoi elle s'articule,  
s'il s'agissait seulement de discours,  
autrement dit s'il y avait un dialogue… 

ce que très précisément, à la fin de l'année dernière,  
j'ai ici proféré qu'il n'y est pas ce dialogue 

…si donc cet Autre pouvait être conçu comme le code 
fermé, celui sur le clavier duquel il n'y a qu'à appuyer  
pour que le discours s'institue sans faille,  
pour que le discours puisse s'y totaliser,  
c'est ceci que… 

de cette façon rudimentaire et en quelque sorte  
en marge de la théorie des ensembles 

…j'interroge.  
 
J'aurais pu mettre à la place de ce S un petit b, comme 
cela, vous vous seriez aperçu qu'il s'agit du b-a-ba  
Nous sommes au b-a-ba de la question et dès le b-a-ba vous 
allez voir comment elle se creuse et ceci topologiquement.  
 
Si c'est ainsi que nous avons posé la question, il est clair que 
ce qui est A, dans la paire ordonnée qui constitue cet 
ensemble, est pris pour identique au A qui le désigne.  
 
Nous allons donc écrire ainsi, rapport de S avec (S en 
rapport avec grand A), S → (S → A). Je substitue à ce A  
ce que ce A est, en tant qu'il est le signifiant de l'ensemble 
constitué par le rapport de S à A, rapport de paire ordonnée.  
 



 63

Ceci est tout à fait usuel dans tout développement d'une 
théorie des ensembles dont le fondement même est ceci :  
que tout élément est supposé pouvoir être ensemble de lui-même.  
 
Vous voyez donc ce qui se produit : à partir de ce procès 
nous allons avoir une série de…  

je ne sais pas ce que c'est que ces cercles que  
je dessine, ils nous ont servi à faire fonctionner 
l'ensemble et sa désignation comme telle 

…nous avons une répétition indéfinie du S sans que nous 
puissions à la fin jamais arrêter le recul, si je puis 
dire, du grand A. 

 
 
Ne vous mettez pas dans la tête pourtant qu'il se réduit, 
qu'il s'évanouit, si je puis dire, spatialement,  
que d'aucune façon ici soit indiqué quelque chose qui 
constitue, qui soit de l'ordre d'une réduction infinitésimale d'une 
distance, ou de quelque passage à la limite.  
 
Il ne s'agit que de l'insaisissabilité…  

encore qu'il reste toujours le même 
…de ce A comme tel.  
 
Ce caractère insaisissable n'est sûrement pas pour nous 
surprendre puisque nous en avons fait de ce grand A  
le lieu de l'Urverdrüngung, elle nous permet de voir précisément 
que ce que j'interrogeais tout à l'heure, à savoir ce 
qu'il en était ici du signe circulaire :  
c’est que dans la mesure où le grand A le fait ainsi se 
multiplier… 

simplement de ce fait que nous pouvons  
l'écrire à l'extérieur et à l'intérieur 

…que ces cercles ne font qu'indexer cette identité.  
 



 64

Autrement dit, que ce cercle, plus poussé dans un sens, 
de ce qui surgit de cette notation de dissymétrie 
reviendra toujours au dernier terme se conjoindre avec  
le cercle de départ, que cette fuite qui fait que c'est 
en son intérieur même qu'une enveloppe retrouve son 
dehors, c'est ce que…  

vous en sentez ou non la parenté  
…ce que nous avons dessiné dans une des années 
précédentes sous la forme topologique du plan projectif, 
et illustré… 

d'une façon matérialisée pour l’œil  
…par le cross-cap.  
 
Que le grand A comme tel, ait en lui cette faille,  
qu'on ne puisse savoir ce qu'il contient, si ce n'est  
son propre signifiant, c'est là la question décisive  
où se pointe ce qu'il en est de la faille du savoir.  
 
Pour autant que c'est au lieu de l'Autre qu'est appendue 
la possibilité du sujet en tant qu'il se formule, il est 
des plus importants de savoir que ce qui le garantirait…  

à savoir le lieu de la Vérité 
…est lui-même un lieu troué. 
 
En d'autres termes, ce que nous savons déjà d'une 
expérience fondamentale… 

qui n'est point expérience de hasard,  
production caduque des prêtres 

…à savoir la question « Dieu existe-t-il ? », nous nous apercevons 
que cette question ne prend son poids que de précisément 
reposer sur une structure plus fondamentale, c'est à 
savoir :  
au lieu du savoir pouvons-nous dire qu'en quelque façon le savoir se sache lui-même ?  
 
C'est toujours ainsi que j'ai essayé, pour ceux qui 
m'entendent, de déplacer cette question qui ne saurait 
faire que l'objet d'un pari de l'existence de Dieu,  
de la déplacer sur ceci qui peut s'articuler bel et bien, 
à savoir : 
de quelque façon que nous supportions la fonction du savoir,  
nous ne pouvons…  

fait d'expérience  
…la supporter qu'à l'articuler dans le signifiant.  
 
Le savoir se sait-il lui-même ou de sa structure est-il béant ? 
 



 65

Ce cercle qui dessine cette forme que, plus simplement 
encore, je veux dire pour que vous vous y retrouviez, 
j'aurai pu… 

étant donné ce caractère qu'a mon dessin d'être un 
cercle qui se retrouve lui-même, mais retourné, 
puisque le plus intérieur vient se conjoindre pour 
que sens puisse lui être donné d'index de la 
difficulté dont il s'agit 

…me référer dis-je, à la bouteille de Klein, dont j'ai assez fait 
- j'espère - de dessins ici, pour que quelques uns  
s'en souviennent.  
 
Ce qui en apparaît - c'est quoi ? - c'est que cette 
structure, et en tant que, vous le voyez, nous pouvons 
lui donner quelque support imaginaire… 

et c'est bien ce en quoi nous devons être 
particulièrement sobres 

…cette structure n'est rien d'autre que l'objet(a).  
 
C'est justement en ceci que l'objet(a), c'est le trou qui se 
désigne au niveau de l'Autre comme tel, qui est mis en 
question pour nous dans sa relation au sujet. 
 
Car essayons maintenant, ce sujet, de le tenir, où il est 
représenté. Tâchons de l'extraire ce S, ce signifiant qui 
le représente, de l'ensemble constitué par la paire ordonnée.  
C'est là qu'il vous sera très simple de retomber sur  
un terrain connu : c'est le paradoxe de Russell.  
 
Que faisons-nous ici, sinon extraire de l'ensemble A  
ceux des signifiants dont nous pouvons dire qu'ils ne se 
contiennent pas eux-mêmes.  
 
Il suffit… 

et je vous laisse aller chercher dans les premières pages de 
n'importe quelle théorie, naïve ou pas, des ensembles  

…il suffit que vous vous y reportiez pour savoir que,  
de la même façon que c'est parfaitement illustré dans 
l'articulation du sophisme, la classe de tous les 
catalogues qui ne se contiennent pas eux-mêmes ne saurait 
d'aucune façon se situer sous forme d'ensemble pour  
la bonne raison qu'elle ne peut d'aucune façon se 
reconnaître dans les éléments déjà inscrits de cet ensemble. 
 
Elle en est distincte, j'ai déjà rebattu ce thème,  
il est courant, il est trivial.  



 66

Il n'y a aucune façon d'inscrire dans un ensemble  
ce quelque chose que vous pourriez en extraire,  
en le désignant comme l'ensemble des éléments  
qui ne se contiennent pas eux-mêmes. 
 
Je ne vous en ferai pas ici au tableau étalage, il suffit 
simplement de ceci qu'il en résulte qu'à seulement poser 
la question de savoir si S est dans A… 

en tant que, contrairement à lui il, ne part pas de ceci,  
que comme A, par rapport à lui-même, il se contient lui-même 

…à seulement vouloir l'isoler, vous ne savez - faites-en 
l'épreuve - où le loger :   
s'il est dehors il est dedans, s'il est dedans il est dehors.  
 
En d'autres termes que d'aucune façon… 

pour tout discours qui se pose comme fondé 
essentiellement sur le rapport d'un signifiant à un 
autre signifiant 

…il est impossible de le totaliser comme discours,  
dans la mesure où ceci est dit et se pose comme question, 
que l'univers du discours… 

je parle ici non pas du signifiant, mais de ce qui 
est articulé comme discours 

…sera toujours à extraire de quelque champ que ce soit 
qui prétend le totaliser. 
 
En d'autres termes, que ce que vous verrez se produire  
à l'inverse de ce schéma, c'est que, à mesure que vous 
vous interrogerez sur l'appartenance à l'ensemble  
d'un S quelconque d'abord posé comme dans cette relation, 
le S sera forcément exclu du petit(a)… 

j'ai dit petit(a), je me suis trompé 
…le S sera forcément exclu du grand A.  
 
Et que le prochain S que vous interrogerez…  

qui est celui qui se reproduit dans la relation S (A) 
que j'ai ici montrée, reproduite 

…en sortira également.  
 
Qu'ils sortiront tous indéfiniment, donnant l'essence  
de ce qui est essentiellement métonymique dans  
la continuité de la chaîne signifiante.  
 
À savoir que tout élément signifiant s'extrait de toute 
totalité concevable. 
 



 67

Ceci, je m'en excuse, pour finir, est sans doute un peu 
difficile, mais observez qu'à voir ce procès s'étaler  
de sorties successives d'enveloppes jamais infécondes,  
et ne pouvant non plus jamais s'englober,  
ce qui s'indique, c'est que ce qui est là tangible  
de la division du sujet, sort précisément de ce point… 

que, dans une métaphore spatiale nous appelons trou, 
en tant que c'est la structure du cross-cap  
ou de la bouteille de Klein 

…sort précisément de ce centre où le (a) se pose comme absence. 
 
Ceci est suffisant pour vous faire appréhender la suite 
de la conséquence que je poursuivrai, quant au graphe,  
et qui pourra prendre sa pleine portée quant à la place 
de l'interrogation analytique entre la chaîne de la demande,  
et la chaîne de l'énonciation : 
  

- entre l'énonciation dont le sujet ne s'énonce que comme « il »,  
 

- et entre ce qui apparaît non pas seulement de             
la demande, mais du rapport de la demande à la chaîne           
de l'énonciation, comme « je » et comme « tu ».  

 
C'est ce qui fera l'objet de notre prochaine rencontre. 
 



 68

 
 
04 Décembre 1968                            Table des séances 
 
 
 
 
Entrons dans le vif parce que nous sommes en retard et 
reprenons en rappelant sur quoi, en somme, se centraient 
nos derniers propos, sur l'Autre en somme, sur ce que 
j'appelle le grand Autre.  
 
J'ai terminé en promouvant certains schémas, avertissant 
- je pense, assez - qu'ils n'étaient pas à prendre 
uniquement sur leur aspect plus ou moins fascinant,  
mais à rapporter à une articulation logique, celle 
proprement qui se compose de ce rapport d'un signifiant à 
un autre signifiant, S1 → S2, que j'ai essayé d'articuler 
pour en tirer les conséquences en partant de la fonction, 
élaborée dans la théorie des ensembles, de la paire ordonnée.  
 
Du moins est-ce sur ce fondement logique que j'ai essayé 
la dernière fois de vous faire sentir ce quelque chose qui a 
une pointe, une pointe autour de quoi tourne l'intérêt, 
l'intérêt pour tous j'espère, l'intérêt qu'il y a à ce 
que ceci s'articule bien : que l'Autre… 

ce grand Autre,(A) dans sa fonction  
telle je l'ai déjà approchée 

…l'Autre n'enferme nul savoir dont il se puisse présumer 
- disons - qu'il soit un jour absolu.  
 
Voyez-vous, là je pointe les choses vers le futur alors que 
d'ordinaire j'articule vers le passé :  
que cette référence à l'Autre est le support erroné du savoir comme déjà là.  
 
Bon alors, ici je pointe… 

parce que tout à l'heure nous allons avoir à le redire 
…je pointe l'usage que j'ai fait de la fonction de la paire ordonnée 
parce que j'ai eu - mon Dieu - quelque chose qui peut 
s'appeler le bonheur de recevoir… 

d'une main que je regrette anonyme  
…un petit « poulet » me posant la question de m'expliquer  
un peu plus sur l'usage qui, sans doute, à l'auteur de  
ce billet semble un peu précipité, sinon abusif… 

il ne va peut-être même pas jusque là 
…précipité disons, de la paire ordonnée.  



 69

 
Je ne vais pas commencer par là, mais je prends date  
pour dire que tout à l'heure donc, j'y reviendrai. 
 
Que l'Autre soit ici mis en question, voilà qui importe 
extrêmement à la suite de notre discours.  
 
Il n'y a dans cet énoncé… 

disons-le d'abord : cet énoncé que l'Autre n'enferme 
nul savoir qui soit - ni déjà là, ni à venir –  
dans un statut d'absolu 

…il n'y a dans cet énoncé rien de subversif. 
 
 
J'ai lu quelque chose récemment quelque part, en un point 
idéal qui d'ailleurs restera dans son coin, si je puis 
dire, le terme de subversion du savoir.  
 
Ce terme subversion du savoir était là - mon Dieu - avancé  
plus ou moins sous mon patronage : je le regrette,  
car à la vérité je n'ai absolument rien avancé de tel.  
 
Et de tels glissements ne peuvent être considérés  
que comme très regrettables et rentrer dans cette sorte 
d'usage de pacotille qu'on pourrait faire de morceaux, 
même pas bien détachés, de mon discours, de revissage  
de termes que mon discours, précisément, n'a jamais songé 
à rapprocher pour les faire fonctionner sur un marché qui 
ne serait pas du tout heureux s'il prenait la tournure de 
faire usage de colonisation universitaire.  
 
Pourquoi le savoir serait-il subverti de ne pouvoir être absolu ?  
Cette prétention, où qu'elle se montre, où qu'elle se 
soit montrée, il faut le dire, a toujours été risible.  
 
Risible, justement, nous sommes là au niveau du vif de 
notre sujet, je veux dire que ce re-départ pris dans  
le mot d'esprit pour autant qu'il provoque le rire,  
il provoque le rire justement, en somme, en tant qu'il 
est proprement accroché sur la faille inhérente au savoir. 
 
Si vous me permettez une petite parenthèse, j'évoquerai,  
le premier chapitre de la troisième partie du Capital,  
La Production de la Plus-value absolue et le chapitre V sur Le travail et sa mise 
en valeur.  



 70

C'est là je crois que se trouvent quelques pages,  
quelque chose dont - il faut bien le dire - je n'ai pas 
attendu les récentes recherches sur le structuralisme  
de MARX pour le repérer.  
 
Je veux dire que ce vieux volume que vous voyez là plus 
ou moins se détacher en morceaux, je me souviens du temps 
où je le lisais dans ce qui était mon véhicule d'alors, 
quand j'avais une vingtaine d'années, à savoir le métro, 
quand je me rendais à l'hôpital, et alors là,  
il y a quelque chose qui m'avait retenu et frappé.  
 
C'est à savoir comment MARX, au moment où, cette  
plus-value il l'introduit… 

il l'introduit un peu plus, un peu plus-value,  
il ne l'introduisait pas : « ni plus, ni value, je t'embrouille » 
mais il l'introduit  

…et il l'introduit après un temps pris… 
un temps pris comme ça, l'air bonhomme 

…où il laisse la parole à l'intéressé, c'est-à-dire  
au capitaliste.  
 
Il lui laisse en quelque sorte justifier sa position  
par ce qui est alors le thème :  
le service en quelque sorte rendu de mettre à  
la disposition de cet homme…  

qui n'a - mon Dieu - que son travail, et tout au plus 
un instrument rudimentaire, sa varlope 

…le tour et la fraiseuse grâce à quoi il va pouvoir faire 
des merveilles… échange de bons services et même loyaux.  
 
Tout un discours que MARX lui laisse prendre son temps 
pour le développer, et ce qu'il signale… 

ce qui m'avait frappé alors,  
au temps de ces bonnes vieilles lectures 

…c'est qu'il pointe là que le capitaliste…  
personnage fantômal auquel il s'affronte 

…le capitaliste rit. 
 
C'est là un trait qui semble superflu.  
 
Il me paraît pourtant, il m'apparut dès lors que ce rire 
est proprement ce qui se rapporte à ce qu'à ce moment-là 
MARX dévoile, à savoir ce qu'il en est de l'essence de 
cette plus value.  



 71

 
« Mon bon apôtre - lui dit-il - cause toujours, du service comme tu l'entends, si tu veux…  

de cette mise à la disposition de celui qui peut travailler, du moyen que tu te trouves détenir 
…mais ce dont il s'agit, c'est que ce travail… 

ce travail que tu vas payer pour ce qu'il fabrique avec ce tour et sa fraiseuse 
…tu ne lui payeras pas plus cher que ce qu'il ferait avec la varlope que j'ai évoquée tout à l'heure,  
c'est-à-dire ce qu'il s'assurerait par le moyen de sa varlope, à savoir sa subsistance. »  
 
Ce qui est mis en relief au passage, et bien sûr non noté, 
de la conjonction du rire avec ce rapport…  
 

- ce rapport qui est là dans un plaidoyer qui n'a l'air 
de rien que du discours le plus honnête, 
  

- ce rapport avec cette fonction radicalement éludée, 
dont déjà dans notre discours j'ai suffisamment 
indiqué le rapport propre avec cette élision caractéristique  
en tant qu'elle constitue proprement l'objet(a) 
 

…c'est là toujours… 
je le dis de n'avoir pu, au temps où je commençais 
sur le mot d'esprit de construire le graphe 

…c'est là le rapport foncier autour de quoi tourne toujours 
le sursaut, le choc, l'« un peu plus », l'« un peu moins »  
dont je parlais tout à l'heure, le « tour de passe-passe »,  
le « passez muscade », qui nous saisit au ventre  
dans l'effet du mot d'esprit.  
 
En somme, la fonction radicale, essentielle,  
de la relation qui se cache dans un certain rapport  
de la production au travail, est bien, comme vous le 
voyez, là comme ailleurs… 

en un autre point plus profond qui  
est celui où j'essaie de vous mener 

…autour du plus de jouir il y a quelque chose comme d'un gag 
foncier qui tient, à proprement parler, à ce joint où 
nous avons à enfoncer notre coin quand il s'agit de  
ce rapport qui joue dans l'expérience de l'inconscient 
dans sa fonction la plus générale.  
 
Ce n'est pas dire… 

et là encore je vais reprendre quelque chose  
qui pourrait servir à des formules scabreuses 

…ce n'est pas dire qu'il puisse d'aucune façon y avoir 
théorie de l'inconscient de par là même.  
 



 72

Faites-moi confiance, ce n'est rien de tel à quoi  
je vise. Qu'il y ait théorie de la pratique 
psychanalytique : assurément, de l'inconscient : non.  
 
Sauf à vouloir faire verser ce qu'il en est de cette 
théorie de la pratique psychanalytique,  
qui de l'inconscient nous donne ce qui peut en être pris 
dans le champ de cette pratique, mais rien d'autre.  
 
Parler de théorie de l'inconscient, c'est vraiment ouvrir 
la porte à cette sorte de déviation bouffonne que 
j'espère barrer qui est celle qui s'est étalée déjà,  
de longues années, sous le terme de « psychanalyse appliquée », 
qui a permis toutes sortes d'abus, de l'appliquer 
précisément - à quoi ? - aux beaux-arts notamment !  
 
Bref, je ne veux pas insister plus vers cette forme  
de bascule ou de déversement sur le bord de la route 
analytique, celle qui aboutit à un trou que je trouve 
déshonorant. Reprenons.  
 
L'Autre ne donne que l'étoffe du sujet, soit sa topologie 
ou ce par quoi le sujet introduit une subversion  
- certes - mais qui n'est pas seulement la sienne au sens 
où je l'ai épinglée quand j'ai parlé de subversion du sujet.  
 
Subversion du sujet par rapport à ce qu'on en a énoncé 
jusqu'alors, tel est bien ce que veut dire cette 
articulation dans le titre où je l'ai mise, mais la 
subversion dont il s'agit c'est celle que le sujet  
- certes - introduit, mais dont se serre le  Réel   qui,  
dans cette perspective, se définit comme l'impossible.  
 
Or, il n'y a de sujet au point précis où il nous 
intéresse, il n'y a de sujet que d'un dire.  
Si je pose ces deux références… 

celle au Réel et celle au dire 
…c'est bien pour marquer que c'est là que vous pouvez 
vaciller encore, et poser la question par exemple : si ce 
n'est pas là de toujours ce qui s'est imaginé du sujet.  
 
C'est bien aussi là qu'il vous faut saisir ce que  
le terme de sujet énonce, pour autant que de ce dire  
il est l'effet, la dépendance : il n'y a de sujet que d'un dire,  
c'est là ce que nous avons à serrer correctement  
pour n'en point détacher le sujet. 



 73

 
Dire d'autre part que le Réel c'est l'impossible, c'est aussi énoncer 
que c'est seulement ce serrage le plus extrême du dire   en tant 
que c'est l’impossible qu'il introduit et non simplement 
qu'il énonce.  
 
La faille reste sans aucun doute - pour certains –  
que ce sujet serait alors, en quelque sorte, sujet valant 
de ce discours, qu'il ne serait là que déploiement, 
chancre croissant au milieu du monde où se ferait cette 
jonction qui - ce sujet - tout de même le fait vivant. 
 
Ce n'est pas n'importe quoi dans les choses qui fait sujet. 
C'est là qu'il importe de reprendre les choses au point 
où nous ne versions pas dans la confusion au niveau de  
ce que nous disons, celle qui permettrait de restaurer  
ce sujet comme sujet pensant.  
 
Quelque pathos que ce soit… 

du signifiant j'entends, de par le signifiant 
…ce pathos ne fait pas sujet de lui-même.  
 
Ce que définit ce pathos c'est dans chaque cas,  
tout simplement, ce qu'on appelle un fait et c'est là  
que se situe l'écart où nous avons à interroger ce que 
produit notre expérience :  
quelque chose d'autre…  

et qui va bien plus loin  
…que l'être qui parle en tant que c'est l'homme dont il s'agit.  
 
L'effet du signifiant, plus d'une chose en est passible, 
tout ce qui est au monde qui ne devient proprement fait 
qu'à ce que le signifiant s'en articule :   
oncques  jamais ne vient quelque sujet qu'à ce que le fait soit dit.  
 
Entre ces deux frontières, c'est là que nous avons à travailler.  
 
Ce qui du « fait » ne peut se dire, est désigné, mais dans le dire, par son manque, et c'est cela  
la vérité.  
 
C'est pourquoi la vérité toujours s'insinue…  

mais peut s'inscrire aussi de façon parfaitement calculée  
…là où seulement elle a sa place : entre les lignes.  
Sa substance à la vérité, est justement ce qui pâtit du signifiant.   Ça va loin.  
Ce qui en pâtit de sa nature. Disons, quand je dis que 
cela va loin, cela va justement fort loin dans la nature. 



 74

 
Longtemps on sembla accepter ce que l'on appelait l'Esprit…  

c'est une idée qui a passé un tant soit peu,  
rien ne passe jamais tant qu'on le croit d'ailleurs, 
enfin elle a passé un peu  

…de ce qu’il s'avère qu'il ne s'agit sous ce nom d'Esprit, 
jamais que du signifiant lui-même. Ce qui évidemment met  
en porte-à-faux pas mal de la métaphysique.  
 
Sur les rapports de notre effort avec la métaphysique, 
sur ce qu'il en est d'une mise en question qui tend à 
n'en pas perdre tout bénéfice de son expérience, à la 
métaphysique, il en reste quelque chose, à savoir ceci 
qui est bien dans un certain nombre de points, de zones 
plus variées ou plus fournies qu'on ne le dirait au 
premier abord et de qualités fort diverses :  
il s'agit de savoir ce que ce qu'on appelle « structuralisme » 
a à opérer.  
 
 
La question est soulevée dans un recueil qui vient de 
paraître… 

j'en ai eu les prémices,  
je ne sais s'il est encore en circulation 

… « Qu'est-ce que le structuralisme 14 ? » que nous devons aux rappels 
battus auprès de certains par notre ami François WAHL.  
 
Je vous conseille de ne pas le manquer,  
il met un certain nombre de questions au point.  
 
Mais assurément, c'est dire qu'il est assez important  
de marquer notre distinction de la métaphysique.  
 
À la vérité, avant de la marquer il n'est pas inutile 
d'énoncer qu'il ne faut pas trop en croire de ce qui 
s'affiche comme désillusion.  
 
La désillusion de l'esprit n'est pas complet triomphe  
si elle soutient ailleurs la superstition qui désignerait 
dans une idéalité de la matière cette substance même 
impassible qu'on mettait d'abord dans l'esprit.  
 
Nous l'appelons superstition parce qu'après tout on peut 
bien faire sa généalogie.  

                                                 
14   Qu'est-ce que le structuralisme ? Seuil, 1968. 



 75

 
Il y a une tradition… 

la tradition juive, curieusement 
…où l'on peut bien mettre en relief ce qu'une certaine 
transcendance de la matière peut devoir esquisser,  
ce qui s'énonce dans les Écritures, singulièrement 
inaperçu bien entendu, mais tout à fait en clair 
concernant la Corporéité de Dieu.  
 
C'est des choses sur lesquelles nous ne pouvons pas 
aujourd'hui nous étendre.  
C'était un chapitre de mon séminaire sur Le Nom du Père, qui…  

comme vous le savez… [geste d'une croix dans l'air] 
…sur lequel j'ai fait une croix, c'est le cas de le dire.  
 
Mais enfin, cette superstition dite « matérialiste »… 

on a beau ajouter « vulgaire » cela ne change rien du tout 
…elle mérite la cote d'amour dont elle bénéficie auprès 
de tous, pour ce qu'elle est bien ce qu'il y a eu de plus 
tolérant jusqu'à présent à la pensée scientifique.  
 
Mais faut pas croire que ça durera toujours.  
Il suffirait que la pensée scientifique donne un peu  
à souffrir de ce côté-là, et ce n'est point impensable, 
pour que ça ne dure pas, la tolérance en question ! 
 
Susceptibilité qu'on évoque déjà envers - mon Dieu –  
des remarques comme celle que je fis un jour devant  
un honorable membre de l'Académie des Sciences de l'U.R.S.S. : 
que « cosmonaute » me paraissait une mauvaise dénomination, 
parce qu'à la vérité, rien ne me paraissait moins 
cosmique que le trajet qui était son support.  
 
Une espèce de trouble, d'agitation pour un propos  
- mon Dieu - si gratuit, la résistance à proprement 
parler inconsidérée, qu'il n'est pas sûr, après tout… 

c'est tout ce que je voulais dire 
…que quoi que ce soit, que vous l'appeliez « Dieu » au 
sens de l'Autre, ou « la Nature », ce n'est pas la même chose 
mais c'est bien à un de ces deux côtés qu'il faudrait 
réserver, attribuer une connaissance préalable de la loi 
newtonienne, pour qu'on pût, à proprement parler, parler 
de « cosmos » et de « cosmonaute ».  
 
C'est là qu'on sent ce qui continue de s'abriter d'ontologie 
métaphysique, même dans les lieux les plus inattendus. 



 76

 
Ce qui nous importe est ceci, qui justifie la règle dont 
s'instaure la pratique psychanalytique, tout bêtement, 
celle dite d'« association libre ».  
 
Libre ne veut rien dire d'autre que congédiant le sujet. 
Congédier le sujet c'est une opération, une opération  
qui n'est pas obligatoirement réussie, il ne suffit pas 
toujours de donner congé à quiconque pour qu'il s'en aille.  
 
Ce qui justifie cette règle c'est que la vérité, 
précisément, ne se dit pas par un sujet mais se souffre. 
Épinglons là quelque chose de ce que nous appellerons 
« l'infatuation phénoménologique ».  
 
J'ai déjà relevé un de ces menus monuments qui s'étalent 
dans un champ où les énoncés prennent volontiers patente 
de l'ignorance : Essence de la Manifestation15, tel est le titre d'un 
livre combien bien accueilli dans le champ universitaire, 
dont après tout je n'ai point raison de dire l'auteur 
puisque je suis en train de le qualifier de fat.  
 
Essence de sa manifestation à lui, en tout cas, à ce titre que 
la puissance avec laquelle à telle page est articulé que 
quelque chose nous est donné comme certitude, c'est que 
la souffrance, elle, n'est rien d'autre que la souffrance.  
 
Je sais, en effet cela vous fait quelque chose toujours 
quand on vous dit ça !  
Il suffit d'avoir eu un mal de dent et n'avoir jamais lu Freud pour trouver cela assez convaincant.  
Voilà après tout pourquoi on peut penser incidemment… 

mais là vraiment je crois que je suis  
moi aussi un peu traditionnel 

…en quoi on peut rendre grâce à de tels « pas de clercs »…  
c'est le cas de le dire, de les appeler comme ça 

…de promouvoir - si on peut dire - l'« à ne pas dire »  
pour qu'on puisse bien marquer la différence de ce qu'il y a à dire vraiment.  
 
C'est un petit peu trop de justification donnée à 
l'erreur et c'est bien pourquoi je signale au passage 
qu'à dire ceci, je n'y adhère pas entièrement.  
Mais pour cela, mon Dieu, il faudrait que je rétablisse 
ce dont il s'agit dans une apologie des sophistes,  
et Dieu sait où cela nous entraînerait. 

                                                 
15   Michel Henry : L’essence de la Manifestation, PUF 1963, 2ème édition : 2003, Coll. Epiméthée. 



 77

 
Quoi qu'il en soit, la différence est ceci :  
si ce que nous faisons - nous analystes - opère,  
c'est justement de ceci que la souffrance n'est pas la souffrance  
et que pour dire ce qu'il faut dire, il faut dire « la souffrance est un fait ».  
 
Ça a l'air de dire presque pareil, mais ce n'est pas du tout pareil, 
tout au moins si vous avez bien entendu ce que je vous ai 
dit tout à l'heure de ce que c'est qu'un fait.  
[ Cf. supra : « oncques  jamais ne vient quelque sujet qu'à ce que le fait soit dit. » ]  
 
Plutôt - soyons plus modeste - :  
« Il y a de la souffrance qui est fait » c'est-à-dire qui recèle un dire.  
 
C'est par cette ambiguïté que se réfute qu'elle soit 
indépassable dans sa manifestation :  
que la souffrance peut être symptôme, ce qui veut dire vérité.  
 
Je fais dire à la souffrance, comme j'ai fait dire à la vérité 
dans une première approche… 

il faut tempérer les effets du discours 
…je leur ai fait dire…  

quoiqu'en des termes pour l'une ou l'autre modulés 
pas du même ton 

… « je parle ».  
 
Je l'évoque pour y être récemment revenu. 
Tâchons dans notre avance d'être plus rigoureux.  
 
La souffrance a son langage et c'est bien malheureux que 
n'importe qui puisse le dire sans savoir ce qu'il dit.  
 
Mais enfin ça, c'est précisément l'inconvénient de tout 
discours, c'est qu'à partir du moment où il s'énonce 
rigoureusement, comme le vrai discours est un discours sans paroles… 

comme je l'ai écrit cette année en frontispice 
…n'importe qui peut le répéter après que vous l'ayez tenu.  
 
Cela n'a pas plus de conséquences.  
Voilà un des côtés scabreux de la situation.  
 
Laissons donc de côté la souffrance et pour la vérité précisons  
ce que nous allons avoir dans la suite à focaliser. 
 
La vérité, elle parle, essentiellement elle parle « je ». 
  



 78

Et vous voyez là définis deux champs limites :  
 

- celui où le sujet ne se repère que d'être effet du signifiant, 
celui où il y a pathos du signifiant sans aucun arrimage 
encore fait - dans notre discours - au sujet :  
le champ du fait, 
 

- et puis ce qui enfin nous intéresse et qui n'a même 
pas été effleuré ailleurs que sur le Sinaï,  
à savoir ce qui parle « je ».  

 
Sur le Sinaï, je m'excuse, il vient de me sortir d'entre les 
jambes. je ne voulais pas me ruer Sur le Sinaï mais puisqu'il 
vient de sortir il faut bien que je justifie pourquoi.  
 
Il y a un bout de temps, tout autour de cette petite 
faille de mon discours qui s'appelait Le Nom du Père,  
et qui reste béante, j'avais commencé d'interroger  
la traduction d'un certain… 

je ne prononce pas bien l'hébreu 

 Je crois que ça se prononce .[Eyé asher eyé]   אֶהְיהֶ אֲשֶׁר אֶהְיהֶ …
éyé acher éyé. Ce que des métaphysiciens, les penseurs grecs, 
ont traduit par :  
 

« Je suis celui qui est. »  
 
Bien sûr, il leur fallait de l'être.  
Seulement, ça ne veut pas dire ça.  
 
Il y a des moyens termes, je parle de gens qui 
traduisent :  
 

« Je suis celui qui suis. » 
 
ça ne veut rien dire, mais ça a la bénédiction romaine.  
 
J'ai fait observer, je croyais qu'il fallait entendre :  
 

« Je suis ce que je suis. »  
 
En effet, ça a tout au moins une valeur de coup de poing 
dans la figure. Vous me demandez mon nom, je réponds  
« Je suis ce que je suis. » et allez vous faire foutre.  
C'est bien ce que fait le peuple juif depuis ce temps. 
 



 79

Puisque le Sinaï m'est ressorti à propos de la vérité qui parle « je »,  
le Sinaï…  

mais j'ai déjà repensé à la question 
…je ne croyais pas vous en parler aujourd'hui,  
mais enfin puisque c'est fait allons-y.  
 
Je crois qu'il faut traduire :  
 

« Je suis ce que je est. »  
 
C'est pour ça que le Sinaï m'est ressorti comme ça.  
C'est pour vous illustrer ce que j'entends interroger 
autour de ce qu'il en est du « je », en tant que la vérité  parle « je ». 
Naturellement, le bruit se répandrait à Paris, dans les 
petits cafés où se tiennent les pia-pia-pia, que comme PASCAL, 
j'ai fait le choix « du Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob ».  
 
Que les âmes…  

de quelque côté qu'elles soient portées  
à accueillir cette nouvelle 

…remettent leurs mouvements dans le tiroir :  
la vérité parle « je », mais la réciproque n'est pas vraie,  
tout ce qui parle « je » n'est pas la vérité,  
où irions-nous sans ça ? 
 
Ceci ne veut pas dire que ces propos soient là 
complètement superflus. Parce qu'entendez bien qu'en 
mettant en question la fonction de l'Autre… 

et sur le principe de sa topologie même 
…ce que j'ébranle… 

ce n'est pas une trop grande prétention,  
c'est vraiment la question à l'ordre du jour 

…c'est proprement ce que Pascal appelait « le Dieu des Philosophes ».  
 
Or, cela, le mettre en question, c'est pas rien !  
 
Parce que tout de même, jusqu'à présent il a la vie dure, 
et sous le mode où tout à l'heure j'y ai fait allusion.  
 
Il reste tout de même bien présent à un tas de modes de 
transmission de ce savoir dont je vous dis qu'il n'est 
pas du tout subverti, même - et bien plus encore –  
à mettre en question cet Autre censé pouvoir le totaliser. 
C'était le sens de ce que j'ai abordé la dernière fois. 
 



 80

Par contre, qu'il ait dit vrai ou non, l'autre Dieu…  
dont il faut rendre hommage à notre PASCAL d'avoir vu 
qu'il n'a strictement rien à faire avec l'autre 

…celui qui dit « Je suis ce que je est. », que cela se soit dit  
a eu quelques conséquences et je ne vois pas pourquoi, 
même sans y voir la moindre chance de vérité, nous ne 
nous éclairerions pas de certaines de ces conséquences 
pour savoir ce qu'il en est de la vérité en tant  
qu'elle parle « je ». 
 
Une petite chose intéressante, par exemple, c'est de nous 
apercevoir que puisque la vérité parle « je » et que la réponse s'y 
donne dans notre interprétation, pour les psychanalystes, 
c'est une occasion de noter que de l'interprétation,  
nous n'en avons pas le privilège.  
 
C'est quelque chose dont j'ai déjà parlé en son temps 
sous le titre Le Désir et son interprétation 16.  
 
J'ai fait remarquer qu'à poser ainsi autour du « je »  
la question, nous devons… 

ne fut-ce que pour en prendre  
avertissement, voire ombrage 

…nous apercevoir que dès lors, l'interprétation  doit être mieux 
cernée puisque le prophétisme ça n'est rien d'autre :  
parler « je » dans un certain sillage qui n'est pas celui 
de notre souffrance, c'est aussi de l'interprétation.  
 
Le sort de l'Autre est donc suspendu… 
 

- je ne dirai pas à la question,  
- je ne dirai pas à ma question 

 
…à la question que pose l'expérience psychanalytique.  
 
Le drame est que quel que soit le sort que lui réserve 
cette mise en question, ce que la même expérience 
démontre, c'est que c'est de son désir à l'Autre que je suis… 

dans les deux sens merveilleusement  
homonymiques en français de ces deux mots 

…que je suis la trace.  
 
C'est d'ailleurs précisément en cela,  
qu'au sort de l'Autre je suis intéressé.  

                                                 
16    Séminaire Le Désir et son interprétation, 1958-59, Sainte-Anne.  



 81

 
Alors, il nous reste un quart d'heure et le petit mot  
que j'ai reçu commence ainsi :  
 

« Mercredi dernier vous avez mis en rapport,sans préciser :  
    « la paire ordonnée » et « un signifiant représente le sujet pour un autre signifiant ». »  

 
C'est tout à fait vrai. C'est pour ça que - sans doute - 
mon correspondant a mis dessous une barre, et au dessous 
de la barre : « pourquoi ? » avec un point d'interrogation.  
En-dessous de « pourquoi ? » une autre barre, puis, marqué 
par deux gros points ou plus exactement deux petits 
cercles remplis de noir :  

« Quand la paire ordonnée est introduite en mathématique,  
      il faut un coup de force pour la créer. » 

 

  
 
À ceci, je reconnais que la personne qui m'a envoyé  
ce papier sait ce qu'elle dit, c'est-à-dire qu'elle a  
au moins une ombre - qui est probablement plus encore - 
d'instruction mathématique.  
 
C'est tout à fait vrai.  
On commence par articuler la fonction de ce que c'est 
qu'un ensemble et si on n'y introduit pas - en effet –  
la fonction de la paire ordonnée par cette sorte de coup de force  
qu'on appelle en logique un axiome, eh bien, il n'y a rien 
de plus à en faire que ce que vous avez d'abord défini 
comme ensemble.  
 
Entre parenthèses, ajoute-t-on : 
 

« soit direct, soit indirect, l'ensemble a deux éléments.  
Le résultat de ce coup de force est de créer un signifiant  
qui remplace la coexistence de deux signifiants. ».  

 
C'est tout à fait exact.  
Deuxième remarque :  
 
« La paire ordonnée détermine ces deux composants, tandis que dans la formule « un signifiant représente 
le sujet pour un autre signifiant » il serait étonnant qu'un sujet détermine deux signifiants. »  



 82

 
Je n'ai plus qu'un quart d'heure et pourtant j'espère 
avoir le temps d'éclairer comme il faut, car ce n'est pas 
difficile, ce que j'ai énoncé la dernière fois,  
qui prouve que je ne l'ai pas suffisamment bien énoncé 
puisque quelqu'un, en ces termes, comme vous le voyez,  
des plus sérieux, m'interroge. 
 
Je vais donc écrire au tableau.  
À aucun moment je n'ai subsumé dans un sujet la coexistence 
de deux signifiants. Si j'introduis la paire ordonnée qui… 

comme le sait sûrement mon interlocuteur 
…s'écrit par exemple ainsi : < Sl,S2 >.  
 
Ces deux signes…  

qui se trouvent - par un bon hasard - être les deux 
morceaux de mon poinçon quand ils se rejoignent 

…ces deux signes ne servent dans l'occasion qu'à  
très précisément écrire que ceci est paire ordonnée.  
 
La traduction sous forme d'ensemble… 

je veux dire articulé dans le sens du bénéfice  
qu'on attend du coup de force en question 

…c'est de traduire ceci dans un ensemble dont les deux éléments… 
et les éléments dans un ensemble étant toujours eux-mêmes 
ensemble, vous voyez se répéter le signe de la parenthèse  

…sont : {{S1},{S1,S2}}.  
 
Une paire ordonnée est un ensemble qui a deux éléments : 

- un ensemble formé du premier élément de la paire : {S1}  
- Le deuxième élément de cet ensemble est : {S1,S2}.  

Ce sont donc l'un et l'autre des sous-ensembles  
formés des deux éléments de la paire ordonnée. 
 
Loin que le sujet ici d'aucune façon subsume les deux 
signifiants en question, vous voyez - je suppose - 
combien il est aisé de dire :  
 

- que le signifiant, S1 ici, ne cesse de représenter  
le sujet comme ma définition : le signifiant représente un sujet  
pour un autre signifiant, l'articule,  

 
- cependant que le second sous-ensemble présentifie  

ce que mon correspondant appelle cette « coexistence », 
c'est-à-dire dans sa forme la plus large cette forme 
de relation qu'on peut appeler « savoir ».  



 83

 
La question que je pose à ce propos et sous sa forme la 
plus radicale, si un savoir est concevable qui réunisse cette 
conjonction des deux sous-ensembles en un seul, d'une façon 
telle qu'ils puissent être sous le nom de A, du grand 
Autre, identiques à la conjonction telle qu'elle est ici 
articulée en un savoir des deux signifiants en question. 
 
C'est pourquoi après avoir épinglé du signifiant A  
un ensemble de S, fait que je n'ai plus besoin de mettre  
1,2…, puisque j'ai substitué à {S1 S2}, A : j'ai interrogé 
ce qui s'en suivait de la topologie de l'Autre.  
 
Et c'est à cette suite que je vous ai montré…  

d'une façon certes trop figurée pour être logiquement 
pleinement satisfaisante, mais dont la nécessité  
de figure me permettait de vous dire que cette suite 
de cercles s'involuant d'une façon dissymétrique, 
c'est-à-dire maintenant toujours à mesure de leur 
plus grande apparente intériorité la subsistance de A 

…mais en tant que cette figuration suggérait une topologie 
qui est celle grâce à quoi le plus petit des cercles 
venait se conjoindre au plus grand sur cette figure.  
 
Et la topologie suggérée par une figuration semblable,  
en faire l'index de ceci : que le grand A…  

si nous le définissons comme s'incluant possiblement, 
c'est-à-dire devenu savoir absolu 

…a cette conséquence singulière que ce qui représente  
le sujet ne s'y inscrit, ne s'y manifeste que sous la 
forme d'une répétition infinie, comme vous l'avez vu 
s'inscrire sous la forme de ce S, grand S, dans la série 
de parois du cercle où ils s'inscrivent indéfiniment. 
 
 

 



 84

Le sujet ainsi… 
de ne s'inscrire que comme répétition de soi-même infinie 

…s'y inscrit d'une façon telle qu'il est très précisément exclu… 
et non pas d'un rapport qui soit d'intérieur ni d'extérieur 

…de ce qui est posé d'abord comme savoir absolu.  
 
Je veux dire qu'il y a là quelque chose qui rend compte, 
dans la structure logique, de ce que la théorie 
freudienne implique de fondamental dans le fait 
qu'originellement le sujet, au regard de ce qui le 
rapporte à quelque chute de la jouissance, ne saurait se 
manifester que comme répétition et répétition inconsciente.  
 
C'est donc une des limites autour de quoi s'articule le 
lien du maintien de la référence au savoir absolu,  
au sujet supposé savoir, comme nous l'appelons dans le transfert 
avec cet index de la nécessité répétitive qui en découle 
qu'est logiquement l'objet petit(a), l'objet petit(a)   en tant qu'ici 
l'index en est représenté par ces cercles concentriques. 
 
Par contre, ce sur quoi j'ai terminé la dernière fois est 
l'autre bout de l'interrogation que nous avons à poser au 
grand A, au grand Autre pour autant que nous lui 
imposerions la condition de ne pas se contenir lui-même.  
 
Le grand A ne contient que des S1, S2, S3 qui tous sont 
distincts de ce que grand A représente comme signifiant.  
 
Est-il possible que sous cette autre forme le sujet 
puisse se subsumer d'une façon qui, sans rejoindre 
l'ensemble ainsi défini comme univers du discours, 
pourrait être sûr d'y rester inclus ?  
 
C'est le point sur lequel peut-être suis-je passé  
un peu vite et c'est pourquoi, pour terminer aujourd'hui, 
j'y reviens. 

 
La définition d'un ensemble en tant qu'il joint des 
éléments, veut dire qu'est défini ensemble tout point  
à quoi plusieurs autres se rattachent… 



 85

je prends le point parce qu'il n'y a pas de façon 
plus sensible de figurer l'élément comme tel 

…ces points [●] par exemple sont, par rapport à celui-ci [●], 
éléments de l'ensemble que ce quatrième point [●] peut 
figurer à partir simplement du moment où nous  
le définissons comme élément.  
 
À l'intérieur donc, du grand Autre, où ne figurera aucun 
A comme élément, puis-je définir le sujet sous cette 
forme ultra simple qu'il est précisément constitué… 

ce qui semble être exhaustif 
…par tout signifiant en tant qu'il n'est pas élément  
de lui-même, c'est-à-dire que ni S1, ni S2, ni S3, ne sont signifiants 
semblables au grand A, que grand A est leur Autre à tous ? 
 
Vais-je, comme sujet du dire… 

à simplement émettre cette proposition que S, un 
signifiant quelconque, Sq voulant dire quelconque, 
n'est pas élément de lui-même 

…vais-je pouvoir ainsi rassembler quelque chose qui sera ce point 
là [●], à savoir l'ensemble qui conjoint tous les signifiants ainsi définis,  
je l'ai dit, par un dire ?  
 
Ceci est essentiel pour vous à retenir pour la suite  
car ce « par un dire » autrement dit : proposition,  
ce autour de quoi il faut faire tourner d'abord  
la fonction du sujet pour en saisir la faille, car 
quelque usage que vous donniez ensuite à une énonciation, 
même son usage de demande, c'est d'avoir marqué ce que 
comme simple dire elle démontre de faille, que vous pourrez 
le plus correctement, dans la faille de la demande, 
cerner dans l'énonciation de la demande ce qu'il en est 
de la faille du désir. 
 
Le structuralisme c'est la logique partout.  
Ce qui veut dire, même au niveau où vous pouvez 
interroger le désir, et Dieu sait bien sûr qu'il y en a 
plus d'une façon :  

- il y a des types qui brament,  
- il y a des types qui clament,  
- des typesses qui drament hein !  

 
Et ça vaut !  
Simplement vous ne saurez jamais rien de ce que ça veut 
dire pour la simple raison que le désir ça ne peut se dire.  



 86

Du dire il n'est que la désinence et c'est pourquoi  
cette désinence doit d'abord être serrée dans le pur dire, là 
où seul l'appareil logique peut en démontrer la faille.  
 
Or, il est clair que ce qui, ici, aurait le rôle  
du deuxième signifiant, par essence… 

ici je les ai appelés Sα, Sβ, Sγ 
…ce deuxième signifiant, le sujet en tant qu'il est le 
sous-ensemble de tous les signifiants en tant qu'ils ne 
sont pas éléments d'eux-mêmes, en tant que A n'est pas 
A, qu'allons-nous pouvoir en dire ? 
 
Nous avons posé comme condition… 

prenons ici pour être simple les lettres  
auxquelles vous êtes déjà le plus habitués 

…à savoir « X n'est pas élément de X »  pour que quelque chose 
s'inscrive sous la rubrique de S2 :  
le sous-ensemble formé par ce signifiant auprès de qui  
va être représenté par tous les autres le sujet,  
c'est-à-dire justement celui qui le subsume comme sujet.  
 
Il faut pour que X, quel qu'il soit, soit élément de S2 ceci :  
 

- première condition, que X ne soit pas élément de X 
  

- et secundo, nous prenons X comme élément de A, 
puisque le grand A les rassemble tous.  

 
Alors ! Que va-t-il en résulter ?  
Ce S2 est-il élément de lui-même ?  
 
S'il était élément de lui-même il ne répondrait pas  
à la façon dont nous avons construit le sous-ensemble des 
éléments en tant qu'ils ne sont pas éléments d'eux-mêmes.  
 
Il n'est donc pas élément de lui-même, il n'est donc pas 
parmi ces Sα, Sβ, Sγ, il est là où je l'ai placé en tant 
qu'il n'est pas élément de lui-même :  
 

 



 87

 
S2 n’est pas élément de lui-même.  
 
C'est ce que j'écris là : S2 ∉ S2. 
Supposons qu'il soit - S2 - élément de grand A, qu'est-ce 
que cela veut dire ? 

 
 

C'est que S2 est élément de S2 puisque tout ce qui n'est 
pas élément de soi-même, tout en étant élément de grand A, nous 
l'avons défini comme faisant partie, comme constituant  
le sous-ensemble défini par X élément de S2.  
 
Il faut donc écrire que S2 est élément de S2, ce que nous 
avons repoussé tout à l'heure puisque sa définition à ce 
sous-ensemble, c'est qu'il est composé d'éléments qui ne sont 
point éléments d'eux-mêmes.  
 
Qu'en résulte-t-il ? 
 
Pour ceux qui ne sont pas habitués à ces sortes de 
raisonnements pourtant simples, je le figure… 

encore que la figuration soit ici tout à fait puérile 
…c'est que S2 n'étant pas élément de grand A, ne peut 
être figuré qu'ici, c'est-à-dire en dehors : 

 
 

 
 



 88

Ce qui démontre que le sujet de quelque façon  
qu'il entende se subsumer : 
 

- soit d'une première position du grand Autre comme 
s'incluant lui-même, 
  

- soit dans le grand Autre à se limiter aux éléments qui ne 
sont point éléments d'eux-mêmes, implique quelque 
chose - qui quoi ? - …  

 
Comment allons-nous traduire cette extériorité où je vous 
ai posé le signifiant du sous-ensemble, à savoir S2 ?  
 
Ceci veut dire très précisément que le sujet, au dernier 
terme, ne saurait être universalisé, qu'il n'y a pas de 
proposition qui dise d'aucune sorte, même sous la forme 
de ceci que le signifiant n'est pas élément de soi-même, 
que ce que définit ceci soit une définition englobante 
par rapport au sujet.  
 
Et ceci aussi démontre non pas que le sujet n'est point 
inclus dans le champ de l'Autre, mais que ce qui peut 
être le point où il se signifie comme sujet, est un point 
disons entre guillemets « extérieur » à l'Autre,  
« extérieur » à l'univers du discours.  
 
Dire… 

comme je l'ai aussi entendu répéter  
en écho de mon articulation  

…qu'« il n'y a pas d'univers du discours », ce qui voudrait dire  
qu'il n'y a pas de discours du tout, il me semble que  
si je n'avais pas ici soutenu un discours assez serré, 
c'est très précisément ce dont vous n'auriez aucune 
espèce d'idée.  
 
Que ceci vous serve d'exemple et d'appui pour notre 
méthode et aussi de point d'attente pour ce que  
la prochaine fois - onze Décembre - j'espère,  
nous réussirons à pousser plus avant de cette 
articulation dans ce qui nous intéresse, non pas seulement 
en tant que psychanalystes vous en êtes le point vivant,  
mais aussi en tant que psychanalysants vous êtes à sa recherche. 
 



 89

 
 
11 Décembre 1968                        Table des séances 
 
 
 
 
 
 
 
Je note quelquefois, à part moi, des petites adresses  
à votre intention. Alors là, au moment de brasser ces 
papiers, j'en retrouve une qui va me fournir mon entrée :  
 

« Qu'il est regrettable…  
 

écrivais-je, je ne sais plus quand 
  

…que Dieu serve à écarter par ce que nous appellerons la proscription de son Nom. » 
 
Ça a pris forme d'un interdit précisément sans doute là 
où on pourrait savoir le mieux ce qu'il en est de  
la fonction de ce terme « Dieu » à savoir chez les Juifs.  
Vous savez que chez eux il a un nom imprononçable.  
Eh bien :  
 

« Cette proscription, justement, sert à écarter…  
 

commençais-je à dire 
 

…un certain nombre de références absolument essentielles au maintien du « je » dans une lumière 
suffisante, suffisante pour qu'on ne puisse pas le jeter…  

 
il y a « je » là-dedans 

  
…le jeter aux chiens, c'est-à-dire aux professeurs. » 

 
Ce dont je suis parti pour, en somme, la dernière fois, 
vous l'avez entendu, sinon vu, presque malgré moi, 
pousser d'abord et en avant cette référence « je ».  
 
Par l'intermédiaire du Dieu en question j'ai traduit  
ce qui fut proféré un jour sous la forme :  
 

  .« par « Je suis ce que je est [ Eyè acher eyè ] אֶהְיהֶ אֲשֶׁר אֶהְיהֶ
 



 90

Je vous ai dit alors avoir été moi-même un peu débordé 
par l'avance de cette énonciation que j'ai justifiée 
comme traduction, ou crois avoir justifiée. Puis j'ai dit 
qu'après tout, là, le Sinaï m'avait émergé, malgré moi,  
du sol entre les jambes. Cette fois-ci, je n'ai pas reçu 
de petit papier comme la dernière fois.  
Je l'attendais pourtant, que quelqu'un me fasse remarquer 
que ces paroles sont sorties du « buisson ardent ».  
 
Vous voyez ce que ça aurait fait si je vous avais dit  
que le « buisson ardent » m'était sorti entre les jambes ?  
 
C'est bien en cela que la phrase se donne des ordres  
à elle-même, rétroactivement. C'est bien parce que  
je voulais la définir entre les jambes que j'ai mis 
d'abord le Sinaï à la place du « buisson ardent ».  
 
D'autant plus qu'après tout, sur le Sinaï,  
c'est des suites de la chose dont il s'agit.  
 
C'est-à-dire que, comme je l'ai déjà fait remarquer dans 
le séminaire sur L'Éthique, celui qui s'est annoncé… 

à mon dire tout au moins  
…comme « Je suis ce que je est », celui-là… 

sous la forme de ce qui, depuis,  
se transmet dans l'impératif de la liste  
des « Dix Commandements » dits de Dieu 

…n'a fait… 
je l'ai expliqué il y a bien longtemps 

…qu'énoncer les lois du « je parle ».  
 
S'il est vrai, comme je l'énonce, que la vérité parle « je »  
il paraît bien aller de soi que :  
 

- « Tu n'adoreras que celui qui a dit : Je suis ce que je est »  
et que tu n'adoreras que lui seul, 

 
- par la même conséquence : « Tu aimeras - comme il se dit 

aussi - ton prochain comme toi-même », « toi-même » n'étant rien 
d'autre que ce à quoi il est dit, dans ces commandements 
mêmes, ce à quoi on s'adresse comme à un « Tu » et 
même à un « Tu es », dont j'ai souligné depuis longtemps 
l'ambiguïté vraiment magique dans la langue 
française.  

 



 91

Ce commandement dont le prélude sous-jacent est  
ce « Tu es » qui vous institue comme « je », c'est aussi  
la même pente offerte à ce « tu-ant » qu'il y a dans toute 
invocation, et l'on sait qu'il n'y a pas loin de l'ordre 
à ce qu'on y réponde :  
tout HEGEL est construit pour montrer ce qui s'édifie  
là-dessus. 
 
On pourrait les prendre un par un, en passant, bien sûr 
par celui sur le mensonge, puis ensuite sur cet interdit 
de « convoiter la femme, le bœuf ni l'âne de ton voisin » qui est toujours 
celui qui te tue.  
 
On voit mal ce qu'on pourrait convoiter d'autre !  
 
La cause du désir étant précisément bien là.  
 
Il est à remarquer qu'assurément, par une solidarité  
qui participe de l'évidence, il n'y a pas de parole,  
à proprement parler, que là où la clôture de tel 
commandement la préserve.  
 
Ce qui explique bien pourquoi ces commandements,  
depuis que le monde est monde, personne très exactement 
ne les observe, et que c'est pour cela que la parole… 

au sens où la vérité parle « je » 
…reste profondément cachée et n'émerge qu'à montrer  
un petit bout de pointe de nez, de temps en temps,  
dans les interstices du discours. 
 
Il convient donc… 
 

il convient pour autant qu'il existe une technique 
qui fait confiance à ce discours pour y retrouver 
quelque chose, un chemin, une « voie » comme on dit 
qui se présume n'être pas sans rapport avec, comme on 
s'exprime - mais méfions-nous toujours des envers du 
discours - « la vérité » et « la vie » 
  

…il convient peut-être d'interroger de plus près ce qui, 
dans ce discours, se fonde comme pouvant amorcer,  
nous donner un pont vers ce terme radical, inaccessible, 
qu'avec quelque audace le dernier des philosophes,  
HEGEL, crut pouvoir réduire à sa dialectique. 
 



 92

 
Pour nous… 

dans un abord qui est celui que j'ai commencé de frayer 
…c'est devant l'Autre… 

comme permettant de cerner une défaillance logique, 
comme lieu d'un défaut d'origine porté dans la parole 
en tant qu'elle pourrait répondre 

…c'est là qu'apparaît le « je » comme premièrement assujetti, 
comme a-sujet ai-je écrit quelque part pour désigner  
ce sujet, en tant que dans le discours il ne se produit 
jamais que divisé.  
 
Que l'animal qui parle ne puisse s'étreindre au partenaire qu'à 
s'assujettir d'abord, c'est parce qu'il a été toujours 
déjà parlant, qu'en l'approche même de cette étreinte  
il n'y peut formuler le « Tu es » qu'à s'y tuer,  
qu'il autrifie le partenaire, qu'il en fait le lieu du signifiant. 
 
Ici on me permettra de revenir un instant sur  
ce « « je » est » de la dernière fois, puisque aussi bien… 

et d'une tête pas mal faite 
…j'ai vu revenir l'objection qu'à le traduire ainsi  
je rouvrais la porte, disons au moins à une référence d'être.  
 
Que ce « est » fut, au moins par une oreille, entendu comme 
un appel à l'être, à l'être si selon la terminologie de  
la tradition il est suspendu à ce que j'énoncerai comme… 

de par quelque ordre de nature,  
au sens le plus original  

…subsistant dans cette nature.  
 
La tradition édifie cet être suprême pour y répondre  
de tous les « étant ».  
 
Tout change, tout tourne autour de celui qui prend  
la place du pivot de l'univers, ce x grâce à quoi il y a 
un Univers. 
 
Rien n'est plus éloigné de l'intention de cette 
traduction que ce que j'ai formulé, que pour le faire 
entendre je peux reprendre dans « je suis ce qu'est le Je ».  
 
Disons qu'ici le « est » se lit mieux et que nous revenons 
à proprement énoncer dans le « je » ce qui donne le fond 
proprement de la vérité en tant qu'elle parle seulement.  
 



 93

Ces commandements qui la soutiennent… 
l'ai-je assez dit tout à l'heure 

…sont proprement l'anti-physique, et pourtant, pas moyen, 
sans s'y référer, de ce qu'on appelle « dire la vérité ».  
 
Essayez donc ! En aucun cas !  
 
C'est un point idéal, c'est bien le cas de le dire.  
Personne ne sait même ce que ça veut dire.  
 
Dès qu'on tient un discours, ce qui surgit,  
ce sont les lois de la logique, à savoir une cohérence fine, liée  
à la nature de ce qui s'appelle articulation signifiante.  
 
C'est ce qui fait qu'un discours est soutenable ou non, 
de par la structure de cette chose qui s'appelle le signe, 
et qui a affaire avec ce qu'on appelle communément la lettre 
pour l'opposer à l'esprit.  
 
Les lois de cette articulation, voilà ce qui d'abord 
domine le discours. 
 
Ce que j'ai commencé d'énoncer dans mon exposé cette 
année c'est ce champ de l'Autre pour l'éprouver comme 
concevable au titre de champ d'inscription de ce qui 
s'articule ainsi dans le discours.  
 
Ce champ de l'Autre, ce n'est pas d'abord lui donner 
aucune incarnation, c'est à partir de sa structure  
que pourra se définir la possibilité du « Tu » qui va  
nous atteindre et faire appel à quelque chose,  
troisième temps, qui aura à se dire « je ».  
 
Il est clair que ce qui va se montrer c'est ce que nous 
attendons, c'est ce que nous savons bien, que ce « je » 
est imprononçable, toujours imprononçable en toute vérité.  
 
C'est bien pour cela que tout le monde sait à quel point 
il est encombrant et que, comme le rappellent les lois de 
la parole elle-même auxquelles je me référais tout à 
l'heure, il est préférable de ne jamais dire « je jure ». 
 
Alors, avant de préjuger ce qu'il en est de l'Autre, 
laissons ouverte la question.  
 



 94

Que ce soit simplement la page blanche… 
même à cet état, il nous fera assez de difficultés 

…puisque c'est ce que j'ai démontré au tableau la 
dernière fois, c'est qu'à supposer que vous ayez inscrit 
sur cette page blanche… 

à condition qu'elle soit page, c'est-à-dire finie  
…la totalité des signifiants… 

ce qui est, après tout, concevable puisque vous 
pouvez choisir un niveau où il se réduit aux phonèmes 

…il est démontrable qu'à la seule condition de croire que 
vous pouvez y rassembler quoi que ce soit dont vous 
pourriez énoncer ce jugement… 

c'est le sujet, le terme  
nécessité par ce rassemblement 

…ce choix sera forcément à situer hors de cette totalité. 
 
C'est hors de la page blanche que le S2, celui qui 
intervient quand j'énonce : le signifiant c'est ce qui représente un sujet pour 
un autre signifiant, cet autre signifiant, le S2, sera hors page.  
 
Il faut partir de ce phénomène démontrable comme interne 
à toute énonciation comme telle, pour savoir tout ce que 
nous pourrons avoir à dire par la suite, de quoi que ce 
soit qui s'énonce, et c'est pourquoi il vaut encore de 
s'y attarder un instant. 
 
Prenons l'énonciation la plus simple : dire que quelqu'un 
annonce qu'il pleut, ne se juge, ne peut se juger 
pleinement qu'à s'attarder à ce qu'il y a d'émergence 
dans le fait qu'il soit dit qu'il y a du « pleut ».  
 
C'est ça l'événement du discours par lequel celui même 
qui le dit se pose comme secondaire.  
L'événement consiste en un dit, celui, sans doute, dont 
le « il » marque la place.  
 
Mais il faut se méfier. Le sujet grammatical… 

qui d'ailleurs, peut présenter selon les langues  
des morphologies distinctes, qui n'est pas 
nécessairement isolé 

…le sujet grammatical ici a un rapport avec ce que j'ai 
appelé tout à l'heure « l'hors champ », plus ou moins 
individualisé comme je viens de le rappeler, c'est-à-dire 
aussi bien, par exemple, réduit à une désinence, « pleut ».  
Le « t », ce petit « t »… 



 95

d'ailleurs, que vous retrouverez baladeur  
dans toutes sortes de coins du français  

…lui-même, pourquoi nous revient-il se loger là où il n'a que faire ?  
 
Dans un « orne-t-il » par exemple ?  
C'est-à-dire là où il n'était pas du tout dans la 
conjugaison. Ce sujet grammatical donc, si difficile  
à bien cerner, n'est que la place où quelque chose  
vient à se représenter. 
 
Revenons sur ce S1 en tant que c'est lui qui représente 
ce quelque chose, et rappelons que quand la dernière fois 
nous avons voulu extraire du champ de l'Autre comme il 
s'imposait, ce S2, puisqu'il n'y pouvait tenir,  
pour rassembler les Sα, Sβ, Sγ où nous prétendions saisir le 
sujet, c'est en tant, justement, que dans le champ de 
l'Autre nous avions défini ces trois S par une certaine 
fonction, appelons-là « R » définie par ailleurs,  
à savoir que x n'était pas élément de x et que ce R(x) 
c'est ce qui transformait tous ces éléments…  

signifiants dans l'occasion  
…en quelque chose qui restait, puisque ouvert, indéterminé, 
qui prenait, pour tout dire, fonction de variable.  
 
C'est en tant que nous avons spécifié ce à quoi  
doit répondre cette variable, à savoir une proposition 
qui n'est pas n'importe laquelle… 

qui n'est pas, par exemple, que la variable doit être 
bonne, ou n'importe quoi d'autre, ou rouge, ou bleue  

…mais qu'elle doit être sujet, que surgit la nécessité  
de ce signifiant comme Autre, qu'il ne saurait  
d'aucune façon s'inscrire dans le champ de l'Autre.  
 
Ce signifiant est proprement… 

sous sa forme la plus originelle 
…ce qui définit la fonction dite du savoir.  
 
J'aurai bien sûr à y revenir, car cette place est… 

même par rapport à ce qui a été jusqu'ici  
énoncé quant aux fonctions logiques 

…peut-être encore pas assez accentuée, qu'essayer de 
qualifier le sujet comme tel nous met hors-l'Autre,  
ce « nous met » est peut-être une forme de « noumen »  
qui nous mènera plus loin que nous ne pensons. 
 



 96

Qu'il me suffise ici d'interroger s'il n'est pas vrai que 
les difficultés que nous apportent, dans une réduction 
logique, les énoncés classiques… 

je veux dire aristotéliciens 
…de l'universelle et de la particulière propositions, ne tiennent pas, 
c'est qu'on ne s'aperçoit pas que c'est là, hors du 
champ, du champ de l'Autre, que doivent être placés  
le « tous » et le « quelque », et que nous aurions moins 
d'embarras à nous apercevoir que les difficultés 
qu'engendre la réduction de ces propositions classiques 
au champ des quantificateurs tiennent à ceci :  
c'est que plutôt que dire que tous les hommes sont bons… 

ou mauvais, peu importe 
…la juste formule serait d'énoncer :   
« les hommes… 

ou quoi que ce soit d'autre, quoi que ce soit que 
vous pouvez habiller d'une lettre, en logique 

…sont tous bons, ou sont quelques bons ».  
 
Bref, qu'à mettre hors du champ la fonction syntaxique  
de l'universel et du particulier, vous verriez moins de difficultés 
à les réduire ensuite au champ mathématique.  
Car le champ mathématique consiste justement à opérer 
désespérément pour que le champ de l'Autre tienne comme tel.  
C'est la meilleure façon d'éprouver qu'il ne tient pas.  
Mais de l'éprouver en envoyant s'articuler tous les 
étages, car c'est à des niveaux bien divers qu'il ne tient pas.  
 
L'important est de voir ceci, c'est que :  
c'est en tant que ce champ de l'Autre n'est, comme on dit techniquement,  
« pas consistant », que l'énonciation prend la tournure de la demande, ceci avant que 
quoi que ce soit, qui charnellement puisse répondre,  
soit même venu s'y loger. 
 
L'intérêt d'aller aussi loin qu'il est possible  
dans l'interrogation de ce champ de l'Autre comme tel, 
c'est d'y noter que c'est à une série de niveaux 
différents que sa faille se perçoit.  
 
Ce n'est pas la même chose, et pour en faire l'épreuve 
c'est là que les mathématiques nous apportent un champ 
d'expérience exemplaire, c'est qu'elles peuvent se 
permettre de limiter ce champ à des fonctions bien 
définies, l'arithmétique par exemple.  
Peu importe encore, pour l'instant, ce qu'en fait  



 97

elle manifeste, cette recherche arithmétique.  
 
Vous en avez entendu assez pour savoir que dans ces 
champs,et choisis parmi les plus simples, la surprise est 
grande quand nous découvrons qu'il manque, par exemple : 
la complétude 17, à savoir que l'on ne puisse dire que quoi que 
ce soit qui s'y énonce doive être ou bien démontré ou 
bien démontré que non.  
 
Mais plus encore : que dans tel champ… 

et parmi les plus simples 
…il peut être mis en question que :  

- quelque chose, quelque énoncé y soit démontrable,  
- qu'un autre niveau se dessine d'une démonstration 

possible qu'un énoncé n'y soit pas démontrable.  
 
Mais qu'il devient très singulier et très étrange  
qu'en certains cas ce pas démontrable lui-même échappe  
pour quelque chose qui s'énonce dans le même champ.  
 
C'est-à-dire que, ne pouvant même pas être affirmé  
qu'il n'est pas démontrable, une dimension distincte s'ouvre, 
qui s'appelle le non décidable. 
 
Ces échelles, non pas d'incertitude mais de défaut dans 
la texture logique, sont-ce elles-mêmes qui peuvent nous 
permettre d'appréhender que le sujet comme tel pourrait, 
en quelque sorte, y trouver son appui, son statut,  
la référence, pour tout dire, qui, au niveau de 
l'énonciation, se satisfasse comme adhésion à cette 
faille même.  
 
Est-ce qu'il ne vous semble pas que comme, peut-être…  

à condition qu'un auditoire aussi  
nombreux y mette quelque complaisance 

…comme peut-être nous pourrons le faire sentir dans 
quelque construction, quitte… 

comme je l'ai fait déjà  
à propos de ce champ de l'Autre  

                                                 
17    Les théorèmes d'incomplétude de Gödel : En 1931, dans un article intitulé "Über formal unentscheidbare Sâtze der 
Principia Mathematica und verwandter Systeme" (Sur les propositions formellement indécidables des Principia Mathematica 
et des systèmes apparentés) Gödel a démontré qu'il était impossible de prouver la consistance d'un certain nombre de 
théories formelles (dont l'arithmétique) en utilisant ces théories, contrairement à ce que semblait croire Hilbert.  
Ce premier résultat, très inattendu pour l'époque s'est accompagné d'un deuxième, plus célèbre, le théorème d'incomplétude 
qui énonce que la plupart des théories formelles (dont l'arithmétique), si elles sont consistantes, sont incomplètes, c'est à dire 
qu'il existe des résultats effectivement vrais qui ne peuvent pas être prouvés dans cette théorie.  



 98

…à l'abréger, il puisse être, en quelque sorte rendu 
nécessaire dans un énoncé de discours, qu'il ne saurait 
même y avoir de signifiant, comme semble-t-il on peut  
le faire, car à aborder ce champ de l'extérieur,  
de la logique, rien ne nous empêche semble-t-il,  
de forger le signifiant dont se connote ce qui,  
dans l'articulation signifiante même, fait défaut.  
 
S'il pouvait… 

ce qu'ici je laisse encore en marge 
…s'articuler ce quelque chose, et c'est ce qui a été fait, 
qui démontre que ne peut pas se situer ce signifiant dont un sujet, au dernier 
terme, se satisfasse pour s'y identifier comme identique au défaut même du discours,  
si vous me permettez ici cette formule abrégée.  
 
Est-ce que tous ceux qui sont ici et qui sont analystes 
ne se rendent pas compte que c'est faute de toute 
exploration de cet ordre que la notion de la castration… 

qui est bien ce que j'espère vous avez senti  
au passage être l'analogue de ce que j'énonce 

…que la notion de la castration reste si floue, si incertaine  
et se trouve maniée avec l'épaisseur et la brutalité  
que l'on sait ?  
 
À vrai dire, dans la pratique, elle n'est pas maniée  
du tout, on lui substitue tout simplement ce que l'autre 
ne peut pas donner : on parle de frustration là où il s'agit 
de bien autre chose.  
 
À l'occasion, c'est par la voie de la privation  
qu'on en approche, mais vous le voyez, cette privation 
est justement ce qui participe de ce défaut inhérent  
au sujet qu'il s'agit d'approcher. 
 
 
Bref, je ne ferai, pour quitter ce dont aujourd'hui  
je ne fais que tracer le pourtour…  

sans pouvoir même prévoir ce que d'ici la fin de 
l'année j'arriverai à vous faire supporter 

…que simplement en passant, j'indique que si quelque 
chose a pu être énoncé dans le champ logique,  
vous pouvez, tous ceux tout au moins qui ici ont quelque 
notion des derniers théorèmes avancés dans le 
développement de la logique, ceux-là savent que c'est 
très précisément :  



 99

- en tant que ce S… 
à propos de tel système,  
système arithmétique par exemple 

…joue proprement sa fonction, 
 
- en tant que c'est du dehors qu'il compte tout ce qui peut 

se théorématiser à l'intérieur d'un grand A bien défini,  
 

- que c'est en tant, en d'autres termes, que cet  
« il compte », un homme de génie qui s'appelle GÖDEL 
a eu l'idée de s'apercevoir que c'était à prendre  
à la lettre, qu'à condition de donner à chacun des énoncés 
des théorèmes…  

comme situables dans un certain champ  
…leur nombre dit nombre de Gödel, que quelque chose pouvait 
être approché de plus sûr qui n'avait jamais été 
formulé concernant ces fonctions auxquelles je n'ai 
pu faire qu'allusion dans ce que je viens 
préalablement d'énoncer, quand elles s'appellent  
la complétude ou la décidabilité. 

 
Il est clair que tout diffère d'un temps passé où pouvait 
s'énoncer :  

- qu'après tout les mathématiques n'étaient que tautologies, 
- que le discours humain peut rester, car c'est un 

champ qui - dans ce dire - aurait tenu celui de la 
tautologie,  

- qu'il y a quelque part un A qui reste un grand A 
identique à lui-même.  

 
Que tout diffère à partir du temps où ceci est réfuté, 
réfuté de la façon la plus sûre.  
 
Que c'est un pas, que c'est un acquis et qu'à quiconque 
se trouve confronté dans l'expérience, dans une 
expérience… 

qui nous paraît comme une aporie transcendante  
au regard d'une histoire naturelle 

…comme est l'expérience analytique, nous ne voyons pas l'intérêt 
à aller prendre appui dans le champ de ces structures.  
De ces structures, comme je l'ai dit, en tant qu'elles 
sont structures logiques pour situer, pour mettre à leur 
place ce x à quoi nous avons affaire dans le champ d'une 
tout autre énonciation, celle que l'expérience freudienne 
permet et qu'aussi bien elle dirige. 



 100

 
C'est donc d'abord en tant que l'Autre n'est pas consistant  
que l'énonciation prend la tournure de la demande  
et c'est ce qui donne sa portée à ce qui, dans le grand 
graphe complet, celui que j'ai dessiné ici :  
 

    
 
Ici s'inscrit sous la forme S ◊ D, S poinçon de D.  
Il ne s'agit que de ceci… 

qui s'énonce d'une façon qui n'est pas énoncée 
…en ceci qui distingue tout énoncé : c'est qu'il y est soustrait ce 
« je dis que » qui est la forme où le « je » est limité.  
 
Le « je » de la grammaire peut s'isoler hors de tout 
risque essentiel, peut se soustraire de l'énonciation  
et de ce fait la réduit à l'énoncé, si ce « je dis que » de n'être 
pas soustrait, laisse intégral que du seul fait de la structure 
de l'Autre, toute énonciation, quelle qu'elle soit, se 
fait demande, demande de ce qui lui manque à cet Autre.  
 
Au niveau de ce S ◊ D, la question double c'est :  

 
- « je me demande ce que tu désires » 

  
- et son double qui est précisément la question que 

nous pointons aujourd'hui, à savoir : « je te demande…                      
non qui je suis, mais plus loin encore …ce qu'est Je ». 



 101

 
Ici s'installe le nœud même, qui est celui que j'ai 
formulé en proférant que le désir de l'homme c'est le désir de l'Autre, 
c'est-à-dire que, si je puis dire, si vous prenez les 
vecteurs tels qu'ils se définissent sur ce graphe,  
à savoir venant ici du départ de la chaîne signifiante pure, 
pour ici, du carrefour désigné par S ◊ D, avoir ce retour 
qui complète la rétroaction ici marquée, c'est bel et bien 
en ce point dit d(A), désir de l'Autre, que convergent 
ces deux éléments que j'ai articulés sous la forme  
« je me demande ce que tu désires ».  
 
C'est la question qui se branche au niveau même  
de l'institution du A : «  ce que tu désires », c'est-à-dire  
ce qui te manque lié à ce que je te suis assujetti. 
Et d'autre part « je te demande ce qu'est Je », le statut du « je » 
comme tel, en tant que c'est ici qu'il s'instaure,  
je le marque en rouge. 
 
Ce statut du « Tu » est constitué d'une convergence, une 
convergence qui se fait, que toute énonciation en tant 
que telle, l'énonciation indifférente de l'analyse…  

puisque c'est ainsi que la règle la pose en principe 
…si elle tourne à la demande, c'est qu'il est 
radicalement de sa fonction même d'énonciation d'être 
demande, concernant le « Tu » et le « je ».  
 
Quant au « Tu », c'est demande convergente, interrogation 
suscitée par le manque lui-même en tant qu'il est au cœur 
du champ de l'Autre, structuré de pure logique.  
C'est précisément ce qui va donner valeur et portée à  
ce qui se dessine, tout autant vectorisé de l'autre côté 
du graphe, c'est à savoir que la division du sujet y est rendue 
sensible comme essentielle à ce qui se pose comme « je ».  
 
À la demande de « qui est je », la structure même répond par 
ce refus signifiant de A, tel que je l'ai inscrit dans le 
fonctionnement de ce graphe, de même ce qui est ici le 
« Tu », l'institue d'une convergence entre la demande la 
plus radicale, celle qui nous est faite à nous analystes, 
la seule qui soutienne au dernier terme le discours du 
sujet. « Je viens ici pour te demander… » : au premier temps c'est 
bien de « qui je suis » qu'il s'agit, si c'est au niveau du 
« qui est je » qu'il est répondu, c'est bien sûr que c'est  
la nécessité logique qui donne là ce recul. 



 102

 
Convergence, donc, de cette demande et ici, quelque chose 
d'une promesse, ce quelque chose qui en S2 est l'espoir 
du rassemblement de ce « je ».  
 
C'est bien ce que, dans le transfert j'ai appelé du terme 
« le sujet supposé savoir », c'est-à-dire cette prime conjonction, 
S lié à S2, en tant que… 

comme je l'ai rappelé la dernière fois 
…dans la paire ordonnée, c'est lui, c'est cette 
conjonction, c'est ce nœud, qui fonde ce qui est savoir. 
 
Qu'est-ce donc à dire ? Si le « je » n'est sensible  
que dans ces deux pôles, eux divergents :  
 

- qui l'un s'appelle ce que ici j'articule comme  
le non, le refus, qui donne forme au manque de la réponse, 

 
- et ce quelque chose d'autre qui est là articulé comme 

petit s de grand A. [ s(A) ] 
 
Cette signification quelle est-elle ?  
 
Car n'est-il pas sensible que tout ce discours…  

que je file pour donner l'armature au « je » de 
l'interrogation dont s'institue cette expérience 

…n'est-il pas sensible que je le poursuis en ne laissant en-dehors… 
au moins jusqu'à ce point où nous arrivons ici 

…aucune signification ? 
 
Qu'est-ce à dire ? Qu'après vous avoir, de longues 
années, formés à fonder sur la différenciation d'origine linguistique : 

- du signifiant comme matériel,  
- du signifié comme son effet,  

…je laisse ici soupçonner, apparaître, que quelque mirage 
repose au principe de ce champ défini comme linguistique ?  
 
La sorte d'étonnante passion avec laquelle le linguiste 
articule que ce qu'il tend à saisir dans la langue  
c'est pure forme, non contenu ? 
 
Je vais ici vous ramener à ce point, qu'en ma première 
conférence, disons j'ai d'abord produit devant vous,  
et non sans intention, sous la forme du « pot ».  
Rien… 



 103

que ceux qui prennent des notes le sachent 
…n'est sans préméditation dans ce qu'on pourrait,  
d'un premier champ, appeler mes digressions.  
 
Si je suis revenu digressivement – apparemment –  
sur le « pot de moutarde », ce n'est certes pas sans raison. 
Et vous pouvez vous souvenir que j'ai fait place à ce qui… 

dans les formes premières de son apparition à ce pot 
…est hautement à signaler, c'est qu'il n'y manque jamais 
à sa surface, les marques du signifiant lui-même.  
 
Est-ce qu'ici ne s'introduit pas ceci où le « je » se formule ?  
 
C'est que ce qui soutient toute création humaine,  
celle dont nulle image n'a jamais paru meilleure que 
l'opération du potier, c'est très précisément de faire  
ce quelque chose, ustensile, qui nous figure par ses 
propriétés, qui nous figure cette image que le langage 
dont il est fait… 

car où il n'y a pas de langage  
il n'y a pas non plus d'ouvrier 

…que ce langage est un contenu.  
 
Il suffit un instant de penser que la référence même  
de cette opposition philosophiquement traditionnelle  
de forme et contenu, c'est cette fabrication même  
qui est là pour l'introduire.  
 
Ce n'est pas pour rien que j'ai, dans ma première 
introduction de ce pot, signalé que là où on le livre à l'accompagnement 
du mort dans la sépulture on y met cette addition qui proprement le troue.  
 
C'est bien en effet, que ce qui est son principe 
spirituel, son origine de langage, c'est qu'il y a 
quelque part un trou par où tout s'enfuit.  
 
Quand il rejoint à leur place ceux qui sont passés  
au-delà, le pot lui aussi, retrouve sa véritable origine, 
à savoir le trou qu'il était fait pour masquer dans le langage.  
 
Aucune signification qui ne fuit au regard de ce que 
contient une coupe, et il est bien singulier que  
j'ai fait cette trouvaille qui n'était certes pas faite 
au moment où je vous ai énoncé cette fonction du pot.  



 104

Allant chercher, mon Dieu, là où je me réfère d'habitude, 
à savoir dans le BLOCH et VON WARTBURG, ce qu'il peut en 
être du pot, j'ai eu, si je puis dire, la bonne surprise 
de voir que ce terme… 

comme en témoignent, paraît-il, le bas-allemand et  
le néerlandais avec lesquels nous l'avons en commun 

…est un terme préceltique. C'est donc qu'il nous vient de 
loin : du néolithique, pas moins.  
 
Mais il y a mieux. C'est que pour avoir cette idée,  
au moins lui donner une petite base, nous nous fondons 
sur ces pots qu'on trouve d'avant l'invasion romaine,  
ou plus exactement comme représentant ce qui était 
institué avant elle, à savoir les pots qu'on déterre, 
paraît-il, dans la région de Trèves.  
 
BLOCH et von WARTBURG s'expriment ainsi :  
 

« Nous y voyons inscrit le mot Potus. »  
 
C'en est assez, pour eux, pour désigner l'origine très 
antique, puisqu'il s'agit d'un usage, qu'ils indiquent 
que « Potus », à titre hypochoristique - comme on s'exprime - 
peut désigner les fabricants. Qu'importe !  
 
La seule chose qui pour moi importe, c'est que quand  
le pot apparaît, il est toujours marqué sur sa surface, 
d'un signifiant qu'il supporte.  
 
Le pot ici nous donne cette fonction distincte de celle 
du sujet, pour autant que dans la relation au signifiant 
le sujet n'est pas un préalable mais une anticipation : 
il est supposé, ὑποχείμενον [ upokeimenon ].  
 
C'est son essence, c'est sa définition logique, supposé, 
presque induit - certainement même - il n'est pas  
le support.  
 
Par contre, c'est légitimement que nous pouvons au 
signifiant donner un support fabriqué et même, dirai-je, 
ustensile.  
 
L'origine de l'ustensile en tant qu'il distingue le champ 
de la fabrication humaine est même proprement là. 
 



 105

La signification comme produite, voilà ce qui sert…  
et comme leurre  
…à nous voiler ce qu'il en est de l'essence du langage, en tant 
que par son essence, proprement il ne signifie rien.  
 
Ce qui le prouve c'est que le dire dans sa fonction 
essentielle n'est pas opération de signification et c'est 
bien ainsi que nous-mêmes analystes l'entendons.  
 
Ce que nous cherchons c'est ce qui, non pas d'Autre,  
mais hors de l'Autre comme tel, suspend ce qui de l'Autre 
s'articule, le S2, comme hors du champ.  
 
Là est la question de savoir quel en est le sujet,  
et si ce sujet ne peut d'aucune façon être saisi par  
le discours, là aussi est la juste articulation de ce qui 
peut s'y substituer. 
 
Le sens de ce qu'il en est de la castration s'équilibre avec 
celui de la jouissance.  
 
Mais il ne suffit pas d'apercevoir cette relation comme 
assurément dans ce qui s'est manifesté dans un temps qui 
nous est proche, de quelque chose où en même temps ce 
cri, besoin de vérité, est appel à la jouissance.  
 
Il ne suffit assurément pas d'aspirer à la jouissance sans entraves, 
s'il est patent que la jouissance ne peut s'articuler 
pour tout être… 

lui-même inclus dans le langage et l'ustensile 
…ne peut s'articuler que dans ce registre de reste inhérent 
à l'un et à l'autre que j'ai défini comme le plus de jouir.  
 
C'est ici que le huit Janvier nous reprendrons notre 
discours. 



 106

  
 
08  Janvier  1969                                                                         Table des séances 
 
 
 
 
 
Je vous souhaite alors la bonne année, la bonne année 69, 
c'est un bon chiffre !  
 
Pour l'ouvrir, je vous signale qu'à telle occasion,  
je reçois toujours de quelque horizon un petit cadeau.  
Le dernier, celui à cette occasion-ci, c'est un petit 
article qui est paru dans le numéro du 1er janvier de  
la Nouvelle Revue Française où il y a un article intitulé :  
 Quelques extraits du style de Jacques LACAN.  
 
En effet – hein ! - mon style, c'est un problème !  
Ce par quoi j'aurais pu commencer mes Écrits, c'est par un 
très vieil article que je n'ai jamais relu, qui était 
justement sur le problème du style.  
Peut-être que si je le relis, ça m'éclairera !  
En attendant, bien sûr, je suis le dernier à pouvoir en 
rendre compte, et mon Dieu, on ne voit pas pourquoi 
quelqu'un d'autre ne s'y essaierait pas.  
 
C'est ce qui s'est produit, tombant de la plume d'un 
professeur de linguistique et je n'ai pas à apprécier 
personnellement le résultat de ses efforts.  
Je vous en fais juge.  
 
En gros, j'ai plutôt eu l'écho que dans le contexte 
actuel… 

où un soupçon est porté, enfin, dans quelques 
endroits retirés, sur la qualité générale  
de ce qui se dispense d'enseignement de  
la bouche des professeurs 

…on pense que ce n'était peut-être pas le moment de 
publier ça, ce n'est pas le moment le plus opportun.  
 
Enfin, il m'est revenu que certains n'ont pas trouvé ça 
très fort. 
 
Enfin, je vous le dis, je vous en fais juge.  



 107

Quant à moi, je ne m'en plains pas !  
Je vois mal que quelqu'un puisse y prendre la moindre 
idée de ce que j'ai répandu comme enseignement.  
 
Néanmoins, il y a une pointe : j'aurais osé, paraît-il, 
écrire quelque part : « FREUD et moi ».  
Vous voyez ça, hein !…  
Il ne se prend pas pour la queue d'une poêle !  
 
Ça n'a peut-être pas tout à fait le sens que croit devoir 
lui donner l'indignation d'un auteur, mais ça montre bien 
dans quel champ de révérence, au moins dans certains 
domaines, on vit.  
 
Pourquoi, pour cet auteur qui avoue n'avoir pas la 
moindre idée de ce que FREUD a apporté, y a-t-il quelque 
chose de scandaleux de la part de quelqu'un qui a passé 
sa vie à s'en occuper, à dire « FREUD et moi » ?  
 
Je dirai plus, à retentir moi-même de cet attentat au 
degré du respect qui me serait là reproché, je n'ai pu 
faire autrement que de me souvenir de l'anecdote que j'ai 
citée ici, du temps où, en compagnie de « P'tit Louis », 
comme je l'évoquais, je me livrais sous la forme la plus 
difficile aux menues industries qui font vivre les 
populations côtières.  
 
Avec ces trois excellents types dont le nom m'est encore 
cher, il est arrivé que j'aie fait bien des choses sur 
lesquelles je passe, mais il m'est arrivé aussi d'avoir 
avec le dit « P'tit Louis » le dialogue suivant.  
C'était, comme je l'ai dit, à propos d'une boîte de 
conserve de sardines que nous venions de consommer et qui 
flottait aux abords du bateau, et P'tit Louis me dit ces 
paroles très simples :  
 

« Hein, cette boîte, tu la vois parce que tu la regardes.  
  Ben elle, elle a pas besoin de te voir pour te regarder. »18. 

 
Le rapport de cette anecdote avec « FREUD et moi » laisse 
ouverte la question d'où, dans ce couple, je me place.  
Et bien, rassurez-vous, je me place toujours à la même 
place, à la place où j'étais et où je reste encore 
vivant.  

                                                 
18 Cf. Séminaire Les fondements… séance du 04-03-1964. 



 108

FREUD n'a pas besoin de me voir pour qu'il me regarde.  
 
Autrement dit, comme l'énonce un texte que j'ai déjà cité 
ici :  
 

« Un chien vivant vaut mieux que le discours d'un mort. »  
 
Surtout quand celui-ci en est venu au degré qu'il a 
atteint de pourriture internationale. 
 
Ce que j'essaie de faire, c'est de rendre aux termes 
freudiens leur fonction en tant que ce dont il s'agit 
dans ces termes, c'est d'un renversement des principes 
mêmes du questionnement.  
 
Autrement dit… 

ce qui ne veut pas dire : « dit la même chose » 
…autrement dit ce qui y est engagé, c'est l'exigence 
minimale du passage à ce questionnement renouvelé.  
 
L'exigence minimale est celle-ci, il s'agit de faire des 
psychanalystes, car ce questionnement, pour se poser, 
exige un replacement du sujet dans sa position authentique, 
et c'est pourquoi j'ai rappelé au début de cette année  
de quelle position il s'agit :  
c'est celle qui le met d'origine dans la dépendance du 
signifiant.  
 
Autour donc de cette exigence, de cette condition 
fondamentale, s'ordonne tout ce qui s'est affirmé de 
recevable jusqu'ici dont il y avait des éléments dans la 
première pratique de l'analyse où l'on a tenu compte 
assurément des jeux de mots et des jeux de langage. Et pour cause !  
 
Ce niveau-là, je l'ai simplement repris, légalisé dirai-je, 
en m'emparant de ce que fournissait la linguistique dans 
cette base qu'elle dégageait et qui s'appelle phonologie, 
jeu du phonème comme tel.  
 
Car il s'imposait vraiment de s'apercevoir que ce que 
FREUD avait frayé trouvait là tout simplement son statut, 
avec quelque retard, certes, mais évidemment moins de 
retard que le public en général ne pouvait avoir,  
et du même coup les psychanalystes. 
 



 109

Ce n'est pas une raison pour s'en tenir là,  
et c'est pourquoi vous me voyez… 

quelque soit par ailleurs le degré de compétence que 
j'ai montré précédemment dans cet usage de ce qui 
n'est, après tout, qu'une partie de la linguistique 

…poursuivre ce travail… 
qui consiste à saisir partout où les disciplines déjà 
constituées en prêtent l'occasion 

…poursuivre cette recherche… 
qui du niveau où il s'agissait vraiment d'une 
coïncidence, car c'est vraiment du matériel 
phonématique lui-même qu'il s'agit dans les jeux de 
l'inconscient 

…de poursuivre au niveau où une autre discipline nous 
permet, entre ce statut du sujet et ce qu'elle développe, 
de repérer un isomorphisme qui est de l'abord,  
mais qui aussi bien peut se révéler recouvrir une 
identité d'étoffe, comme je l'ai déjà affirmé. 
 
Et quelle est cette discipline ?  
 
Je l'appellerai la pratique logicienne, terme qui ne me 
semble pas mauvais pour désigner ce dont il s'agit 
exactement, car c'est d'un lieu où cette pratique 
s'exerce qu'elle trouve maintenant ce qui l'impose… 

mais il n'est pas inconcevable  
qu'elle trouve à se porter ailleurs 

…le lieu où effectivement elle s'exerce… 
où il s'est passé quelque chose qui a décollé  
la logique de la tradition où, au long des siècles, 
elle était restée enfermée 

…c'est le domaine mathématique.  
 
Il n'est certes pas de hasard, il était tout à fait 
prévisible, malheureusement, après coup, que ce serait au 
niveau du discours mathématique que la pratique 
logicienne trouverait à s'exercer.  
 
Quoi de plus tentant en effet que ce lieu où le discours… 

j'entends discours démonstratif 
…semblait assis sur une entière autonomie, autonomie au 
regard de ce qui s'appelle expérience.  
Il semblait, il n'avait pu sembler que ce discours  
ne tenait que de lui-même sa certitude, à savoir des 
exigences de cohérence qu'il s'imposait. 



 110

 
Qu'allons-nous dire de cette référence ?  
 
Allons-nous, cette logique qui s'est attachée au domaine 
mathématique, pour en donner une sorte d'image, l'y 
désigner comme un recès de ce qui ne serait soi-même, 
dans un certain mode de pensée pour la mathématique, 
qu'aussi quelque chose à l'écart, quoique soutenant le 
courant scientifique, quelque chose qui, au regard d'un 
certain progrès, serait ça et puis ça encore :  
 

 
 
C'est une image, mais une image digne d'être exorcisée 
car nous allons voir qu'il ne s'agit de rien de pareil. 
C'est une occasion pour rappeler que le recours à l'image 
pour expliquer la métaphore est toujours faux.  
 
Toute domination de la métaphore par l'image doit être 
suspecte, le support en étant toujours l'image spéculaire 
du corps, anthropomorphe, laquelle est en défaut parce que, 
c'est très simple à illustrer encore que ce ne soit 
qu'une illustration, cette image masque simplement la 
fonction des orifices.  
 
D'où la valeur d'apologue de mon pot troué sur lequel je 
vous ai quittés l'année dernière. Il est bien clair que 
de ce pot dans le miroir on ne voit le trou que si l'on 
regarde au travers du dit trou.  
 
D'où la valeur retournée de cet ustensile que je n'ai… 

je vous l'ai rappelé aussi en vous quittant 
…mise en avant que pour vous indiquer ceci que sous ses 
formes les plus simples, les plus primaires, ce que 
l'industrie humaine fabrique est fait à proprement parler 
pour masquer ce qu'il en est des vrais effets de structure.  
 
C'est en ce nom que je reviens… 

et ma digression est faite pour l'introduire 
…sur cette distinction expresse à rappeler que la forme 
n'est pas le formalisme.  



 111

Il arrive dans certains cas que même les linguistes… 
je ne parle bien entendu pas de ceux  
qui ne savent pas ce qu'ils disent 

…fassent des petites erreurs là-dessus.  
 
L'auteur dont je parlais tout à l'heure… 
qui ne me donne aucune preuve de son expresse compétence 
…m'impute d'avoir parlé de HJELMSLEV :  
précisément c'est ce que je n'ai jamais fait.  
 
Par contre le nom de JAKOBSON, à ma vue… 

car j'ai lu - comme il s'exprime lui-même –  
en diagonale, son article 

…est remarquablement absent, ce qui lui évite sans doute 
d'avoir à juger si oui ou non est pertinent l'usage que 
j'ai fait des fonctions de la métaphore et de la métonymie. 
 
Pour revenir à ce point vif de la distinction de la forme 
et du formalisme, j'essaierai, car c'est ce qu'il faut 
d'abord, de l'illustrer de quelques formes.  
C'est bien nécessaire pour quiconque qui, comme l'est  
le psychanalyste, est engagé dans les coupures, qui pour 
atteindre un champ auquel le corps est exposé, aboutit 
bien à la chute de quelque chose qui a quelque forme.  
 
Néanmoins, je rappellerai… 

pour toucher à une de ces images qu'isole, et l'on ne 
sait pas d'où, l'expérience psychanalytique 

…la coupe qui contient le lait, celle qu'évoque sa prise 
à l'envers sous le nom du sein, premier des objets(a),  
cette coupe n'est pas la structure par où le sein 
s'affirme comme homologue au placage placentaire,  
car c'est là même, physiologiquement, et sans l'entrée  
en jeu du verbe, sa réalité.  
 
Seulement même pour le savoir… 

ce que je viens de dire, à savoir avant qu'il 
s'implique - ce sein - dans la dialectique de l'objet(a) 

…même pour savoir ce qu'il est là, j'entends physiologiquement, 
il faut avoir une zoologie assez avancée, et ceci de par 
l'emploi exprès… 

autrement ce n'est pas visible 
…d'une classification dont on aurait tort de minimiser 
les relations à la logique.  
 



 112

On a reproché à la logique aristotélicienne d'avoir…  
avec son emploi des termes « genre », « espèce » 

…seulement collé à une pratique zoologique l'existence 
des individus zoologiquement définis.  
 
Il faut être cohérent et… 

si l'on énonce cette remarque  
plus ou moins répréhensive  

…s'apercevoir qu'inversement cette zoologie implique 
elle-même une logique, fait de structure, et de structure 
logique, bien sûr.  
 
Vous le voyez, c'est la frontière entre ce que déjà 
implique toute expérience explorative et ce qui va nous 
être mis en question de l'émergence du sujet. 
 
En mathématique, le formalisme, dans sa fonction de 
coupure, sans doute, se dégagera mieux.  
Et en effet, que voyons-nous de ce qu'il en est  
là de son usage ?  
 
Le formalisme en mathématique se caractérise ainsi :  
il est fondé sur l'essai de réduire ce discours que  
j'ai annoncé tout à l'heure, le discours mathématique, 
discours dont on a pu dire… 

et non certes du dehors, on l'a dit du dehors aussi, 
c'était ce que disait KOJÈVE mais il ne faisait  
que le reprendre de la bouche de Bertrand RUSSELL 

…que « ce discours n'a pas de sens et qu'on ne sait jamais si ce qu'on y dit est vrai ».  
 
Formule extrême, paradoxale, et dont il vaut de rappeler 
que c'est celle, dans Bertrand RUSSELL, d'un des initiateurs 
de la formalisation logique de ce discours lui-même.  
 
Cette tentative de prendre ce discours et de le soumettre 
à cette épreuve que nous pourrions définir en somme en 
ces termes : y prendre l'assurance de ce qu'il paraît 
bien être, à savoir de fonctionner sans le sujet.  
 
Car enfin pour faire sentir… 

même à ceux qui n'y sont pas tout de suite 
…ce que je désigne là, qui donc irait jamais parler…  

quant à ce qui s'assure de construction mathématique 
…d'une incidence quelconque de ce qui ailleurs se détache 
comme l'observateur ?  



 113

Pas trace – là - concevable de ce qui s'appelle  
« erreur subjective », même si c'est là qu'on peut donner les 
appareils qui permettent ailleurs de lui donner un sens 
mesurable.  
 
Ceci n'a rien à faire avec le discours mathématique  
lui-même : même quand il discourt de l'erreur subjective, 
c'est en des termes… 

j'entends les termes du discours 
…pour lesquels il n'y a pas de milieu : ils sont exacts, 
irréfutables, ou ils ne le sont pas.  
Telle est du moins son exigence.  
Rien n'en sera reçu qui ne s'impose comme tel. 
 
Il reste quand même qu'il y a le mathématicien.  
L'usage, la recherche de la formalisation de ce discours, 
consiste… 

je l'ai dit à l'instant 
…à s'assurer que même le mathématicien complètement 
évaporé, le discours tient tout seul.  
 
Ceci implique la construction d'un langage qui est très 
précisément celui qu'on appelle assez proprement dès 
lors, vous le voyez, logique mathématique.  
Il serait mieux de dire pratique de la logique, pratique 
logicienne sur le domaine mathématique, et la condition 
pour réaliser cette épreuve se présente sous une forme 
double et qui peut paraître antinomique.  
 
Ce langage sur un point ne semble pas avoir d'autre peine 
que de renforcer ce qu'il en est de ce discours mathématique 
tel que je viens de vous en rappeler le caractère,  
à savoir de raffiner sur son caractère « sans équivoque ».  
 
La seconde condition, et c'est en ceci qu'elle paraît 
antinomique, c'est que ce sans équivoque concerne quoi ?  
 
Toujours quelque chose que l'on peut appeler « objet »,  
bien sûr pas n'importe lequel, et c'est pourquoi,  
dans tout essai d'étendre hors du champ de la mathématique 
cette nouvelle pratique logicienne… 

pour illustrer ce que je veux dire, je parle  
du livre Word and Object de QUINE19 par exemple 

                                                 
19   Willard Van Orman QUINE, Le mot et la chose,  éd. Flammarion , 2010, Coll. Champs essais. 
 



 114

…quand il s'agit d'étendre au discours commun cette 
pratique, on se croit imposé de partir de ce qui 
s'appelle langage-objet, ce qui n'est rien que de satisfaire  
à cette condition d'un langage sans équivoque.  
 
Occasion d'ailleurs excellente de mettre en relief  
ce sur quoi j'ai toujours mis l'accent dès mon départ  
à la référence au langage, c'est qu'il est de la nature 
du discours, du discours fondamental, non seulement 
d'être équivoque, mais d'être essentiellement fait  
du glissement radical, essentiel sous tout discours,  
de la signification. 
 
Première condition donc, ai-je dit : être sans équivoque.  
 
Ce qui ne peut se référer qu'à un certain objet visé, 
bien sûr, en mathématique, pas un objet comme les autres.  
 
Et c'est pourquoi dès que QUINE transfère le maniement de 
cette logique à l'étude du discours commun, il parlera 
de langage « ob », s'arrêtant prudemment à la première 
syllabe !  
 
Mais, d'autre part, la condition seconde est que ce 
langage doit être pure écriture, que rien de ce qui le 
concerne ne doit constituer que des interprétations.  
 
Toute la structure… 

j'entends ce qu'on pourrait attribuer à l'objet 
…c'est elle qui fait cette écriture.  
 
De cette formalisation, il n'est rien dès lors qui ne se 
pose comme interprétation :  
à l'équivoque néanmoins fondamentale du discours commun 
s'oppose ici la fonction de l'isomorphisme, à savoir ce 
qui constitue un certain nombre de domaines comme tombant 
sous le coup de la prise d'une seule et même formule 
écrite. 
 
Quand on entre dans l'expérience de ce qui s'est 
construit ainsi… 

si l'on se donne un peu de peine comme je n'ai pas 
cru indigne de moi de le faire, comme semblerait le 
supposer l'article évoqué tout à l'heure 

…et si l'on approche le théorème de GÖDEL par exemple… 



 115

et après tout c'est à la portée de chacun de vous,  
il suffirait d'acheter un bon livre ou d'aller dans 
les bons endroits, nous sommes dans le pluridisciplinaire, 
après tout c'est peut-être une exigence qui n'est pas 
sortie de rien du tout, c'est peut-être de 
s'apercevoir des ennuis qu'on éprouve à ce qu'on 
appelle improprement limitation mentale 

…un tel théorème… 
d'ailleurs il y en a deux 

…vous énoncera qu'à propos du domaine du discours qui 
semble le plus assuré, à savoir le discours arithmétique…  

2 et 2 font 4, quand même, il n'y a rien sur quoi on soit 
mieux assis.  
Naturellement on n'en est pas resté là !  
Depuis le temps, on s'est aperçu de bien des choses, 
mais qui en apparence ne sont que dans le strict 
développement de ce 2 et 2 font 4 

…en d'autres termes, qu'à partir de là on tient un discours 
qui, selon toute apparence, est ce qu'on appelle consistant.  
 
Ce qui veut dire que quand vous y énoncez une proposition, 
vous pouvez dire « oui » ou « non » :  
 

- « celle-là est recevable » est un théorème - comme on dit - du système, 
 
- « celle-là ne l'est pas » et c'est sa négation qui l'est,  

à l'occasion, si l'on croit devoir prendre la peine 
de faire théorème de tout ce qui peut s'y poser comme 
négatif.  

 
Eh bien, ceci implique que ce résultat est obtenu par  
la voie d'une série de procédés sur lesquels il n'est pas 
porté de doute, et qui s'appellent des démonstrations. 
 
Le progrès de cette pratique logicienne a permis 
d'assurer… 
mais seulement grâce à l'usage des procédés de 
formalisation, c'est-à-dire en mettant sur deux colonnes  
si je puis dire :  
 

- ce qui s'énonce du discours premier de la 
mathématique,  

 
- et cet autre discours, soumis à cette double 

condition de pourchasser l'équivoque, et de  
se réduire à une pure écriture.  



 116

 
C'est à partir de là… 

et seulement à partir de là, c'est-à-dire de quelque 
chose qui distingue le discours premier, celui dans 
lequel la mathématique a fait hardiment tous ces 
progrès et sans avoir, chose curieuse, à y revenir 
par époque, d'une façon qui ruine les acquis 
généralement reçus aux époques précédentes,  
par opposition à ce discours épinglé pour l'occasion, 
et très improprement à mon gré, du terme du 
métalangage…  

l'usage de ce langage formel appelé, lui, non 
moins improprement, langage,  

car c'est de quelque chose qu'une pratique isole 
comme champ fermé dans ce qui est tout simplement le 
langage, le langage sans lequel le discours 
mathématique ne serait proprement pas énonçable  

…c'est à partir de là, dis-je, que GÖDEL met en évidence 
que dans ce système le plus sûr en apparence du domaine 
mathématique…  

celui du discours arithmétique  
…la consistance même, supposée de ce discours, implique ce 
qui le limite, c'est à savoir l'incomplétude.  
 
À savoir qu'à partir même de l'hypothèse de la consistance, 
il apparaîtra quelque part une formule… 

et il suffit qu'il y en ait une  
pour qu'il y en ait bien d'autres 

…à laquelle il ne pourra pas, par les voies mêmes  
de la démonstration reçue en tant que loi du système, 
être répondu ni oui ni non.  
 
Premier temps, premier théorème. 
 
 
Deuxième temps, deuxième théorème.  
 
Ici, il me faut abréger.  
 
Non seulement le système… 

j'entends système arithmétique 
…ne peut lui-même donc assurer sa consistance qu'à en 
constituer son incomplétude même, mais il ne peut pas… 

je dis dans l'hypothèse même fondée de sa consistance 
…la démontrer, cette consistance, à l'intérieur de lui-même. 



 117

J'ai pris un peu de peine à faire passer ici quelque 
chose qui n'est point assurément à proprement parler de 
ce qui est de notre champ, j'entends le champ psychanalytique, 
s'il est défini par je ne sais quelle appréhension olfactive, 
mais n'oublions pas qu'au moment de vous dire même qu'il 
n'est pas à proprement parler de quoi la phrase 
impliquait que je finisse d'un autre sujet, vous voyez 
bien sur quoi je tombe : 
sur ce point vif, c'est à savoir qu'il n'est pas pensable 
de jouer dans le champ psychanalytique, qu'à donner son statut 
correct à ce qu'il en est du sujet. 
 
Que trouvons-nous à l'expérience de cette logique mathématique ? 
Quoi, sinon justement ce résidu où se désigne la présence 
du sujet ?  
 
Du moins n'est-ce pas ainsi qu'un mathématicien lui-même, 
un des plus grands certes, VON NEUMAN, semble l'impliquer 
à faire cette réflexion un peu imprudente que les 
limitations, j'entends logiquement tenables… 

il ne s'agit là de nulle antinomie, de nuls de ces 
jeux classiques de l'esprit qui permettent 
d'appréhender ceci que le terme obsolète, par 
exemple, est un terme obsolète, et qu'à partir de là 
nous allons pouvoir spéculer sur les prédicats qui 
s'appliquent à eux-mêmes et ceux qui ne s'y 
appliquent pas, avec tout ce que ça peut comporter 
comme paradoxe, il ne s'agit pas de cela  

…il s'agit de quelque chose qui construit une limite qui 
ne découvre rien, sans doute, que le discours mathématique 
n’ait lui-même découvert puisque c'est sur ce champ de 
découverte qu'il met à l'épreuve une méthode qui lui 
permet de l'interroger sur ceci qui est tout de même 
essentiel, à savoir jusqu'où il peut rendre compte de 
lui-même, jusqu'où pourrait être dit atteinte sa 
coïncidence avec son propre contenu si ces termes avaient 
un sens, alors que c'est le domaine même où la notion de 
contenu vient à être à proprement parler vidée.  
 
Dire avec VON NEUMAN qu'après tout ceci est très bien 
puisque ceci témoigne que les mathématiciens sont encore 
là pour quelque chose, puisque c'est avec ce qui là se 
présente avec sa nécessité, son ἀνάγκη [ anankè ] propre,  
ses nécessités de détour, qu'ils auront bien leur rôle.  



 118

C'est parce qu'il y manque quelque chose que le désir du mathématicien 
va venir en jeu. 
 
Et bien, je crois qu'ici même VON NEUMAN va un peu plus loin,  
à savoir que je crois que le terme de résidu est impropre, 
et que ce qui se révèle ici de cette fonction… 

que déjà sous plusieurs biais j'ai évoquée  
sous le titre de l'impossible 

…est d'une autre structure que celle à quoi nous avons 
affaire dans la chute de ce que j'ai appelé l'objet(a).  
 
Bien plus, je crois que ce qui se révèle ici de manque, 
pour n'être pas moins structural, révèle sans doute la 
présence du sujet, mais d'aucun autre sujet que celui qui 
a fait la coupure, celle qui sépare le dénommé métalangage 
d'un certain champ mathématique, à savoir tout simplement 
son discours, la coupure qui sépare ce langage d'un autre 
langage isolé, d'un langage d'artifice : du langage formel.  
 
En quoi cette opération - la coupure - n'est pas moins 
féconde pour autant puisqu'elle révèle des propriétés  
qui sont bien de l'étoffe même du discours mathématique 
en ceci qu'il s'agit des nombres entiers sur le statut 
desquels vous savez qu'on n'a pas fini et qu'on ne finira 
guère avant un certain temps d'épiloguer, mais sur lequel 
précisément, de savoir si ces nombres ont telle place 
ontologiquement ou pas est une question totalement 
étrangère à l'expérience de discours en tant qu'elle 
opère avec eux et qu'elle peut faire cette opération 
double :  
 

1) de se construire, 
 

2) de se formaliser. 
 
Nous sommes loin, sans doute, au premier abord, de ce qui 
nous intéresse au centre, et je ne sais pas, vu le peu de 
temps qui me reste, comment je pourrais vous y ramener 
aujourd'hui.  
 
Néanmoins permettez-moi de rapidement rappeler, brosser, 
ceci que le point où nous en étions parvenus à la fin de 
notre dernière séance était ceci, la vérité parle « je ».  
 
Du « je », qu'en est-il ?  



 119

Si le « je » est ici à distinguer strictement du sujet  
tel que vous voyez qu'on peut quelque part le réduire  
à la fonction de la coupure, impossible à distinguer  
de celle dite trait unaire en tant qu'elle isole une fonction 
de l'1 comme seulement unique, et seulement coupure dans 
la numération, le « je » n'en est pour autant nullement 
assuré, car nous pourrions en dire ceci :  
qu'il est et qu'il n'est pas, selon que comme sujet,  
il opère, et qu'opérant comme sujet, il s'exile de la 
jouissance qui pour autant n'est pas moins « je ». 
 
Et c'est ici qu'il faut que je vous rappelle en ce graphe 
construit pour répondre très précisément au questionnement 
constituant de l'analyse :  

 
 
ce qui gîte entre les deux lignes dites de l'énonciation 
et de l'énoncé, c'est à savoir que recoupées par celle de 
la matérialité signifiante, par la chaîne différentielle 
élémentaire des phonèmes, elle nous a permis d'assurer 
ces quatre points de croisement dont le statut est donné 
en termes précisément d'écriture :  
 

- ici le S ◊ D,  
- ici le A : champ de l'Autre,  
- ici le petit s(A), à savoir la signification, et…  
- ici enfin le grand S(A), le signifiant de quelque 

chose maintes fois approché, jamais complètement 
élucidé qui s'appelle le A barré.  

 



 120

Vous savez qu'ici… 
homologue à la ligne de retour imaginaire qui intègre au 
champ de l'énoncé la relation narcissique 
…homologue, dis-je, vous avez ici à mi-chemin incarné 
sous cette forme écrite ce qui s'impose au niveau de 
l'énonciation pure qui est ceci, à savoir :  
ce qui s'articule S ◊ D, S barré poinçon de D, qui veut 
dire ici comme ailleurs, partout où je l'écris, demande.  
 
Demande, pas n'importe laquelle, « je me demande » et écrivons 
ici sous cette forme « ce que tu veux », désir de l'Autre,  
dans cette entière ambiguïté qui permet encore d'écrire : 
« je te demande … ce que je veux », puisque mon désir est le désir de l'Autre.  
 
Nulle distinction ici, sinon induite par la fonction même 
de l'énonciation en tant qu'elle porte en soi son sens 
comme d'abord obscur, comme si toute énonciation,  
je l'ai déjà dit, la plus simple, n'évoque son sens que 
comme conséquence de son propre surgissement.  
 
« Il pleut » est événement de discours, dont il n'est que secondaire 
de savoir ce qu'il veut dire concernant la pluie.  
« Il pleut » dans tel contexte, n'importe qui est capable 
de l'évoquer. Il peut avoir les sens les plus divers.  
Ai-je besoin à ce propos d'évoquer que ça n'est pas 
partout que « Sortez ! » sonne comme dans Bajazet 20. 

 
S'il est quelque chose qui, de ce graphe, est plus 
important à repérer que ce discours qui l'accompagne,  
ce sont les vecteurs de structure tels qu'ils s'y présentent 
au niveau où le « Tu », comme dominant sur le « Je », 
comme le tu-ant, ai-je dit, au niveau du désir de 
l'Autre, les vecteurs qui convergent.  
 
C'est autour du désir de l'Autre que la demande du 
discours, du discours tel que nous l'ordonnons dans 
l'expérience analytique, du discours précisément, qui 
sous son aspect qui se prétend fallacieusement neutre, laisse 
ouvert sous sa pointe la plus aiguë l'accent de la demande.  
 
C'est de façon convergente autour du désir de l'Autre  
que tout ce qui est à la source comme l'indique la flèche 
rétroactive, tout ce qui est à la source converge vers  
le désir de l'Autre. 
                                                 
20  Jean Racine, Bajazet , Flammarion, 1999, Coll. G.F. 



 121

 

 
 
Le point qui, comme support imaginaire, est le répondant 
de ce désir de l'Autre, ce que j'ai écrit depuis toujours 
sous la forme S ◊ a, c'est-à-dire le fantasme, là gît, 
mais couverte, cette fonction qui est le « je ».  
 
Le « je » en tant que contrairement au point de 
convergence qui s'appelle désir de l'Autre, c'est de 
façon divergente que ce « je » caché sous le S ◊ a  
se dirige sous la forme que précisément j'ai appelée  
au départ celle du vrai questionnement, du questionnement 
radical vers les deux points où gisent les éléments de la 
réponse, à savoir :  
 

- dans la ligne du haut S(A) :  
grand S, ce qui veut dire un signifiant, un 
signifiant de ceci que A est barré, et qui est 
précisément ce que j'ai pris…  

ce dont aussi je vous ai donné la peine  
d'avoir un support  

…pour concevoir ce qu'ici j'énonce, à savoir que ce 
champ de l'Autre n'assure pas, n'assure à aucun 
endroit, à aucun degré, la consistance du discours 
qui s'y articule, en aucun cas, même le plus sûr 
apparemment. 

 
- Et d'autre part, ligne inférieure, une signification 

en tant qu'elle est foncièrement aliénée.  
 



 122

Et c'est ici qu'il faut que vous vous aperceviez du sens 
de mon entrée dans cette année par la définition  
du plus-de-jouir et de son rapport avec tout ce qu'on peut 
appeler, au sens le plus radical les moyens de production,  
au niveau de la signification, si déjà le pot…  

comme je vous l'ai indiqué 
…n'est qu'appareil à masquer les conséquences du discours,  
je veux dire les conséquences majeures,                       
à savoir l'exclusion de la jouissance. 
Vous voyez qu'ainsi est mis dans cette Entzweiung…  

le terme est hégelien 
…dans cette division radicale qui est celle même à quoi aboutit 
le discours de FREUD à la fin de sa vie, qui est division 
du « je » articulé comme tel, ce n'est rien de moins 
qu'entre ces deux termes, à savoir :  
 

- du champ où l'Autre en quelque sorte, en quelque 
imagination, qui fut longtemps celui des philosophes, 
pourrait répondre d'aucune vérité, et où précisément 
ceci s'annule par le seul examen des fonctions du 
langage, j'entends que nous savons y faire intervenir 
la fonction de la coupure qui répond non! non au Dieu 
des philosophes 

 
- et que, d'autre part, sur un autre registre, celui en 

apparence où la jouissance l'attend, c'est là 
précisément qu'il est serf, et sous le mode même dont 
on a pu dire jusqu'ici qu'on pouvait reprocher à la 
psychanalyse de méconnaître les conditions dans 
lesquelles l'homme est soumis au social - comme on 
s'exprime - sans s'apercevoir qu'on se contredit,         
que le matérialisme dit historique n'a de sens qu'à 
précisément s'apercevoir que ce n'est pas de la 
structure sociale qu'il dépend puisque lui-même 
affirme que c'est des moyens de production,                
c'est-à-dire que de ce avec quoi on fabrique des 
choses qui trompent le plus-de-jouir, c'est-à-dire qui, 
loin de pouvoir espérer remplir le champ de la jouissance, 
ne sont même pas en état de suffire à ce qui, du fait 
de l'Autre, en est perdu. 

 
Je n'ai pu aller, mon Dieu, comme d'habitude, plus vite 
que mes propres violons. Néanmoins, je peux vous 
annoncer, là où la prochaine fois j'ai l'intention de 
reprendre.  



 123

Je vous dirai que ce n'est pas vain que de la bouche du 
Dieu des Juifs, ce que j'ai retenu c'est :  
 

« Je suis ce que Je est. »  
  
C'est bien là qu'il est temps qu'enfin quelque chose se 
dissipe, quelque chose déjà dit en clair par un nommé PASCAL.  
 
Si vous voulez… 

peut-être cela vous aidera à entendre  
ce que je vous dirai la prochaine fois 

…lire un petit livre qui, chez Desclée de Brouwer, est 
paru sous le nom du Pari de PASCAL par un M. Georges BRUNET21, 
qui sait admirablement bien ce qu'il dit.  
 
Comme vous l'avez vu tout à l'heure, ce n'est pas vrai de 
tous les professeurs ! Mais lui, il le sait.  
Ce qu'il dit ne va pas loin, d'ailleurs, mais au moins  
il sait ce qu'il dit.  
 
D'autre part, c'est un débrouillage…  

pour vous indispensable 
…de ce qu'il en est de cette petite feuille de papier pliée en quatre dont, 
comme je l'ai déjà dit, je me suis déjà exprimé  
là-dessus, on a fait les poches à PASCAL, PASCAL mort.  
 
Je parle beaucoup du Dieu mort, c'est probablement pour 
nous délivrer de bien d'autres rapports avec d'autres  
que j'ai évoqués tout à l'heure :  
mes rapports avec FREUD mort, ça a un tout autre sens. 
 
Mais si vous voulez bien lire ce Pari de PASCAL de Georges 
BRUNET, au moins saurez-vous de quoi je parle, quand  
je parlerai de ce texte, qui en est à peine un quart, 
comme vous le verrez, c'est une écriture qui se recouvre 
elle-même, qui s'embrouille, qui s'entrecroise, qui 
s'annote. On a fait un texte pour le plaisir, bien sûr, 
des professeurs. Ce plaisir est court, car ils n’en ont 
jamais absolument rien tiré. 
 
Il y a quelque chose qui est, par contre, tout à fait 
clair, et c'est par là que je commencerai la prochaine 
fois, c'est qu'il ne s'agit strictement de rien d'autre 
que justement du « je ».  

                                                 
21   Georges Brunet : Le pari de Pascal, Desclée de Brouwer, 1956. 



 124

On passe son temps à se demander si Dieu existe,  
comme si même c'était une question.  
Dieu est, ça ne fait aucune espèce de doute,  
ça ne prouve absolument pas qu'il existe.  
La question ne se pose pas.  
Mais il faut savoir si « je » existe. 
 
Je pense pouvoir vous faire sentir que c'est autour  
de cette incertitude « est-ce que je existe ? »  
que se joue le pari de PASCAL. 
 



 125

 
 
15  Janvier  1969                           Table des séances 
 
 
 
 
 
 
J'ai annoncé la dernière fois que je parlerai du pari de 
PASCAL, c'est une responsabilité… J'ai appris même qu'il 
y avait des gens qui modifient leur horaire… 

enfin… qui venaient une fois de plus 
 à Paris qu'ils n'auraient prévu 

…pour savoir ce que j'en dirai. C'est vous dire si c'est 
lourd à porter pareille déclaration .  
 
Il est certain que je ne peux pas me mettre ici à vous 
rapporter, à faire un discours exhaustif sur tout ce qui 
s'est énoncé autour du pari de PASCAL. Je suis forcé donc 
de supposer chez vous une certaine connaissance massive  
de ce dont il s'agit dans le pari de PASCAL.  
 
Je ne peux pas, à proprement parler, le réénoncer parce 
que comme je vous l'ai dit déjà la dernière fois,  
ce n'est pas à proprement parler un énoncé qui se tienne. 
c'est même ce qui a étonné les gens, c'est que quelqu'un 
dont on a l'assurance qu'il était capable de quelque 
rigueur ait proposé quelque chose d'aussi intenable. 
 
Je pense avoir introduit assez, très juste assez,  
la dernière fois ce qui motive en gros l'usage que nous 
allons en faire. Mais enfin ne perdons pas notre temps  
à le rappeler, cet usage, vous allez bien le voir. 
Ce n'est pas la première fois, d'ailleurs, que j'en 
parle. Un certain jour de Février 1966, je crois,  
j'ai déjà amené ce pari, et très précisément à propos de 
l'objet(a). Vous verrez que nous allons aujourd'hui rester 
autour de cet objet.  
 
Déjà ceux qui se souviennent… 

peut-être y en a-t-il quelques-uns,  
j'en suis même sûr  

…de ce que j'en ai dit alors, voient bien de quoi il 
s'agit.  



 126

Il s'est trouvé qu'on m'avait demandé d'aller en reparler 
en octobre 1967 à Yale, et j'ai eu si fort à faire avec 
des gens qui motivent cet effort d'enseignement, à savoir 
les psychanalystes, que j'ai manqué de parole à ces gens 
de Yale. Je n'ai su que bien après que cela avait fait 
une manière de petit scandale, c'est vrai, ce n'était pas 
très poli.  
 
Nous allons tâcher aujourd'hui de dire ce que j'aurais pu 
énoncer là-bas, sans qu'il y ait d'ailleurs plus de 
préparation que rien pour l'entendre. Mais, commençons 
tout à fait au ras du sol, comme si nous étions à Yale.  
 
Il s'agit de quoi ?  
En gros, vous avez dû entendre parler de quelque chose 
qui s'énonce et qui plusieurs fois s'écrit dans le texte 
de ce qu'on a réuni sous le titre de Pensées, Pensées de PASCAL, 
et qui au départ a quelque chose déjà d'aussi scabreux que 
l'usage qu'on fait de ce qui s'appelle le pari lui-même.  
 
Vous le savez, ces Pensées, c'étaient des notes prises pour 
un grand ouvrage. Seulement, l'ouvrage n'était pas fait, 
alors on l'a fait à sa place. On a d'abord fait un 
ouvrage… 

c'est l'édition des Messieurs de Port-royal 
…ce n'est pas du tout un ouvrage mal fait, c'étaient des 
copains, et…  

comme nous en témoigne un nommé FILLEAU DE LA CHAISE 
qui n'est pas à proprement parler une lumière  
mais qui est très lisible 

…PASCAL leur avait très bien expliqué ce qu'il voulait 
faire, et ils ont fait ce que PASCAL avait indiqué.  
 
Il n'en reste pas moins que ça laissait tomber pas mal  
de choses dans les énoncés écrits en notes aux fins  
de la construction de cet ouvrage.  
Alors d'autres se sont risqués à la reconstruction 
autrement. Et puis d'autres se sont dit :  
 

« Puisqu'en somme à mesure qu'avance notre culture, nous nous apercevons que le discours, 
                  c'est pas une chose si simple que ça et qu'à le rassembler, eh bien, il y a de la perte. »  
 
Alors on s'est mis à faire des éditions qu'on appelle 
critiques, mais qui prennent une portée tout à fait 
différente quand il s'agit d'un recueil de notes.  



 127

Là encore, ça a été un peu coton.  
 
Nous avons plusieurs éditions, plusieurs façons de 
grouper ces liasses comme on dit : celle de TOURNEUR, 
celle de LAFUMA, celle de X, celle de Z.  
Cela ne simplifie pas les choses, mais ça les éclaire 
assurément, rassurez-vous. 
 
Pour le pari, c'est tout à fait à part.  
C'est un petit morceau de papier plié en quatre. 
 
C'était l'intérêt de ce que je vous recommandais,  
c'était de vous en apercevoir puisque dans ce livre  
il y a la reproduction du petit papier plié en quatre  
et puis un certain nombre de transcriptions.  
 
Car ceci aussi pose un problème étant donné que ce sont 
des notes prises, cursives, avec des recoupages divers, 
une multitude de ratures, de paragraphes entiers écrits 
entre les lignes d'autres paragraphes, et puis une 
utilisation des marges avec des renvois, tout cela 
d'ailleurs assez précis et donnant ample matière à examen 
et à discours.  
 
Mais il y a une chose que nous pouvons tenir pour 
assurée, c'est que jamais PASCAL n'a prétendu faire tenir 
le pari debout.  
Ce petit papier devait pourtant lui tenir à cœur puisque 
tout indique qu'il l'avait dans sa poche, à la même place 
où j'ai pour l'instant le machin là, de cette chose qui 
ne sert à rien ! [ le micro ]  
 
En gros, vous avez entendu parler de quelque chose  
qui a cette sonorité : « renoncer aux plaisirs » .  
cette chose dite au pluriel s'est aussi répétée au 
pluriel. Et d'ailleurs chacun sait que cet acte serait au 
principe de quelque chose qu'on appellerait la vie chrétienne.  
C'est le bruit de fond, ça.  
 
À travers tout ce que nous énonce PASCAL, et d'autres 
autour de lui, au titre d'une éthique, ceci sonne au loin 
comme le bruit d'une cloche.  
 
Il s'agit de savoir si c'est un glas.  
En fait, ce n'est pas tellement un glas que ça.  



 128

Ça a de temps en temps une petite tournure plus gaie.  
Je voudrais vous faire sentir que c'est le principe même 
sur lequel s'installe une certaine morale qu'on peut 
qualifier de la morale moderne. Pour faire entendre  
ce que je suis en train d'avancer, je vais faire  
quelques rappels de ce qu'il en est effectivement.  
 
Le réinvestissement - comme on dit - des bénéfices,  
qui est fondamental… 

c'est ce qu'on appelle encore l'entreprise,  
« l'entreprise capitaliste », pour la désigner en propres termes 

…ne met pas le moyen de production au service du plaisir. 
 
C'est même au point que toute une face de quelque chose 
qui se manifeste dans les marges, est par exemple  
un effort, un effort tout à fait timide, et qui ne s'imagine pas 
du tout voguer vers le succès mais plutôt jeter un doute 
sur ce qu'on peut appeler notre « style de vie ».  
 
Cet effort, nous l'appellerons un effort de réhabilitation de la dépense, 
et un nommé Georges BATAILLE… 

penseur en marge de ce qu'il en est de nos affaires 
…a cogité et produit là-dessus quelques ouvrages  
tout à fait lisibles mais qui ne sont pas pour autant 
voués à l'efficacité. 
 
Quand je dis que c'est la morale moderne, je veux dire par là…  

c'est un premier abord de la question 
…qu'à voir les choses historiquement, ceci répond à une cassure.  
De toute façon, il n'y a pas lieu de la minimiser.  
 
Cela ne veut pas dire non plus que, comme toute cassure 
historique, il faille s'y tenir pour saisir de quoi il 
s'agit, et ce n'est pas plus mal d'en marquer le temps.  
 
La recherche d'un bien-être - je ne peux pas énormément 
insister, parce que le temps nous est compté, bien sûr 
comme toujours, sur ce qui justifie l'emploi de ce terme, 
mais enfin tous ceux qui suivent, même de temps en temps, 
superficiellement ce que je dis doivent tout de même  
se souvenir de ce que j'ai rappelé à cet endroit de  
la distinction :  

- du Wohl, das Wohl, là où on se sent bien,  
- et de das Gute : du bien,  

en tant que KANT les distingue.  



 129

 
Il est tout à fait clair que c'est là un des points vifs 
de ce que j'ai appelé tout à l'heure « la cassure ».  
 
Quelle que soit la justification des énoncés de KANT…  

qu'il faille y trouver l'âme même de l'éthique, ou bien 
comme je l'ai fait, l'éclairer de son rapport avec SADE  

…c'est un fait de la pensée que ça se soit produit. 
 
Nous avons depuis quelque temps la notion que « les faits de la pensée » 
ont un arrière-plan, peut-être quelque chose déjà qui est 
de l'ordre de ce que j'ai rappelé, à savoir la structure qui 
résulte d'un certain usage des moyens de production qui est là-
derrière, mais comme s'y avance ce que j'articule cette 
année, il y a peut-être eu d'autres façons de le prendre.  
 
En tous les cas, par ce « bien-être », je vise ce qui,  
dans la tradition philosophique, s'est appelé ἡδονή  [ édoné ], le plaisir.  
 
Cet ἡδονή  [ édoné ], tel qu'on s'en est servi, suppose que 
réponde au plaisir un certain rapport que nous appellerons 
rapport de juste ton, avec la nature dont nous…  

les hommes, ou les présumés tels 
…serions dans cette visée moins les maîtres que les célébrants.  
 
C'est bien là ce qui guide ceux qui… 

disons, de toute antiquité 
…quand ils commencent, pour fonder la morale, à prendre 
ce repère… 

que le plaisir doit tout de même nous guider dans 
cette voie, que c'est le maillon originel en tout cas 

…que ce dont il va s'agir, c'est plutôt de poser comme 
une question pourquoi certains de ces plaisirs sortent de ce juste ton.  
 
Il s'agit alors de plaisirer - si je puis dire - le plaisir 
lui-même, de trouver le module du juste ton au cœur de ce 
qu'il en est du plaisir, et de s'apercevoir de ce qui est 
en marge et qui paraît fonctionner d'une façon pervertie 
et néanmoins justifiable au regard de ce que le plaisir 
donne la mesure.  
 
Il est à remarquer quelque chose, c'est que c'est à juste 
titre qu'on peut dire que cette visée entraîne un 
ascétisme, un ascétisme auquel on peut donner son 
panonceau qui est celui-ci : « pas trop de travail ». 



 130

Eh bien, jusqu'à un certain moment, ça n'a pas semblé 
faire un pli. Mais je pense tout de même, tous tant que 
vous êtes ici, que vous vous apercevez que nous ne sommes 
plus dans ce bain-là parce que nous, pour obtenir « pas trop 
de travail » il faut que nous en foutions un sacré coup !  
 
La grève, par exemple, qui ne consiste pas seulement à se 
croiser les bras mais aussi à crever de faim pendant ce 
temps-là. Jusqu'à un certain moment, on n'avait jamais eu 
besoin de recourir à des moyens comme ça. C'est ce qui 
montre bien qu'il y a quelque chose de changé pour qu'il 
faille faire tant d'efforts pour avoir « pas trop de travail ».  
 
Ça ne veut pas dire que nous soyons dans un contexte  
qui suit une pente naturelle. En d'autres termes, 
l'ascétisme du plaisir, c'était quelque chose qui avait  
à peine besoin d'être accentué pour autant que la morale 
fût fondée sur l'idée qu'il y avait quelque part  
un « Bien » et que c'est dans ce Bien que résidait la loi. 
Les choses semblaient être d'un seul tenant dans cette 
suite que je désigne. 
 
Otium cum dignitate 22 règne dans HORACE, vous le savez… 

ou vous ne le savez pas ! Tout le monde le savait  
au siècle dernier parce que tout le monde s'occupait 
d'HORACE, mais grâce à la solide éducation que vous 
avez reçue au lycée vous ne savez même pas ce que 
c'est qu'HORACE ! 

…dans la nôtre, nous en sommes au point où bientôt otium, 
c'est-à-dire la vie de loisir, naturellement pas nos loisirs  
qui sont des loisirs forcés :  
on vous donne des loisirs pour que vous alliez chercher 
un billet à la gare de Lyon, et puis dare dare, et puis 
il s'agit de le payer, et puis il s'agit de se 
transporter aux sports d'hiver.  
 
Là, pendant quinze jours, vous allez vous appliquer à un 
solide pensum, celui qui consiste à faire la queue au bas 
des téléskis, on n'est pas là pour rigoler ! Le type qui 
ne fait pas ça, qui ne va pas travailler aux loisirs,  
il est indigne : otium pour l'instant est cum indignitate.  
 
Et plus ça ira, plus ça sera comme ça, sauf accident.  

                                                 
22   Otium cum dignitate ( Noble oisiveté) :  expression de Cicéron à la louange des lettres, qui procurent à l'homme d'État retiré  
des affaires un noble emploi de ses loisirs. 



 131

 
Le refus du travail de nos jours, autrement dit ça relève 
d'un défi, il se pose et ne peut se poser que comme défi.  
 
Pardon d'insister encore.  
 
Saint-THOMAS, pour autant qu'il réinjecte une pensée 
aristotélicienne formellement… 

je dis seulement formellement 
…dans le christianisme, ne peut ordonner…  

encore lui, Saint-THOMAS, qui peut vous sembler, 
comme ça, être de mine assez grise 

…il ne peut ordonner le « Bien », comme le « Souverain Bien », 
qu'en termes en fin de compte hédonistes.  
 
Bien sûr, il ne faut pas voir ça d'une façon monolithique, 
ne serait-ce que pour la raison que toutes sortes de 
maldonnes s'introduisent dans ces sortes de propositions 
qui étaient d'ores et déjà - pendant qu'elles régnaient – 
patentes, et il est certain que d'en suivre la trace et  
de voir comment les différents directeurs d'âmes s'en sont 
tirés impliquerait beaucoup d'efforts de discernement. 
 
Ce que j'ai voulu faire, c'est simplement ici rappeler  
où nous sommes axés du fait qu'assurément il y a eu  
à cet égard un déplacement radical et que pour nous les 
départs ne peuvent être bien évidemment que d'interroger 
l'idéologie du plaisir par ce qui nous rend quelque peu périmé  
tout ce qui l'a soutenue. Ceci en nous plaçant au niveau 
des moyens de production pour autant que, pour nous,  
ce sont eux qui en conditionnent réellement, de ce plaisir, 
la pratique.  
 
Il me semble que j'ai suffisamment indiqué déjà  
tout à l'heure comment on peut mettre sur une page : 
  

- d'un côté la publicité pour le bon usage des 
vacances, à savoir l'hymne au soleil, 
  

- et de l'autre côté l'astreinte aux conditions du téléski.  
 
Il suffirait d'y ajouter que tout ceci se passe tout à 
fait aux dépens du simple arrangement de la vie ordinaire 
et de ces chancres de sordidité au milieu desquels nous 
vivons, dans les grandes villes tout spécialement. 



 132

 
C'est très important à rappeler pour s'apercevoir qu'en 
somme, l'usage que nous faisons dans la psychanalyse  
du principe du plaisir à partir du point où il se situe,  
où il règne, à savoir dans l'inconscient, ceci veut dire 
que le plaisir, que dis-je, sa notion même, sont aux 
catacombes et que la découverte de FREUD là-dessus fait 
office du visiteur du soir, de celui qui revient de loin 
pour trouver les étranges glissements qui se sont opérés 
pendant son absence.  
 

« Savez-vous où je l'ai retrouvée - semble-t-il nous dire - cette fleur de notre âge, 
 cette légèreté : le plaisir ? Maintenant il s'essouffle dans les souterrains : Acheronta,  
dit Freud, seulement occupé à empêcher que tout ne saute, à imposer une mesure à tous ces 
enragés, en y glissant quelque lapsus, parce que si ça tournait rond, où irions-nous ? » 

 
Il y a là donc, dans ce principe du plaisir de FREUD,  
quelque chose comme ça, un pouvoir de rectification,  
de tempérament, de moindre tension comme il s'exprime.  
C'est comme une sorte de tisseuse invisible qui resterait 
veiller à ce qu'il n'y ait pas trop de chauffe au niveau 
des rouages. 
 
Quel rapport entre cela et ce plaisir souverain du farniente 
contemplatif que nous recueillons dans les énoncés 
d'ARISTOTE par exemple ?  
 
Ceci peut-être est de nature… 

si j'y reviens, ce n'est pas pour toujours tourner en rond 
…à nous donner un soupçon qu'il y a peut-être tout de 
même là quelque ambiguïté, je veux dire un fantasme  
qu'il faut peut-être aussi nous garder de prendre trop  
au pied de la lettre, quoique bien sûr le fait qu'il nous 
arrive après tant de dérive, rende sans doute bien précaire 
d'apprécier ce qu'il en était en son temps. 
 
Ceci pour corriger ce qui, dans mon discours, jusqu'au 
point où j'en suis parvenu, pourrait sembler être 
référence au « bon vieux temps ». On sait qu'on y échappe 
difficilement, mais ce n'est pas une raison non plus pour 
ne pas marquer que nous ne lui donnons pas trop de créance. 
 
Quoi qu'il en soit, la figure du plaisir, même celle qui 
est chez FREUD, est frappée d'une ambiguïté avouée, celle 
justement de l'Au-delà - comme il l'a dit – du principe du plaisir.  
 



 133

Nous n'allons pas ici nous étendre.  
 
Pour nous en acquitter nous dirons… FREUD écrit :  
 

« La jouissance est masochiste dans son fond ».  
 
Il est bien clair qu'il n'y a là que métaphore,  
puisque aussi bien le masochisme est quelque chose d'un 
niveau autrement organisé que cette tendance radicale.  
 
La jouissance se porterait… 

nous dit FREUD quand il essaie d'élaborer  
ce qui d'abord n'est articulé que métaphoriquement 

…à rabaisser le seuil nécessaire au maintien de la vie, 
ce seuil que le principe du plaisir lui-même définit comme un 
infimum, c'est-à-dire le plus bas des hauts, la plus basse tension 
nécessaire à ce maintien.  
 
Mais on peut tomber au-dessous encore, et c'est là que 
commence - et ne peut que s'exalter - la douleur, si vraiment 
ce mouvement, comme il nous le dit, tend vers la mort.  
 
Autrement dit, derrière le constat d'un phénomène… 

dont nous pouvons le tenir pour lié à un certain 
contexte de pratique, à savoir l'inconscient 

…c'est un phylum d'une nature toute différente que FREUD 
ouvre avec cet « Au-delà… ».  
 
Sans doute est-il certain qu'ici l'ambiguïté… 

comme ce que je viens d'énoncer  
n'a pas manqué d'en préserver l'instance 

…qu'une certaine ambiguïté se profile entre : 
  

- cette pulsion de mort d'une part, théorique, 
  
- et un masochisme qui n'est que pratique beaucoup plus 

astucieuse - mais de quoi ? – tout de même de cette 
jouissance en tant qu'elle n'est point identifiable à 
la règle du plaisir.  

 
Autrement dit, avec notre expérience, l'expérience 
psychanalytique, la jouissance, si vous me permettez ceci 
pour abréger, se colore. Il y a tout un arrière-fond, 
bien sûr, à cette référence. 



 134

Il faudrait dire qu'au regard de l'espace avec ses trois 
dimensions, la couleur, si nous savions y faire, pourrait 
en ajouter sans doute une ou deux, peut-être trois…  
Car dès cette note, apercevez-vous à cette occasion  
que les Stoïciens, les Épicuriens, les doctrinaires  
du règne du plaisir, au regard de ce qui s'ouvre à nous 
comme interrogation, ça reste encore du noir et blanc ? 
 
J'ai essayé, depuis que j'ai introduit dans notre 
maniement cette fonction de la jouissance, d'indiquer 
qu'elle est rapport au corps essentiellement,  
mais non pas n'importe lequel.  
 
Ce rapport qui se fonde sur cette exclusion en même temps inclusion 
qui fait tout notre effort vers une topologie qui corrige 
les énoncés jusqu'ici reçus dans la psychanalyse car  
il est clair qu'on ne parle que de ça à tous les stades…  

rejet, formation du non-moi,  
je ne vais pas tous les rappeler 

…mais fonction de ce qu'on appelle incorporation et  
qu'on traduit introjection, comme s'il s'agissait d'un rapport 
d'intérieur à extérieur et non pas d'une topologie 
beaucoup plus complexe.  
 
L'idéologie analytique, en somme, telle qu'elle s'est 
exprimée jusqu'ici est d'une maladresse remarquable qui 
s'explique par ceci : la non construction d'une topologie adéquate. 
 
Ce qu'il faut saisir, c'est que cette topologie… 

je veux dire celle de la jouissance 
…elle est la topologie du sujet.  
C'est elle qui, à notre existence de sujet, poursoit. C'est 
un mot nouveau, qui m'est sorti comme ça, le verbe poursoir.  
 
Je ne vois pas pourquoi, depuis le temps qu'on parle  
de l'en-soi et du pour-soi, on ne pourrait pas faire des 
variations. C'est extraordinairement amusant.  
 
Par exemple vous pourriez écrire l'en-soi comme ça :  
« anse-oie » ou bien « ensoie ». Je vous en passe.  
Quand je suis tout seul, je m'amuse beaucoup !  
 
L'intérêt du verbe poursoir, c'est que tout de suite il 
trouve des petits amis, pourvoir par exemple, ou bien surseoir. 



 135

Il faut modifier l'orthographe s'il est du côté de surseoir 
il faut l'écrire pourseoit.  
 
L'intérêt, c'est si ça aide à penser des choses et en 
particulier une dichotomie :  
 

- le sujet est-il, contre la jouissance, poursu ?  
En d'autres termes s'y éprouve-t-il ?  
Mène-t-il son petit jeu dans l'affaire ?  
Est-il maître à la fin du compte ?  

 
- Ou est-il à la jouissance poursis ?  

Est-il en quelque sorte dans sa dépendance, esclave ?  
 
C'est une question qui a son intérêt, mais pour s'y 
avancer, il faut partir bien de ceci qu'en tout cas tout 
notre accès à la jouissance est commandé par la topologie 
du sujet, et ça, je vous assure que ça fait quelques 
difficultés au niveau des énoncés concernant la jouissance. 
 
Il m'arrive de parler avec des personnes pas forcément  
en vue mais très intelligentes.  
 
Il y a une certaine façon de penser que la jouissance 
pourrait s'assurer de cette conjonction impossible  
qui est celle que j'ai énoncée la dernière fois  
entre le discours et le langage formel qui est évidemment 
liée au mirage de ceci : que tous les problèmes de la jouissance sont 
essentiellement liés à cette division du sujet, mais ce n'est pas parce que  
le sujet ne serait plus divisé qu'on retrouverait la jouissance.  
Il faut à ça faire très attention.  
 
En d'autres termes, le sujet fait la structure de la 
jouissance, mais jusqu'à nouvel ordre, tout ce qu'on peut 
en espérer, ce sont des pratiques de récupération.  
Ceci veut dire que ce qu'il récupère n'a rien à faire 
avec la jouissance, mais avec sa perte.  
 
Il y a un nommé HEGEL qui s'est déjà posé, et fort bien, 
ces problèmes. Il n'écrivait pas « pour-soi » comme moi,  
et ceci n'est pas sans conséquences.  
 
La façon dont il construit l'aventure de la jouissance 
est certes, comme il convient, entièrement dominée par  
la Phénoménologie de l'esprit, c'est-à-dire du sujet.  



 136

 
Mais l'erreur est, si je puis dire, initiale,  
et comme telle, elle ne peut que porter jusqu'à la fin  
de son énonciation ses conséquences.  
 
Il est très singulier qu'à faire partir cette dialectique, 
comme on s'exprime, des rapports du maître et de l'esclave,  
il ne soit pas manifeste… 

et d'une façon tout à fait claire du fait même  
dont il part, à savoir la lutte à mort,  
de pur prestige insiste-t-il 

…qu'assurément ceci veut dire que le maître a renoncé à la jouissance.  
 
Et comme ce n'est pas pour autre chose que pour le salut 
de son corps que l'esclave accepte d'être dominé,  
on ne voit pas pourquoi, dans une telle perspective 
explicative, la jouissance ne lui reste pas sur les bras.  
 
On ne peut tout de même pas à la fois manger son gâteau et le garder. Si le maître s'est engagé 
dans le risque au départ, c'est bien parce qu'il laisse à l'autre la jouissance. 
 
Est-ce qu'il faut que j'indique, que je rappelle,  
que j'évoque à cette occasion ce que toute la littérature 
antique nous témoigne, à savoir que d'être esclave,  
ce n'était pas si embêtant que cela, ça vous dispensait 
en tout cas de beaucoup d'ennuis politiques.  
 
Pas de malentendu n'est-ce pas, je parle d'un esclave mythique, 
celui du départ de la phénoménologie de HEGEL.  
Et cet esclave mythique, il a ses répondants.  
 
Ce n'est pas pour rien que dans la comédie…  

ouvrez TÉRENCE 23 !  
…la jeune fille destinée au triomphe final du mariage 
avec l'aimable fils-à-papa est toujours une esclave.  
 
Pour que tout soit bien et pour se foutre de nous,  
car c'est la fonction de la comédie, il se trouve qu'elle 
est esclave mais tout de même de très bonne famille :  
c'est arrivé par accident ! Et à la fin, tout se révèle.  
                                                 
23    Térence, Heauton timorumenos  Le bourreau de soi-même (acte I, sc.1 :  Chremes : « Homo sum, humani nil a me alienum puto. »)   
        in Théâtre complet, Gallimard, 1990, Coll. Folio.  
 

 

 



 137

 
À ce moment-là, le fils-à-papa en a assez mis pour que 
décemment il ne puisse pas dire :  
 

« Je ne joue plus ! Si j'avais su que c'était la fille du meilleur copain de papa, 
     jamais je ne m'en serais occupé ! »  

 
Mais le sens de la comédie antique, c'est ça justement, 
c'est de nous désigner, quand il s'agit de la jouissance, 
que la fille du maître du lopin à côté, ce n'est pas elle 
la plus indiquée, elle a quelque chose comme ça  
d'un petit peu raide, elle est un peu trop liée  
à ce qui lui attient de patrimoine. 
 
 
Je vous demande pardon d'où ces petites fables nous entraînent, 
mais c'est pour dire que c'est d'un autre ordre, ce que 
l'évolution historique récupère en libérant les esclaves.  
 
Elle les libère… 

on ne sait pas de quoi 
…mais il y a une chose certaine, c'est : 
  

- qu'à toutes les étapes, elle les enchaîne, 
  

- à toutes les étapes de la récupération,                    
elle les enchaîne au plus-de-jouir qui est… 

comme je pense depuis le début  
de cette année l'avoir assez énoncé 

… « autre chose », c'est-à-dire ce qui répond 
  

- non pas à la jouissance, 
  

- mais à la perte de la jouissance en tant que d'elle surgit ce qui 
devient la cause conjuguée du désir de savoir             
et cette animation que j'ai récemment qualifiée           
de féroce qui procède du plus-de-jouir.  

 
Tel est l'authentique mécanisme, et il importe de  
le rappeler au moment où tout de même nous allons parler 
de PASCAL, parce que PASCAL, comme nous tous,  
est un homme en son temps. 
  



 138

 
Bien sûr que « Le  pari   » a à faire avec le fait que  
dans les mêmes années… 
 

et sur ces points de petite histoire, faites-moi 
confiance, j'ai fait le tour de ce qui peut se lire, 
je vous signale simplement que mon ami GUILBAUD24  
a fait là-dessus dans des revues… 

je n’en ai que le « tiré à part » mais j'essaierai tout de 
même de savoir où vous pourriez les retrouver 

…quelques courts, très courts petits articles qui 
sont tout à fait décisifs quant au rapport de ce Pari. 
Il n'est pas le seul d'ailleurs : dans le livre  
de BRUNET25, la chose est également traitée 
 

…la règle des partis26, c'est quelque chose sur lequel  
il faudrait en dire long pour vous en montrer l'importance 
dans le progrès de la théorie mathématique.  
 
Sachez simplement qu'il n'est rien de plus en pointe  
au regard de ce dont il s'agit, pour nous, quand il 
s'agit du sujet.  
 
S'intéresser à ce qu'il en est de ce qu'on appelle  
« le jeu » en tant que c'est une pratique foncièrement 
définie par ceci qu'elle comporte un certain nombre de 
coups qui ont lieu à l'intérieur de certaines règles : 
rien n'isole d'une façon plus pure ce qu'il en est de nos 
rapports au signifiant.  
 
Ici en apparence, rien d'autre qui nous intéresse que la 
manipulation la plus gratuite dans l'ordre de la combinaison.  
Poser pourtant la question de ce qu'il en est des 
décisions à prendre dans ce champ du gratuit, est fait 
pour souligner que nulle part elle ne prend plus de force 
et de nécessité.  
 
C'est à ce regard que le pari qui en est fait… 

si nous nous apercevons que tout y manque  
des conditions recevables en un jeu 

…prend sa portée.  

                                                 
24   G. Th. Guilbaud : mathématicien français, Institut Poincaré de la  MSH, spécialisé dans les mathématiques des sciences humaines : 
théorie des jeux, Cf. : « Pour  qu’on lise Pascal » in Revue francaise de recherche opérationnelle 6ème année - 3 ème trimestre 1962 – n° 24 : 
pp195-198, La règle des partis et la ruine des joueurs, et Leçons d'à peu près, C. Bourgois)  
25   Georges Brunet : Le pari de Pascal, op. cit. 
26  Cf. Séminaire L’Objet de la psychanalyse, séance du 02-02-1966. 



 139

 
Les efforts des auteurs pour en quelque sorte le rationaliser 
au regard de ce qui était en effet pour PASCAL… 

mais il devait bien être le premier à le savoir 
…la référence, et démontrer que ça ne colle pas,  
c'est cela qui fait le prix de la façon dont le pari  
est par PASCAL manié.  
 
Et là dans le texte de PASCAL… 

et repris par les auteurs avec un mode à courte vue 
qui est bien là la chose la plus exemplaire et dont 
on peut dire qu'après tout les auteurs nous rendent 
le service de montrer comment s'installe l'impasse où 
ils s'obstinent  

…cette façon de mettre en valeur, au regard de cette 
décision, les rapports d'extension de l'enjeu, à savoir :  
 

- d'un côté une vie à la jouissance de laquelle on 
renonce, pour en faire tout à fait de la même façon 
que PASCAL le signale dans l'étude de ce qu'on 
appelle « règle des partis » : quand c'est dans le jeu, 
c'est perdu, c'est le principe de la mise,  

 
- la mise de l'autre côté, de celui du partenaire,  

est ce que PASCAL articule une infinité de vies infiniment heureuses. 
 
Je vous signale qu'ici un point s'ouvre de savoir si 
cette infinité de vie est à penser au singulier ou au pluriel. 
Une infinité de vie, au singulier, cela ne veut pas dire  
grand-chose si ce n'est de changer le sens qu'a dans ce 
contexte, le contexte de « la règle des partis », le mot infinité.  
 
Néanmoins nous sommes là livrés à l'ambiguïté du petit 
papier : Le mot « heureuse » n'est pas terminé,  
pourquoi le mot « vie » serait-il complet ?  
De l' « s » qui pourrait aussi bien lui attenir, […]  
la face numérale d'une comparaison qui est celle ici 
promue, à savoir :  
du rapport numéral entre les enjeux, avec quelque chose 
qui n'a pas d'autre nom que l'incertitude et qui est 
prise elle-même telle, numériquement, que PASCAL écrit :  
 

« …qu'au regard même d'un hasard de gain - écrit-il –  
  on peut supposer une infinité de hasards de perte… »  

 



 140

Introduire donc comme numérique l'élément de hasard…  
alors qu'il a été proprement exclu dans ce qu'il 
énonce de la règle des partis, qui comporte pour être 
énoncée l'égalité des hasards 

…montre bien qu'en tout cas, c'est sur le plan numérique 
que doit même être mesuré l'enjeu. 
 
J'insiste car dans ce petit papier… 

qui n'est nullement une rédaction ni un état 
définitif, qui est une succession de signes  
d'écriture qui sont faits 

…il est aussi bien, en d'autres points, énoncé qu'à 
parier ce dont il s'agit… 

c'est-à-dire l'incertitude fondamentale,  
à savoir : « y a-t-il un partenaire ? » 

…en d'autres points PASCAL énonce :  
 

« Il y a une chance sur deux. »  
 
À savoir Dieu existe ou n'existe pas, procédé dont,  
bien sûr, nous voyons assez l'intenable et qui n'a pas 
besoin d'être réfuté.  
 
Mais est-ce qu'on ne voit pas qu'en ceci tout réside 
précisément à ce niveau de l'incertitude ?  
 
Car il est bien clair que rien ne s'impose de ce calcul 
et qu'on peut toujours opposer à la proposition du pari :  
 

« Ce que j'ai, je le tiens, et avec cette vie j'ai déjà bien assez à faire. »  
 
PASCAL en rajoute et il nous dit qu'elle n'est rien,  
mais qu'est-ce à dire…  

non pas zéro, car il n'y aurait ni jeu… il n'y aurait 
pas de jeu parce qu'il n'y aurait pas de mise 

…il dit qu'elle est un rien, ce qui est une toute autre 
affaire, car c'est très précisément de cela qu'il s'agit 
quand il s'agit du plus-de-jouir.  
 
Et d'ailleurs s'il y a là quelque chose qui porte au plus 
vif, au plus radical notre passion de ce discours,  
c'est bien parce que c'est de cela qu'il s'agit.  
 
L'opposition sans doute tient toujours.  
 



 141

Est-ce qu'à miser dans un tel jeu, je ne gage point trop ? 
 
Et c'est bien pour cela que PASCAL le laisse inscrit dans 
l'argumentation de son supposé contradicteur,  contradicteur 
qui n'est pas ailleurs qu'en lui-même puisqu'il est le 
seul à connaître le contenu de ce petit bout de papier.  
 
Mais il lui répond :  

« Vous ne pouvez pas ne pas parier  parce que vous êtes engagé. »  
Et en quoi ?  
 
Vous n'êtes pas engagé du tout sauf si domine ceci : 
que vous avez à prendre une décision, c'est-à-dire ce qui 
dans le jeu, dans la théorie du jeu comme on dit de nos jours, 
qui n'est que la suite absolument directe de ce que 
PASCAL inaugure dans la règle des partis où la décision 
est une structure, et c'est parce qu'elle est réduite à 
une structure que nous pouvons la manipuler d'une façon 
entièrement scientifique.  
 
Seulement là, à ce niveau, si vous devez prendre une 
décision, quelle qu'elle soit des deux, si vous êtes 
engagé de toute façon, c'est à partir du moment où vous 
êtes interrogé de cette façon, et par PASCAL,  
c'est-à-dire au moment où vous vous autorisez d'être 
« je » dans ce discours.  
 
La véritable ambiguïté, la dichotomie n'est pas entre 
« Dieu existe » ou « il n'existe pas ».  
 
Que PASCAL le veuille ou non, ce problème devient d'une 
tout autre nature à partir du moment où il a affirmé : 
« nous ne savons…  

non pas si Dieu existe, mais :  
…ni si Dieu est, ni ce qu'il est ».  
 
Et donc l'affaire concernant Dieu sera… 

les contemporains l'ont parfaitement senti et l'ont articulé 
…une affaire de fait, ce qui… 

si vous vous rapportez à la définition  
que j'ai donnée du fait 

…est une affaire de discours : il n'y a de fait qu'énoncé.  
 
Et c'est pourquoi nous sommes entièrement livrés à  
la tradition du livre.  
 



 142

Ce qui est en jeu dans le pari de PASCAL est ceci : 
  

- est-ce que « je » existe, 
 
- ou, si « je » n'existe pas,  

 
comme je vous l'ai déjà, au terme de mon précédent 
discours, énoncé.  
 
J'ai mis un temps…  

qui fut, comme il arrive et peut-être comme  
j'en suis un peu trop coutumier, trop de temps  

…à introduire le vif de ce dont il s'agit,  
mais je crois que ces prémisses étaient indispensables.  
 
Ceci m'amène donc à faire ici…  

pas spécialement opportunément 
…notre coupure d'aujourd'hui.  
 
Sachez seulement que si… 

contrairement à ce qu'on croit 
…le pari n'est pas sur la promesse mais sur l'existence de « je », 
quelque chose peut être déduit au-delà du pari de PASCAL, 
à savoir si nous mettons à sa place la fonction de la cause telle 
qu'elle se place au niveau du sujet, à savoir l'objet(a)… 

ce n'est pas la première fois  
que je l'aurai écrit ainsi : « l'a-cause  » 

…c'est précisément en tant que tout Le pari a cette essence 
de réduire cette chose qui n'est tout de même pas quelque chose 
que nous puissions, comme ça, tenir dans le creux d'une 
main, à savoir notre vie, dont après tout nous pourrions 
avoir une tout autre appréhension, une tout autre 
perspective, à savoir qu'elle nous comprend et sans 
limite, et que nous sommes là, lieu de passage, 
phénomène.  
 
Pourquoi la chose ne serait-elle pas soutenue ?  
 
Elle l'a été après tout. 
 
Que cette vie se réduise à ce quelque chose qui peut être 
ainsi mis en jeu, n'est-ce pas le signe que ce qui domine 
dans une certaine montée des rapports au savoir,  
c'est cette a-cause.  
 



 143

Et c'est là que nous aurons dans nos pas suivants  
à mesurer : ce qu'il résulte, au-delà de cette a-cause, 
d'un choix.  
 
Dire « je existe » a… 

au regard de ce rapport avec l' a-cause 
…toute une suite de conséquences parfaitement  
et immédiatement formalisables.  
 
Je vous en ferai la prochaine fois le calcul.  
 
Et inversement, le fait même de pouvoir ainsi le calculer, 
l'autre position… 

celle qui parle pour la recherche de ce qu'il en est 
d'un « Je » qui peut-être n'existe pas 

…va dans le sens de l'a-cause, dans le sens de ce à quoi 
PASCAL procède quand il invoque son interlocuteur  
à y renoncer :  
là pour nous prend son sens, la direction d'une recherche 
qui est expressément, pour ce qui est de la psychanalyse, 
la nôtre. 
 



 144

 
 
22  Janvier  1969                            Table des séances 
 
 
 
 
 
Le plus difficile à penser, c'est le 1.  
Qu'on s'y efforce, ça ne date pas d'hier.  
L'abord moderne est scripturaire.  
C'est un jour ce que j'ai extrait…  

à l'étonnement, je m'en souviens, d'un de mes 
auditeurs qui s'en émerveillait :  
« Ah ! Comment est-ce que vous avez pu accrocher ça, Einziger Zug ? »  

…ce que j'ai traduit d'une façon qui reste le trait unaire.  
 
C'est en effet le terme dont FREUD épingle une des formes 
de ce qu'il appelle identification.  
 
J'ai montré à cette date… 

d'une façon suffisamment développée pour que je n'aie pas  
à y revenir aujourd'hui mais seulement à le rappeler  

…qu'en ce trait réside l'essentiel de l'effet de ce qui…  
pour nous analystes, à savoir dans  
le champ où nous avons à faire au sujet 

…s'appelle la répétition. 
 
Ceci… 

que je n'ai point inventé mais qui est dit  
dans FREUD, pour peu seulement qu'on fasse  
à ce qu'il dit attention  

…ceci est lié d'une façon qu'on peut dire déterminante  
à une conséquence qu'il désigne comme l'objet perdu.  
 
Essentiellement, pour résumer, c'est dans le fait que  
la jouissance est visée dans un effort de retrouvailles,  
et qu'elle ne saurait l'être qu'à être reconnue par 
l'effet de la marque, que cette marque même y introduit  
la flétrissure d'où résulte cette perte, mécanisme 
fondamental et essentiel à confronter à ce qui était déjà 
apparu dans une recherche qui somme toute, se poursuivait 
sur la même voie, concernant toute essence et qui 
aboutissait à l'Idée : la préexistence de toute forme,  
et du même coup à faire appel à cette chose peu facile  
à penser - c'est là PLATON - c'est la réminiscence. 



 145

 
Ces points étant rappelés, nous en sommes au pari de Pascal. 
Son rapport à la répétition - je pense - n'est pas tout à fait 
inaperçu de beaucoup d'entre ceux qui sont ici.  
 
Pourquoi je passe maintenant par le pari de Pascal ?  
Ce n'est certes pas pour faire le bel esprit,  
ni du rappel philosophique, ni de la philosophie  
de l'histoire de la philosophie.  
 
Ce qui se passe au niveau du jansénisme, pour rappeler le 
contexte pascalien, c'est une affaire qui nous intéresse, 
en ceci précisément que l'historien… 

comme en bien d'autres choses 
…est bien incapable de s'y retrouver. 
 
Lisez un petit « Que-Sais-je ? », je m'excuse auprès de son 
auteur d'avoir oublié jusqu'à son nom27, mais j'ai lu  
le texte de bout en bout, et bien sûr pas pour me 
renseigner sur le jansénisme… 

je n'en dirai pas plus d'ailleurs sur ce qu'il en est 
de mon rapport à lui, ce serait une bien trop belle 
occasion pour vous de vous précipiter dans des 
déterminations historiques ou biographiques de mes intérêts 

…quoi qu'il en soit, il y a un bout de temps,  
il se trouve que j'ai pu en avoir l'appréhension  
en dehors de cette sorte de fantôme qui en reste,  
à savoir que c'étaient des gens qu'on appelle rigoristes, 
autrement dit qui vous empêchaient de vivre à votre gré.  
 
C'est tout ce qu'il en reste en effet, par un de ces 
surprenants effets d'ensablement dont il ne faut pas 
méconnaître que c'est aussi une dimension de l'histoire.  
 
Mais en lisant donc ce petit livre, je me suis donné  
le témoignage sur ce qu'on peut en dire, simplement à 
prendre les choses justement comme l'indique le titre  
de la collection, au niveau du « Que-Sais-je ? ».  
 
Il sait beaucoup de choses, l'auteur.  
 
Il repart des origines - si tant est qu'il y en ait - 
de la question qui s'y soulève.  

                                                 
27   Louis Cognet : Le Jansénisme, Coll. « Que-Sais-je ? » , 1961, P.U.F.   
 



 146

 
Il aboutit au point où la chose se noie dans la secousse 
de la Révolution française, et il avoue tout gentiment  
à la fin, qu'en fin de compte le jansénisme, on voit 
vraiment pas, à tout prendre, ce que ça a voulu dire,  
ce qui est tout de même, pour un travail de recension 
historique, une conclusion assez curieuse mais exemplaire. 
 
Une chose apparaît dans cette histoire, c'est qu'à  
la prendre à son niveau d'enregistrement historique,  
ça commence comme une affaire de théologiens.  
 
Et d'ailleurs c'est bien vrai JANSENIUS se trouve être 
d'eux le plus représentatif, disons même le plus digne  
de les représenter, ne serait-ce qu'en ceci qui est 
exemplaire, c'est qu'il apparaît que tout ce qui s'agite  
à l'époque autour du débat, de la contradiction et des 
condamnations qui lui font cortège, la question fondamentale, 
celle qu'il n'y a presque aucun des participants au débat 
qui ne l'agite, c'est : « Et d'abord vous ne l'avez pas lu »! ».  
 
Et il semble bien en effet que la très très grande 
majorité de ceux qui alors se passionnent, non seulement 
ne l'ont pas lu mais même ne l'ont pas ouvert.  
Certains pourtant, deux ou trois chefs de file, le Grand 
ARNAUD devaient l'avoir lu.  
 
D'ailleurs qu'avait-on besoin de le lire ?  
 
On avait lu bien d'autres choses et, elles, fondamentales, 
et en particulier avant… 

bien avant que paraisse cet ouvrage paru posthume, 
comme vous le savez peut-être, qui s'appelle 
l'Augustinus 28, de celui que je viens de nommer, 
l'évêque JANSEN 

…il y avait eu la pensée de Saint-AUGUSTIN dont on ne 
peut nier qu'elle soit au fondement du christianisme et 
que pour tout dire, la question est là patente dès qu'il 
s'agit du christianisme précisément. 
                                                 

28    L'Augustinus est un ouvrage théologique écrit par Cornelius Jansen, également connu sous son nom latin de Jansenius. L'ouvrage, 
dont le titre complet est « Augustinus seu doctrina Sancti Augustini de humanæ naturæ sanitate, ægritudine, medicinā adversùs Pelagianos et Massilienses » 
est publié en 1640 à Louvain, deux après la mort de Jansen. Il est rédigé en latin et divisé en trois volumes : le premier traite du 
pélagianisme, le second de la Chute et le troisième de la Grâce. Il alimente les controverses théologiques qui agitent la France et une partie 
de l'Europe sous le nom de jansénisme. 

 



 147

 
La mesure dans laquelle le christianisme nous intéresse, 
j'entends au niveau de la théorie, se mesure précisément 
au rôle donné à la Grâce.  
 
Qui ne voit pas que la Grâce a le plus étroit rapport 
avec ce que moi, partant de fonctions théoriques  
qui n'ont certes rien à faire avec les effusions du cœur, 
je désigne comme d(A), désir de l'Autre, désir de l'Homme, ai-je dit 
en un temps où, pour me faire entendre, il fallait bien 
que je risque certains mots improbables comme « l'Homme » 
par exemple.  
 
J'aurais pu me contenter de dire :  
 
« Le désir tel qu'il vous concerne, ce désir se joue dans ce champ de l'Autre tel qu'il s'articule 
comme le lieu de la parole. »  

       
 
Qui ne voit aussi ce qu'implique, si ce qui s'énonce 
ainsi est correct, cette relation orientée par le vecteur 
partant du S ◊ D sur le graphe vers ce désir, désir de 
l'Autre [ d(A)] pour l'interroger dans un :  
« Je me demande ce que tu veux. »  

qui s'équilibre aussi bien d'un : 
 « Je te demande ce que je veux. ».  



 148

 
Ce qu'il y a qui s'incline dans toute manifestation  
du désir vers un « Que Ta Volonté soit faite » mérite d'être posé 
d'abord, dans toute appréciation… 

ce n'est pas forcément le privilège des spirituels 
…sur ce qu'il en est de la nature de la prière.  
Son emmêlement inextricable avec les fonctions du désir 
pourrait en être éclairé. 
 
Ce tutoiement, ai-je dit, n'a pas un départ simple, 
puisqu'au niveau du sujet, la question reste entière  
de savoir qui parle.  
 
Il n'en est pas moins essentiel de s'apercevoir que ce 
tutoiement s'adresse à un Autre sans figure.  
 
Nul besoin qu'il en ait la moindre pour qu'il lui soit 
adressé, si nous savons distinguer ce champ de l'Autre  
du rapport au semblable. Or c'est précisément  
ce qu'articule sa définition dans ma théorie.  
 
Le rapport, le nœud, le lien qu'il y a entre des disputes 
sur la Grâce dont il semble que les responsables de droit,  
à savoir l'Église, à l'époque dont nous parlons, n’aient 
pu autrement se tirer qu'à interdire de façon réitérée 
pendant deux siècles qu'on articule quoi que ce soit,  
ni pour, ni contre, dans ce débat… 

interdiction bien sûr qui n'a fait que faire  
rebondir la lutte et multiplier les ouvrages  
aussi bien que les libelles 

…est quelque chose dont ce qui nous importe, c'est que 
cette frénésie que certains diraient purement intellectuelle 
est étroitement solidaire d'un mouvement dont il n'est 
pas question de contester les incidences de ferveur  
ni à l'occasion non plus les effets proprement…  

comme ceci a été épinglé à l'époque 
…convulsionnaires.  
 
Quelle que soit la façon dont nous pouvons jauger,  
comme psychopathologues, ce qui se passait sur le tombeau 
d'un certain diacre PÂRIS, et de là…  

quand à l'entrée du cimetière les portes furent 
fermées, si bien qu'on put écrire dessus :  
« De par le Roi défense à Dieu de faire miracle en ce lieu »  

…les dites convulsions qui se sont poursuivies ailleurs.  



 149

 
Il semble que, ne serait-ce qu'à épingler les choses dans 
cette ultime conséquence, nous pouvons voir que ce champ 
est tout de même de celui qui nous appartient et qu'après 
tout, à le prendre d'une façon qui ne soit pas tout à 
fait au ras du sol, à savoir : « faut-il les interner ou pas ? »  
nous sommes quand même en droit d'essayer d'articuler 
quelque chose et, pourquoi pas, au point le plus libre, 
le plus lucide, le plus joueur, le pari précisément de PASCAL. 
 
Le Nom du Père… 

je vais l'annoncer comme ça au départ parce que ce 
sera peut-être la meilleure façon de vous faire 
décoller de l'effort de fascination qui se dégage de 
ces embrouilles  

…le Nom du Père… 
dont j'insiste pour dire que ce n'est pas  
par hasard que je n'ai pas pu en parler 

…le Nom du Père prend ici une forme singulière que je vous 
prie de bien repérer au niveau du pari.  
 
Cela vous changera peut-être des chipotages auxquels se 
consacrent habituellement les auteurs sur le sujet  
de savoir si ça vaut la peine de parier. Ce qui vaut la peine, c'est de 
considérer comment il se formule sous la plume de PASCAL.  
 
Je dirai que cette forme singulière, dans l'énoncé qui 
vient en tête sur le petit papier, cette forme singulière 
c'est ce que j'appellerai le réel absolu, et le réel absolu, sur ce 
petit papier, est ce qui s'énonce comme « croix ou pile ».  
 
« Croix ou pile »… 

ça n'agite pas la croix, ôtez-vous ça de la tête 
« croix ou pile », c'était la façon, à l'époque, de dire  
ce que nous appelons maintenant « pile ou face ». 
 
Je voudrais qu'il vous vienne à l'idée que s'il est 
concevable que nous arrivions, en quelque point,  
au dernier terme d'une science quelconque au sens moderne, 
à savoir par l'opération de ce qu'on appelle une mesure, 
ce ne peut être très précisément qu'au point où  
ce qu'il y a à dire c'est :  

- « croix ou pile »,  
- « c'est ça ou c'est pas ça ».  

 



 150

 
« Ça est ce que ça est » là, car jusque là rien ne nous 
affirme que nous ne faisons pas que mesurer nos propres mesures.  
 
Il faut que ça arrive à un point - « croix ou pile » -  
où ce n'est que du réel en tant que butée qu'il s'agit. 
 
Le pari de PASCAL contient à son départ quelque chose  
qui se réfère à ce point pôle : le réel absolu.  
 
Et ceci d'autant plus que ce dont il s'agit,  
c'est précisément quelque chose qui est défini :  
que nous ne pouvons savoir « ni s'il est, ni ce qu'il est ».  
 
C'est expressément ce que PASCAL articule quant à ce dont 
il s'agit, qui bien sûr, au niveau du pari… 

si la question se pose de son acte 
…peut bien en effet être traduit par la question de 
l'existence ou non du partenaire.  
 
Mais il n'y a pas que le partenaire, il y a l'enjeu,  
et c'est là l'intérêt du   pari de Pascal.  
 
L'enjeu… 

le fait qu'il puisse poser en ces termes la question 
de notre mesure au regard de ce réel 

… l'enjeu suppose un pas franchi qui… 
 

quoi qu'en disent les amateurs de fouinage 
historique,à savoir que déjà Raymond SEBOND29,  
et déjà le Père SIRMOND30, et déjà Pierre CHARRON31 
avaient agité quelque chose de l'ordre de ce risque. 
Ceux-là méconnaissent que si PASCAL peut avancer 
d'une façon dont ce n'est point par hasard qu'elle a 
été ressentie si profondément dans le champ du  
« où ça pense », c'est qu'il avait profondément 
modifié l'abord de ce qu'il en est du « je dis », 
j'entends du « je » du joueur et ceci en procédant  
à - si je puis dire - quelque chose  
 

…qui pourrait s'appeler un exorcisme, ceci le jour où  
il découvrit la règle des partis. 

                                                 
29 Raymond Sebond, Médecin, théologien et philosophe catalan écrivant en latin, né à Barcelone à la fin du XIVème et mort à Toulouse en 1436. 
30 Père Sirmond,  Jésuite né à Riom en 1559, mort en 1651, historien érudit et théologien.  
31 Pierre Charron, (1541-1603), théologien et philosophe, auteur d’ un Traité de la Sagesse (1601)où il défendait la tolérance religieuse. 



 151

 
Les résistances qu'il rencontre après avoir posé ce problème 
« de la façon dont il est juste de répartir les enjeux quand, pour une raison quelconque, obligé ou de 
consentement mutuel, on interrompt en cours une partie dont la règle est déjà donnée. », le pivot de 
ce qui lui permet d'y trancher d'une façon aussi féconde : 
 

- que c'est par là qu'il articule le fondement de ce 
qu'on appelle le triangle mathématique, assurément 
bien sûr déjà découvert par quelque TARTAGLIA32,           
mais il n'est pas forcé d'en être informé,  

- aussi bien d'ailleurs, il en tire d'autres suites, 
puisque c'est par là qu'il rejoint, reprend et donne 
un re-départ à ce qui, dans les lois de maximum et de minimum         
au niveau d'ARCHIMÈDE, prélude à ce qui va naître         
du calcul intégral,  

 
tout ceci repose sur cette simple remarque, pour trancher 
de ce dont il s'agit : c'est que l'essence du jeu, dans ce qu'il comporte de 
logifiable parce qu'il est réglé, tient en ceci que ce qui y est misé est au départ perdu.  
 
Là où la question de l'appât du gain déforme, réfracte, 
d'une façon qui ne permet point aux théoriciens de n'être 
pas, dans leurs articulations, infléchis, cette purification 
initiale permet d'énoncer d'une façon correcte ce qu'il est 
juste d'opérer pour faire à tout moment le partage de ce 
qui est là au centre comme enjeu, comme perdu. 
 
La question, pour nous analystes, nous intéresse parce 
qu'elle nous permet d'y accrocher ce qui est la 
motivation essentielle du surgissement d'un mode 
semblable d'enchaînement.  
 
S'il est une activité dont le départ soit fondé dans 
l'assomption de la perte, c'est bien parce que ce dont  
il s'agit dans l'abord même de toute règle… 

c'est-à-dire d'une concaténation signifiante 
…d'un effet de perte, c'est très précisément ce sur quoi  
je m'efforce dès le départ de « mettre les points sur les  i »,  
parce que bien sûr notre expérience… 

comme on dit : dans l'analyse  
…à tout instant nous confronte à cet effet de perte, et que si 
l'on ne saisit pas ce dont il s'agit, on le met au compte…  

sous le nom de « blessure narcissique » 
…d'un dommage imaginaire.  

                                                 
32 Niccolò Fontana dit Tartaglia (« Le Bègue »), né à Brescia en 1499 et décédé à Venise en 1557, est un mathématicien italien.  



 152

 
C'est bien en quoi l'expérience innocente témoigne  
que cet effet de perte est rencontré à chaque pas.  
 
Elle en témoigne de façon innocente c'est-à-dire de la façon 
la plus nocive, en le rapportant à ce schéma d'une 
« blessure narcissique » c'est-à-dire d'un rapport au semblable qui, 
dans l'occasion, n'a absolument rien à faire.  
 
Ce n'est pas parce que quelque parcelle qui ferait partie du 
corps en est détachée que la blessure en question 
fonctionne, et tout essai de réparation, quel qu'il soit, 
est condamné à en prolonger l'aberration.  
 
Ce dont il s'agit - la blessure - se tient ailleurs,  
dans un effet qu'au départ, pour le rappeler,  
j'ai distingué de l'Imaginaire comme Symbolique :  
il est dans la béance qui se produit ou qui s'aggrave… 

car nous ne pouvons sonder ce qui de cette béance 
était déjà là dans l'organisme 

…de la béance entre le corps et sa jouissance,  
pour autant que donc, ai-je dit, ce qui la détermine  
ou qui l'aggrave… 

et seule nous importe cette aggravation 
…c'est l'incidence du signifiant, l'incidence même de la marque, l'incidence de ce  
que j'ai appelé tout à l'heure le   trait unaire,  
qui lui donne donc sa consistance.  
 
Alors ce dont il s'agit se dessine à mesurer l'effet de cette perte, 
de cet objet perdu en tant que nous le désignons par (a),  
à ce lieu sans lequel il ne saurait se produire, à ce lieu 
encore non connu, non mesuré qui s'appelle l'Autre.  
 
Est-ce à dire qu'il faille d'abord prendre cette mesure 
dont il suffit de l'expérience - voire de la passion –  
du jeu, pour voir quel est son rapport avec la façon  
dont nous fonctionnons comme désir ?  
 
Qu'en va-t-il être de cette proportion qu'il nous faut 
maintenant mesurer ?  
 
Eh bien, il y a quelque chose de très étrange, c'est que 
cette proportion, cette mesure, elle est déjà là dans les chiffres,  
je veux dire dans les signes écrits avec quoi l'on articule  
l'idée même de la mesure. 



 153

 
Nous ne savons rien, en ce point, de la nature de la perte.  
Je peux faire comme si nous ne lui donnions jamais  
aucun particulier support : nous donnons des points…  

je ne dirai pas où nous pouvons écoper 
…où nous attrapons des copeaux, mais aucun besoin de le savoir.  
 
Je l'ai dit :  

- d'un côté nous ne savons que la fonction de la perte [ (a) ]  
- et de l'autre, nous ne savons assurément pas ce qu'il 

en est de l'1 puisqu'il n'est que le trait unaire.  
Ce « ne sait » n'est que tout ce qu'il nous plaît d'en retenir.  
 
Et néanmoins il nous suffira d'écrire ceci : 1/a,  
où s'inscrit la proportion, à savoir que le rapport  
de ce 1 déterminant, à l'effet de perte, est égal…  

et doit l'être, comme il semble bien s'il s'agit de perte 
…à quelque chose où se conjoint d'un « et » additif  
ce 1 et le signe écrit de cette perte :  
 

1  =  1 +  a   
a 

Car tel est bien en effet l'inscription d'où résulte  
ce qu'il en est d'une certaine proportion dont l'harmonie, 
s'il faut l'évoquer, ne tient assurément pas  
à des effets esthétiques.  
 
Simplement je vous demande, pour le mesurer vous-mêmes, 
de vous laisser d'abord guider par l'examen de ce qu'il 
en est de sa nature mathématique. Les « harmonies » dont il s'agit  
ne sont point faites de bonheur, d'une heureuse rencontre 33.  
 
Comme je pense que le rapprochement de la série qui 
résulte de la fonction récurrente qui s'engendre de cette 
égalité, comme je pense vous montrer qu'on en retrouve  
la note caractéristique, celle de (a), dans une toute 
autre série engendrée d'un autre départ, mais qui nous 
intéresse autant : comme vous le verrez, c'est celle qui… 

à prendre les choses d'un autre bout 
…s'engendrerait de ce que nous avons appelé Spaltung  
ou division originelle du sujet, en d'autres termes des 
efforts pour faire se rejoindre deux unités disjointes.  

                                                 
33    Cf. Séminaire : Les Fondements…, séance du 19-02-1964, sur la rencontre : τύχη [ tuché ]  ( bonne ou mauvaise fortune) 
et l’αύτόματον [ automaton ] chez Aristote et la distinction ευτυχία [ eutuchia ] - δυστυχία [ dustuchia ].  
Dustuchia : rencontre malheureuse, « malencontre» du réel ;  et  l’eutuchia : rencontre heureuse. 



 154

 
C'est là un champ qu'il convient de parcourir pas à pas. 
 
Il est nécessaire pour le faire d'inscrire, d'une façon 
qui soit claire, ce qu'il peut en être de la dite série. 
Nous l'inscrivons sous la forme suivante :  
 

                   
nous mettons ici le a, ici le 1, une direction,  
cette direction n'existe - je le souligne au passage - 
que du fait de notre départ.  
Après le 1, nous mettons 1 + a, après le a : 1 - a.  
 

    
 
La série s'engendre34 d'additionner les deux termes pour 
en produire le terme suivant.  
Nous avons donc ici : 
 
 

   
 
 
D'où vous pouvez voir qu'il n'est pas sans présenter 
quelques rapports avec la liste opposée.  
 
Je passe, je passe parce qu'il vous est facile de 
contrôler ceci, que la suite de ces valeurs représente 
une proportion qui se conserve, à savoir :  
que (1 + a) est à (1) comme (2 + a) est à (1 + a).  
C'est très exactement ce qui est écrit dans la formule 
initiale. Ceci peut aussi bien s'écrire :  
1, 1/a, 1/a2, 1/a3, 1/a4… nombre qui, comme a est plus petit que 1,  
ira toujours croissant. 

                                                 
34    La série s'engendre, à droite : en additionnant le second terme au premier, à gauche : en soustrayant le second terme au premier. 



 155

 

 
 
Ici par contre, on écrit : a2, a3, a4, a5, a6,  
nombre qui comme - je le répète - comme a est plus petit 
que 1, ira toujours décroissant : 
 

 
 
Ne quittons pas notre PASCAL car, sur le petit papier où 
ce qu'il opère, c'est une articulation, donc il n'y a nul 
besoin qu'elle soit destinée à quelque autre pour que  
les répliques n'y aient pas une valeur non pas persuasive 
mais logiquement constructive.  
 
On s'est fort bien aperçu de nos jours, que pour certains 
problèmes il y a une façon où compte - pour les résoudre - 
le nombre des coups, à savoir au bout de combien de coups 
une partie conquiert le dernier mot.  
 
Si elle le conquiert du fait de ce qu'on pourrait appeler… 

mais purement rétrospectivement 
…une faute au niveau de l'autre partie, il est clair que 
l'épreuve consistera à proposer à l'autre partie  
une réponse plus chanceuse.  
 
Mais que si le résultat est le même, nous pouvons mettre 
au compte d'une articulation logique, j'entends reçue… 

il suffit de le définir au départ 
…au titre d'une démonstration, ce qui s'articulerait ainsi :  



 156

 

 
 
Il est fâcheux qu'on l'oublie à une époque, la nôtre,  
qui a su fort bien codifier les lois de cette fonction  
du « oui   ou   non », oui ou non réfutable, et s'apercevoir  
qu'il ouvre plus de champ que le pur et simple démontrable.  
 
C'est ainsi, je l'ai fait remarquer, je l'ai déjà 
annoncé, amorcé la dernière fois, que le procès de 
PASCAL, celui qui lui fait d'abord sonder au regard d'un 
pur « croix ou pile » le rationnel de l'engagement d'une mise 
de quelque chose dans la vie qui est justement ce qui 
n'est pas défini, contre quelque chose dans ce qui est au 
moins une infinité de vies qu'on qualifie sans non plus 
préciser ce qu'elles veulent dire d'indéfiniment heureuses.  
 
Mais peut-être vaut-il que si nous venons après lui,  
nous réinterrogions ces signes, nous voyions s'ils ne sont 
pas capables de livrer quelque chose qui nécessairement 
préciserait le sens. 
 
C'est bien ce que nous sommes en train d'opérer au niveau 
de ces signes et de nous apercevoir que si nous nous 
emparons du a dont nous ne savons toujours pas  
la valeur mais seulement ce qu'il engendre comme série 
dans son rapport avec le 1.  
 
Nous voyons une série, rien de plus.  
 
Et l'on pourrait même dire que la question de ce qu'il en 
est du a et du 1 comme tels, comme termes apposés d'une 
façon quelconque, même mathématiquement, n'a pas de sens.  
 
Ce ne sont pas comme quand il s'agit de définir  
les nombres entiers et ce qu'on peut faire avec eux,  
des éléments neutres.  
 



 157

Ce 1 n'a rien à faire avec le 1 de la multiplication…  
il faut des actions supplémentaires pour les faire servir  

…et le a non plus.  
 
Le a comme le 1 sont là partout, partout où il y a  
le rapport 1/a c'est-à-dire dans toute la série.  
C'est justement là l'intérêt d'en partir, parce que la 
seule raison qui nécessite que nous en partions,  
c'est que c'est à partir d'eux que nous écrivons.  
 
Dans un réel quelconque qui parait pouvoir correspondre à 
cette échelle, ils n'ont de place nulle part. Seulement 
cette échelle, sans eux, nous ne pouvons pas l'écrire.  
 
C'est en partant d'elle, de cette échelle, que je peux me 
permettre d'imager, à partir d'une autre écriture,  
la plus simple également, nous restons, semble-t-il,  
dans nos limites, dans celles du trait unaire,  
à ceci près que nous allons le prolonger indéfiniment, 
essayer tout au moins de le prolonger indéfiniment. 
 
Voilà le a, voilà le 1 : 

      
 
Nous ne sommes pas forcés de les mesurer pour qu'ils soient 
correctement inscrits.  
 
Là aussi, je pense que vous me pardonnerez d'abréger  
et de dire ceci : nous projetons ce a sur ce champ 
[ champ de l’Autre ]

 35 considéré dans sa fonction de 1.  

   
                                                 
35 Cf. Séminaire Logique du fantasme (1966-67), séance du 08-03-1967. 



 158

Ce que nous venons d'écrire  [ 1-a = a2 ] nous indique que : 
  

- ce qui sera ici, sera a2 . 
  

- Le rabattement ici de l'a2 nous mettra ici un a3. 
  

- Le rabattement de l'a3 nous mettra ici un a4.  
 
Vous suivez j'espère ! Voyez donc que vont s'additionner 
par des opérations qui vont dans un certain sens toutes 
les puissances paires de a : a2, a4, a6…  
et qu'ici vont se reproduire la suite des puissances 
impaires a3, a5, a7… 
 
Il est très facile de s'apercevoir qu'ainsi, nous 
retrouverons au point de jonction convergente de ces 
puissances les unes paires, les autres impaires : 
  

- la mesure de a comme total pour toutes les puissances paires, 
a lui-même étant bien entendu exclu, 
  

- la mesure a2 comme somme des puissances totales impaires de a, 
  

- a2 et a faisant au total 1. 
 

 
C'est-à-dire que c'est par l'opération même de l'addition 
séparée des puissances paires d'une part et des puissances impaires  
que nous trouvons effectivement la mesure de ce champ  
de l'Autre comme 1, c'est-à-dire autre chose que sa pure 
et simple inscription comme trait unaire. 
 
Je n'ai obtenu ce résultat qu'à prendre isolément ce qui 
est le fondement proportionnel du a.  



 159

Mais si je prends son développement dans le sens  
de la croissance, vous voyez facilement qu'à simplement 
additionner ces puissances déjà croissantes, si je vous 
disais ce que ça fait, au moment où nous pouvons 
additionner le 1/a puissance quelque chose jusqu'à ce 
qu'ait surgi le a100, il est très facile de faire un 
calcul, si vous disposez d'une page, et ça ne dure pas 
plus de dix minutes, non pas sur ce qu'est 1/a100  
mais l'addition de toute la série… 

il y a des formules très connues et très faciles 
…on s'aperçoit que c'est 2 000 000 000 000 000 000 000 000 000.  
(Deux milliards de milliards de milliards).  
 
Je veux dire qu'en effet dans un sens nous trouvons quoi ? 
Rien de plus épatant qu'une série incluant une croissance 
qu'on appelle infinie des entiers, mais qui est tout de même 
en fin de compte de l'ordre de ce qu'on appelle dénombrable.  
 
Une série ainsi constituée, qui s'appelle une progression géométrique, 
autrement dit exponentielle, reste dans le dénombrable. 
 
Quand je vous ai fait remarquer que ce n'est que de façon 
scripturaire que nous importe le point où gisent le 1 et le a,  
ce n'est pas pour en négliger maintenant l'incidence  
et dire que c'est à partir de quelques points que nous 
voyons une différence.  
 
L'infini décroissant est le même dans sa génération. 
Seulement il aboutit. Au lieu d'aboutir à l'« infini », 
puisque sur l'infini nous en savons tout de même un petit 
bout de plus et que cet infini des nombres entiers,  
nous avons appris à le réduire à sa valeur propre et distincte.  
 
Seulement, de l'autre côté, comme je vous l'ai montré 
ici, en commençant par là, parce que ça avait son 
intérêt, vous aurez une limite… 

limite dont la série peut approcher  
d'aussi près que possible, d'une façon moindre  
à toute grandeur choisie, si petite soit-elle 

…à savoir très précisément 1 + a. 
 
Le départ de PASCAL dans ses notes qui écrit simplement 
« rien infini » est en effet bien le point où gît à la fois  
sa sûreté de touche et le point vraiment fonctionnel  
d'où toute la suite se détermine.  



 160

 
Car ce qu'il appelle « rien » comme d'ailleurs il l'indique 
de la façon la plus expresse dans d'autres de ses 
notations, c'est simplement qu'à partir d'un point… 

au reste je vous l'ai dit quelconque 
…nous obtenons dans un sens - le sens décroissant –  
une limite, mais ça n'est pas parce que ça a une limite 
que c'est moins infini. 
 
D'autre part ce que d'un autre côté nous obtenons,  
à savoir une croissance qui elle, n'en a pas de limite, 
ça ne spécifie pas cette direction comme plus 
spécifiquement infinie.  
 
Aussi bien quand PASCAL écrit « rien », n'est-ce pas au 
hasard : lui-même soupçonne bien que « rien », ça n'est pas rien, 
que c'est quelque chose qui peut être mis en balance,  
et tout spécialement au niveau où nous avons à le mettre 
dans le pari. 
 
Mais voilà-t-il pas qu'apparaît quelque chose,  
quelque chose dont il faut qu'on s'aperçoive, c'est  
qu'en fin de compte, si au champ de l'Autre s'énonce une 
révélation qui nous promet « l'infinité de vies infiniment heureuses »  
je le répète, je m'en tiens à leur énoncé numérique,  
et pendant un temps PASCAL s'y tient aussi,  
puisqu'il commence à pondérer :  
 

- Une vie contre deux vies, ça vaudrait-il déjà la peine ?  
 

- Mais oui, mais oui, dit-il !  
 

- Contre trois vies ?  
 

- Encore plus !  
 

Et naturellement plus il y en a, mieux ça vaut ! 
 
Seulement, nous nous apercevons de cette chose importante, 
c'est que, dans tous les cas où nous choisissons,  
même quand c'est « rien » que nous perdons,  
nous sommes privés d'un demi-infini. 
  
Ceci répond au champ de l'Autre et à la façon dont nous 
pouvons justement le mesurer comme 1 au moyen de la perte.  



 161

 
Pour ce qui en est de la genèse de cet Autre, s'il est 
vrai que nous pouvons le distinguer de quelque chose  
qui est le 1 avant le 1, à savoir la jouissance, vous voyez 
qu'à avoir affermi le (1+a), en avoir fait avec des soins 
infinis l'addition, c'est bien de a dans son rapport à 1…  

à savoir de ce manque que nous avons reçu de l'Autre  
par rapport à ce que nous pourrions édifier comme 
champ complété de l'Autre 

…c'est de là, du a, et d'une façon analogique que nous 
pouvons espérer prendre la mesure de ce qu'il en est de 
l'1 de la jouissance au regard précisément de cette somme 
supposée réalisée. 

 
 
Nous connaissons ça, nous le retrouvons, nous analystes. 
La forme la plus caractéristique, la plus subtile  
que nous ayons donnée de la fonction « cause du désir »,  
c'est ce qui s'appelle la jouissance masochiste.  
 
C'est une jouissance analogique, c'est-à-dire qu'au 
niveau du plus de jouir, le sujet y prend de façon qualifiée 
cette position de perte, de déchet, qui est représentée  
par a, et que l'Autre, tout son effort est de  
le constituer comme champ seulement articulé sous le mode 
de cette loi, de ce contrat sur lequel notre ami DELEUZE 
a mis si heureusement l'accent pour suppléer à l'imbécillité 
frémissante qui règne dans le champ de la psychanalyse ! 
 
C'est de façon analogique et en jouant sur la proportion  
que se dérobe ce qui s'approche de la jouissance  
par la voie du plus de jouir.  
 
C'est par ce point au moins qu'à accrocher les choses par 
la voie de départ que nous avons prise, nous voyons ici 
que nous trouvons une entrée dont se motive l'expérience.  
 
La question sans doute n'est pas sans intérêt au regard 
de la façon dont fonctionne chez PASCAL une certaine 
renonciation.  



 162

 
Mais n'allez pas trop vite.  
 
Traiter ceux qui se sont débattus sans le savoir  
avec cette logique, d'universellement masochistes,  
c'est cet ordre de court-circuitage où se désigne ce que 
j'ai appelé dans ce champ la canaillerie qui tourne en sottise. 
 
Je n'ai pu vous amener aujourd'hui qu'à un abord qui est 
celui-ci :  
la proportion déjà inscrite dans la seule entrée  
dans un champ par la seule voie scriptutraire.  
 
Il nous faut, bien entendu, la contrôler de par ailleurs.  
 
Si ce (a) ai-je dit… 

et ceci même en est, je l'ai souligné,  
l'image, l'illustration et rien de plus 

…est ce qui conditionne la distinction du « Je » comme 
soutenant ce champ de l'Autre et pouvant se totaliser 
comme champ du savoir, ce qu'il importe de savoir précisément, 
c'est qu'à se totaliser ainsi, il n'atteindra jamais  
au champ de sa suffisance qui s'articule dans le thème 
hégelien du Selbstbewusstsein.  
 
Car justement dans cette mesure et à mesure même de sa 
perfection reste entièrement exclu le « Je » de la jouissance.  
 
Ce qui importe pour nous, c'est de confirmer non pas 
seulement qu'aucune addition de l'1 à l'autre ne nous 
totaliserait sous la forme d'un chiffre quelconque,  
d'un 2 additionné, ce « Je » divisé enfin rejoint à lui-même.  
 
Ce qu'il y a de plus piquant, à ce détour, c'est de 
s'apercevoir, comme je vous le montrerai la prochaine 
fois… 

car ce champ, vous le voyez, loin d'être 
interminable, est seulement long et il me faut  
le temps pour vous l'articuler 

…quiconque d'ici là… 
et je dois dire que j'espère qu'il y en a  
un bon nombre qui n'auront pas besoin de le faire 

…s'informera de ce que c'est qu'une série de FIBONACCI 
sera évidemment mieux préparé que les autres,  
à ce que je ferai pour les autres.  



 163

 
C'est-à-dire leur expliquer…  

à savoir, et c'est très important 
…qu'une série constituée par l'addition justement  
de 1 à 1, puis de ce dernier 1 à ce qui le précède pour 
constituer le 3ème terme, soit 2, puis 1 + 1 = 2,  1 et 2 = 3, 
 puis 2 et 3 = 5 … 1 1 2 3 5 8 13… 
 
Vous pouvez remarquer en passant que ces chiffres sont 
déjà ici inscrits et que ce n'est pas sans raison, 
seulement le rapport de chacun de ces chiffres à l'autre 
n'est quand même pas le rapport (a). 
 
Je partirai de ce fait la prochaine fois : qu'à mesure 
qu'ils croissent, c'est-à-dire pour toute série de Fibonacci… 

toutes les séries de Fibonacci sont homologues, 
vous pouvez partir de n'importe quel chiffre  
et le faire croître de n'importe quel chiffre,  
si vous observez simplement la loi de l'addition, 
c'est une série de Fibonacci et c'est la même 

…et quelle qu'elle soit, que vous la fassiez croître, 
vous obtiendrez entre ces chiffres ces proportions qui 
sont celles inscrites, à savoir le rapport de 1 à a.  
 
Et vous vous apercevrez que c'est du a tel qu'il était 
par rapport à 1 que le chiffre a bondi d'un terme à l'autre.  
 
En d'autres termes, que vous partiez de la division du 
sujet ou que vous partiez du (a), vous vous apercevez 
qu'ils sont réciproques. 
 
Je voulais vous laisser ici, sur cette approche que 
j'appelle de pure consistance logique.  
 
Ceci nous permettra de situer mieux ce qu'il en est d'un 
certain nombre d'activités humaines.  
 
Que les mystiques aient tenté par leur voie ce rapport  
de la jouissance à l'1, ce n'est pas un champ  
que j'aborderai ici pour la première fois puisque déjà, 
dans les premières années, les temps obscurs de mon 
séminaire, je vous avais produit, à ceux qui étaient là…  

trois ou quatre 
…Angelus SILESIUS.  
 



 164

Angelus SILESIUS est le contemporain de PASCAL.  
Essayez d'expliquer ce que veulent dire ses vers,  
sans avoir ses distiques.  
 
Le Pèlerin Chérubinique, je vous le recommande, vous pouvez aller 
l'acheter chez Aubier, il n'est pas épuisé ! 
Ce qu'il en est, certes, ne concerne pas directement  
la voie qui est la nôtre.  
 
Mais si vous voyez la place qu'y tient le « Je », le Ich, 
vous verrez qu'elle se rapporte à la question qui est ici 
notre véritable visée et que je répète à ce terme 
d'aujourd'hui : « est-ce que j'existe ? »  
 
Vous voyez comme une apostrophe ça suffit à tout fausser. 
Si je dis, « j'existe », ça y est, vous y croyez,  
vous croyez que c'est de moi que je parle, uniquement à 
cause d'une apostrophe.  
 
« Est-ce qu'« il » existe ? » en parlant du « je », cette fois.  
Mais ce « il », pouah !  
Troisième personne, nous avons dit que c'était un objet. 
Voilà que nous faisons du « je » un objet.  
 
Simplement qu'on omette la troisième personne, ça sert 
aussi à dire il pleut.  
On ne parle pas d'une troisième personne, on ne dit pas 
« il » pleut : ce n'est pas le copain qui pleut.  
 
Il pleut.  
 
C'est en ce sens que j'emploie le « il » existe :  
est-ce qu'il existe du « je » ? 
 



 165

 
 
29  Janvier  1969                                                                      Table des séances 
 
 
 
 
Je vous ai laissés la dernière fois… 

avancés assez fermement dans  
le champ du pari de PASCAL  

…au point que ponctue ce que je viens d'écrire sur  
le tableau, à savoir à la remarque de l'identité essentielle  
de la série dont je vous ai dit que ce n'était que d'une 
façon tout à fait arbitraire que nous y placions un point 
de départ situé entre le a et le 1.  
 

      
 
Arbitraire prend son sens du même accent que donne à ce 
mot DE SAUSSURE quand il parle du caractère arbitraire du signifiant.  
Je veux dire qu'au point où nous avons placé la coupure 
entre une série décroissante à l'infini et une série 
croissante, de même nous n'avons de raison de situer  
ce point que d'écriture, à savoir qu'ici le 1 n'a d'autre 
fonction que celle du trait, du trait unaire, du bâton, de la marque.  
 
Seulement, si arbitraire que ce soit, il n'en reste pas 
moins que sans ce 1, ce trait unaire, il n'y aurait pas de 
série du tout.  
 
Tel est le sens qu'il faut donner dans ce DE SAUSSURE…  

un auteur sans doute hyper-compétent  
déclare que je le trahis à plaisir 

…que sans cet arbitraire, le langage n'aurait,  
à proprement parler, aucun effet. 



 166

 
Alors, cette série :   

   
 
qui se trouve être construite en ceci que chacun de ses 
termes est produit par l'addition des deux termes qui le 
précèdent, ce terme… 
 

[2+a = 1+(1+a),  3+2a = (1+a)+(2+a),  5+3a = (3+2a)+(2+a),…]  
 
…ce qui est dire la même chose que dans l'autre sens, 
chacun est fait de la soustraction du plus petit des deux 
qui le suivent au plus grand.  
 

[1+a = (3+2a)-(2+a),  2+a = (5+3a)-(3+2a),  3+2a = (8+5a)-(5+3a),…] 
 
…elle est aussi construite sur le principe que le rapport 
d'un de ses termes au suivant est égal au rapport de ce 
suivant, ainsi qu'il se produit à lui ajouter…  

[ Un/Un+1 = Un+1/Un+1+Un (sachant que Un+Un+1 = Un+2)] 
ce qui semble y ajouter une condition seconde.  
 
Poser que a, le terme dont je viens de parler, est égal 
au suivant : 1, dans son rapport à ce qui va le suivre 
encore, c'est-à-dire à l'addition de 1 et a [ a = 1/ 1+a ]  
c'est ce qui semble spécifier cette série par une double condition.  
 
Or, c'est précisément là ce qui est erroné, comme le 
démontre ceci que si vous posez comme loi d'une série que 
chacun de ses termes soit formé de l'addition - sans 
doute la fonction de l'addition ici mériterait d'être 
spécifiée d'une façon plus rigoureuse mais comme il ne 
s'agit pas qu'ici, à ce propos, j'ai à m'étendre dans des 
considérations étendues sur ce qu'il en est de la théorie 
des groupes, nous nous en tiendrons à l'opération 
communément connue sous ce terme et qui est déjà, aussi 
bien, donnée au principe de ce que nous avons posé,  
au principe de cette série, la première, j'entends. 



 167

Voici donc la série, il suffit pour la poser d'écrire  
que dans cette série :  

- que U0 sera égal à 1…  
- que U1 sera égal à 1, et ensuite…  
- que tout Un sera la somme de Un-1 et de Un-2.  

 
Cette série s'appelle la série de Fibonacci et vous voyez 
qu'elle est soumise à une condition unique.  
 
Ce qui va se produire dans cette série démontre qu'elle 
est essentiellement la même que la série posée d'abord, 
c'est à savoir que si vous opérez entre elles par 
n'importe quelle opération définie… 

que vous additionniez par exemple terme à terme,  
que vous les multipliiez terme à terme aussi, par exemple, 
vous pouvez aussi prendre d'autres opérations 

…il en résultera une autre série de Fibonacci,  
c'est-à-dire que vous vous confirmerez que la loi  
de sa formation est exactement la même, à savoir :  
qu'il suffit d'additionner deux de ses termes pour donner le terme suivant. 
 
Que devient alors cette proportion merveilleuse, ce (a) qui semble, 
dans la série dont je suis parti, qu'on peut le décorer 
comme vous le savez de la fonction du nombre d'or qui en effet  
y apparaît, dès le départ sous la forme de ce a qui  
s'y manifeste de par la position principielle de a = 1 / 1 + a. 
 
Ce petit(a) ne nous manque pas dans la série de Fibonacci quelconque, 

[ 1, 1, 2, 3, 5, 8, 13, 21, 34, 55, 89, 144, 233, 377, 610, 987, 1597, 2584, 4181, 6 765, 10 946 … ]  
pour la raison suivante, que si vous faites le rapport de 
chacun de ses termes au terme suivant, à savoir :  
- 1/1 d'abord ( que je n'ai pas écrit parce que cela ne veut rien dire 1/1  ),  
- ensuite 1/2, puis 2/3, 3/5, 5/8, et ainsi de suite…  
vous obtiendrez un résultat qui tend assez vite à inscrire 
les deux premières décimales, puis les trois, puis les 
quatre, puis les cinq, puis les six36, du nombre qui 
correspond à ce petit(a), dont peu importe qu'il s'écrive 
0,618 et la suite, chose très facile à vérifier, 
nous savions déjà que a était inférieur à l'unité,  
et que l'important, c'est que nous voyons que ce a…  

et assez vite, dès qu'on s'éloigne du point de départ de la série de Fibonacci 
…va s'inscrire comme rapport d'un de ses termes au terme suivant.  

                                                 
36    Pas si vite que ça !  On obtient 2/3 = 0.666, puis : 0.625, 0.615, 0.6190, 0.61764, 0.61818, 0.61797, 0.618055, 0.618025, 0.618037, 0.618032, 
0.618034, 0.6180338, 0.618034, 0.6180339, 0.618033998, il faut arriver à 6765/10946 (20ème et 21ème termes) pour que les six premières décimales 
soient stables,  soit a = 0.618034…    



 168

 
Ceci pour démontrer qu'il n'y a dans le choix de a…  

que nous avons fait précisément d'être placé devant 
le problème de commande figurée, ce qui se perd dans 
la position, dans le fait de poser le 1 inaugural 
réduit à sa fonction de marque 

…ce choix du a,  lui- n'a rien d'arbitraire, pour ce qu'il 
est, de la même façon que la perte que nous visons…  

celle qui, à l'horizon, à la visée de notre discours, 
constitue le plus-de-jouir 

…comme cette perte, le (a)… 
rapport limite d'un terme de la série  
de FIBONACCI à celui qui le suit 

…comme cette perte le (a) n'est qu'un effet de la position 
du trait unaire. 
 
Au reste, si quelque chose est nécessaire à vous 
confirmer ceci, il suffit que vous regardiez la série 
décroissante telle que je l'ai inscrite… 

ou plutôt réinscrite, car je l'ai déjà  
inscrite la dernière fois à gauche 

il vous suffit de voir comment elle est faite. 
 

 
  
La série des nombres qui constitue la série de FIBONACCI 
y apparaît d'une façon alternante, c'est à savoir :  
- qu'il y a ici un a, ici deux a, trois a, cinq a, huit a,  
- et que quant aux entiers, également ils alternent,  
1, 2, 3, 5, 8, 13… : c'est d'une façon alternante que ce qui s'inscrit 
en entiers est à droite et puis à gauche et ainsi de suite. 
 
De même pour ce qu'il en est du nombre qui affecte le a. 
mais comme vous le voyez, le a a toujours ici sur 
l'entier une avance, il est 1, ici, alors que l'entier  
ne sera 1 qu'au terme suivant et ainsi de suite. 



 169

C'est pourquoi il change de place parce que, pour que se 
conserve un résultat positif… 

et c’est ce dont il s'agit dans cette série 
…pour que chacun de ses termes s'écrive d'une façon 
positive, il faut que passe alternativement d'un côté  
à l'autre ce qui se numère en entier et ce qui se numère en a.  
 
Or, comme vous le voyez, puisque a est inférieur à 1  
et que nous savons d'autre part… 

en raison de la position de cette égalité première 
…qu'il va s'exprimer par une puissance croissante de a, 
le résultat de cette différence va devenir de plus en 
plus petit par rapport à quelque chose qu'il constitue 
comme une limite. C'est ce qu'on appelle une série convergente.  
Et convergente vers quoi ?  
Vers quelque chose qui n'est pas 1 mais, comme je vous 
l'ai montré la dernière fois : 

      
 
par l'image du rabattement de ce a sur le 1,  
puis du reste qui était a2 sur le a, ce qui produit ici a3,  
le a3 étant rabattu, qui produit ici a4,  
le tout arrivant ici à une coupure qui réalise (a2+a = 1). 
 
C'est en raison de ceci que la limite ici inscrite de  
la série convergente se place au niveau du (1+a), égal lui-même à 1/a. 
 

 



 170

  
Qu'est-ce à dire, qu'est-ce que figure,  
à proprement parler, ce qui ici fonctionne ?  
 
La question de comment il est possible de figurer 
correctement ce qu'il en est d'une conjonction possible 
de la division du sujet pour autant qu'elle résulterait 
d'une retrouvaille du sujet ?  
 
Ici, point d'interrogation : ?  
 
De ce sujet qu'en est-il ? 
  

- du sujet absolu de la jouissance et, 
 

- du sujet qui s'engendre de ce 1 qui le marque, à savoir du point origine  
de l'identification.  

 
La tentation est grande de poser l'écriture qui est celle 
du Selbstbewusstsein hégelien, à savoir :  
que le sujet étant posé par ce 1 inaugural, n'y a qu'à se conjoindre à sa propre figure  
en tant que formalisée 37 : le sujet du savoir est posé comme se sachant lui-même.  
 
Or, c'est précisément ici que la faute apparaît :  
s'il n'est pas vu que ceci ne peut être efficace  
qu'à poser le sujet su, tel que nous le faisons  
dans le rapport d'un signifiant à un autre signifiant.  
 
Ce qui nous montre qu'ici c'est du rapport non pas de 1 à 1 
mais du rapport de 1 à 2 qu'il s'agit, et que donc,  
à nul moment n'est supprimée la division originelle. 
 
Le rapport [ de 1 à 1 ] ici simplement imité, ce n'est qu'à 
l'horizon d'une répétition infinie que nous pouvons 
l'envisager comme quelque chose qui réponde à ce rapport 
de 1 à 1, sujet de la jouissance par rapport au sujet institué dans la marque 
dont la différence reste irrémédiable puisque,  
si loin que vous poussiez l'opération que cette réduction 
engendre, vous trouverez toujours…  

d'un terme à l'autre  
et inscrit comme bilan de la perte  

…le rapport d'où vous partez, même s'il n'est point 
inscrit dans l'inscription originelle, à savoir :  
le rapport a.  
                                                 
37    En tant que Savoir (cf. le « savoir absolu » hégelien),  en tant que structuré comme Savoir par le signifiant, au « champ de l’Autre ». 



 171

 
Ceci est d'autant plus significatif qu'il s'agit 
justement d'un rapport et non pas d'une simple différence 
qui, en quelque sorte, deviendrait de plus en plus 
négligeable au regard de la poursuite de votre opération.  
 
De sorte que si… 

comme c'est facile à vérifier 
…vous prenez cette opération dans le sens de la série 
croissante ici :  

 
la différence des entiers… 

à savoir de ce qui s'inscrit en 1,  
fondement de l'identification subjective originelle 

…et du nombre des a ira toujours en s'accroissant car 
ici, dans le sens de l'addition, c'est toujours du 
rapport d'un nombre de a… 

qui correspond au terme le plus petit 
…à un nombre d'entiers… 

qui correspond au terme le plus grand 
…qu'il s'agit.  
 
C'est-à-dire au regard, si je puis dire, d'une extension 
des entiers de sujet, pris au niveau de la masse,  
il y aura toujours un défaut plus grand d'unités a.  
Il n'y aura pas du a pour tout le monde. Prenez ceci [ notez ], je passe,  
j'y reviendrai peut-être au niveau d'une question apologue.  
 
Ce qui nous importe assurément, ce qui va compter dans 
notre sondage du pari de PASCAL, c'est ce qu'il advient 
dans le sens où… 

d'une façon non moins infinie 
…le a peut être approché… 

qui une fois de plus nous apparaît ce qui donne  
sous une forme analogique ce qu'il en est  
des rapports du 1 au 1 + a  

…à savoir ce a dans lequel seul, peut être saisi ce qu'il 
en est de la jouissance par rapport à ce qui se crée  
de l'apparition d'une perte. 



 172

 
Qu'il me suffise d'ajouter ici ce trait,  
ou plus exactement à ce pointage de la distance  : 
  

- de ce qu'il en est de la solution hégelienne du 
Selbstbewusstsein, 

 
- avec celle qu'un examen rigoureux de la fonction  

du signe nous livre chaque fois que réapparaît  
d'une façon quelconque que c'est dans un rapport  
de « 1 à 1 » que la solution peut se trouver. 

 
Je l'inscris ici :  

H   
d'une façon humoristique, c'est bien le cas de le dire.  
Posez-vous la question de ce dont il s'agit :  
qu'est-ce qui tend à donner cette image comme figure  
d'un idéal qui pourrait être un jour clos d'un savoir absolu ?  
 
Est-ce là bien… 

à la façon de l'H que je viens de traduire humoristiquement 
…est-ce bien :  
 
- l'Homme, homo - ou pourquoi pas…  
 
- l'Hystérique ?  
 
Car n'oublions pas que c'est au niveau de l'identification névrotique… 

relisez le texte et de préférence en allemand, pour 
ne pas être obligé de recourir à ces choses pénibles 
à quoi nous devons au soin de quelques personnes 
zélées de n'avoir que ce recours quand nous ne 
voulons user que du français, du volume… 

torchon, il n'y a même pas de table des 
matières, enfin vous verrez 

…si vous vous reportez à l'article congru, Psychologie 
collective et analyse du moi, au chapitre de l'identification 

…que c'est, des trois types d'identification énoncés par 
FREUD, à celui, médian… 

qu'il insère à proprement parler  
dans le champ de la névrose 

…qu'apparaît, qu'est soulevée la question de l'einziger Zug, 
de ce trait unaire que j'en ai extrait.  



 173

Si je le rappelle ici, c'est pour indiquer que dans  
la suite de mon discours j'aurai à y revenir car,  
très singulièrement, c'est dans la névrose dont 
effectivement nous avons pris notre départ qu'apparaît  
la forme la plus insaisissable… 

contrairement à ce que vous pouvez imaginer,  
et c'est pour vous permettre d'y parer qu'ici je 
l'annonce la forme la plus insaisissable de l'objet(a). 

 
Revenons maintenant à notre pari de Pascal et à ce qui peut 
s'en inscrire. Les vétillages des philosophes semblent 
bien en effet nous faire perdre le majeur de sa signification.  
 
Ce n'est pourtant pas qu'on ait bien fait pour cela  
tous ses efforts, et y compris d'en inscrire les données 
à l'intérieur d'une matrice selon les formes où s'inscrivent 
présentement les résultats dits de la « théorie des jeux ».  
Dans cette forme on le met si je puis dire « en question », 
vous allez voir combien étrangement, on prétend l'en réfuter. 
 
Voici, en effet, ce dont il s'agit.  
Observons bien que le pari est cohérent de la position 
suivante : « Nous ne pouvons savoir ni si Dieu est, ni ce qu'il est. »  
 
La division donc des cas qui résultent d'un pari engagé  
- sur quoi ? - sur un discours qui s'y rattache, à savoir 
une promesse qui lui est imputée, celle d'une infinité de vies infiniment 
heureuses grâce au fait que je parle et n'écris point.  
 
Ici, que je parle en français, vous ne pouvez savoir pas plus… 

je vous le fais remarquer, que sur le petit  
bout de papier de PASCAL qui est tachygraphique38  

…si cette infinité de vies est au singulier ou au pluriel.  
 
Néanmoins, il est clair par toute la suite du discours  
de PASCAL que nous devons le prendre dans le sens d'une 
multiplication plurielle, puisque aussi bien il commence 
à arguer s'il vaudrait la peine de parier seulement pour 
avoir une deuxième vie, voire trois et ainsi de suite.  
 
Il s'agit donc bien d'une infinité numérique. 
Voici donc ce qui est engagé :  
quelque chose - comme on l'a dit - dont nous disposons pour  
le jeu, c'est à savoir une mise. Cette mise figurons-là.  

                                                 
38   Tachygraphique : Système d'écriture rapide utilisant un alphabet conventionnel ou un système de signes tel la sténographie. 



 174

 
C'est légitime à partir du moment où nous avons pu nous-mêmes 
nous avancer pour saisir ce qui est bien en cause  
dans la question, à savoir ce « plus énigmatique » qui nous 
fait être tous dans le champ d'un discours quelconque,  
à savoir le (a). C'est l'enjeu.  
 
Pourquoi nous l'inscrivons ici dans cette case : 
 

   
  
c'est ce que nous allons avoir à justifier.  
C'est l'enjeu et d'autre part on a une infinité de vies, 
infiniment heureuses. De quoi s'agit-il ?  
 
Devons-nous l'imaginer comme ce support du foisonnement 
des entiers au foisonnement… 

toujours en retard d'ailleurs d'un terme 
…des objets(a) ?  
 
C'est une question qui vaudrait la peine qu'on l'évoque si, 
comme vous le voyez, elle n'entraînait déjà pas quelques 
difficultés. Mais assurément ce dont il s'agissait,  
c'est de la série croissante. [ 1, 1+a , 2+a , 3+2a , 5+8a , … ] 
 
L'infini dont il s'agit est celui que PASCAL illustre…  
  

   
 
…à figurer d'un signe analogue à celui qui est là 
l'infini des nombres entiers, car c'est seulement  
par rapport à lui que devient inefficient l'élément  
du départ, je veux dire neutre, que c'est à ce titre 
qu'il en devient zéro puisqu'il s'identifie à l'addition 
du zéro à l'infini, le résultat de l'addition ne pouvant 
se figurer que du signe qui désigne un des deux termes.  



 175

Voici donc comment les choses se figurent : 
 

   
 
Et si j'ai fait cette matrice c'est non pas qu'elle me 
paraisse suffisante mais qu'elle soit l'ordinaire à quoi 
l'on se tienne.  
 
C'est à savoir qu'on remarque que selon qu'existe ou non 
ce que nous figurons ici de la façon légitime par A…  

puisque c'est le champ d'un discours.  
…selon que ce A est admissible ou rejetable, nous allons 
voir se figurer dans chacune de ces cases, qui n'ont pas 
ici plus d'importance que les matrices par où s'épingle, 
dans la théorie des jeux, une combinatoire. 
 
Si ce A doit être retenu tout de suite, nous avons zéro 
comme équivalence de ce (a), ce qui ne représente rien 
d'autre que : un enjeu « risqué », au niveau d'une théorie du jeu 
doit être considéré comme perdu. 
 

    
  
 
Si nous voulons articuler en pari ce qu'il en est du pari 
de PASCAL ce n'est nullement un sacrifice, c'est la loi 
même du jeu, il faut qu'il puisse y avoir ici zéro. 
Si la promesse, de même n'est pas recevable [ si A est rejetable ] rien 
de ce qui se situe au-delà de la mort n'est plus tenable 
et nous-mêmes nous avons ici un zéro, mais qui ne veut 
rien dire, si ce n'est que - là aussi - la mise  
de l'autre côté est perdue. 
 



 176

        
 
En fait, dans le Pari de Pascal, l'enjeu est identique à la promesse : 
c'est parce que cette promesse est énoncée que nous pouvons 
construire cette matrice et dès lors qu'elle est 
construite il est absolument clair que la dissymétrie des 
enjeux impose qu'effectivement… 

si la conduite du sujet ne se définit que par  
ce qui se détermine d'un épinglage signifiant 

…il n'y a pas de question.  
 
La difficulté ne commence, que de nous apercevoir  
que le sujet n'est nullement quelque chose que  
nous puissions encadrer, pas plus que tout à l'heure,  
du rapport de « 1 à 1 », de la conjonction d'un nombre de 
signifiants quelconque, mais de l'effet de chute qui résulte de cette 
conjonction et qui donne à notre (a)…  

ici inscrit dans la case de gauche inférieure  
…une liaison qui n'est nullement séparable de la 
construction de la matrice elle-même.  
 
C'est très précisément ce dont il s'agit dans le progrès 
qui s'engendre de la psychanalyse.  
C'est cette liaison qu'il s'agit d'étudier dans sa conséquence 
qui fait précisément le sujet divisé, c'est-à-dire non lié 
au simple établissement de cette matrice. 
  
Car dès lors apparaît évidemment tout à fait clair que 
ces zéros dans cette matrice ne sont eux-mêmes que fiction 
du fait qu'on peut poser une matrice, autrement dit, écrire.  
Car le zéro qui s'inscrit en bas c'est le zéro départ, 
bien marqué par l'axiomatisation de PÉANO39 comme 
nécessaire à ce que se produise l'infini de la série des nombres naturels. 
                                                 

39  Cf. Séminaire Problèmes pour la psychanalyse (1964-65), séance du 27-01-65, l’exposé de Yves Duroux.                                                  
L’axiomatique de Peano est décrite par cinq axiomes :                                                                                                                                                     
1) L'élément appelé zéro et noté: 0, est un entier naturel.                                                                                                                                                  
2) Tout entier naturel n a un unique successeur, noté s(n) ou Sn.                                                                                                                                       
3) Aucun entier naturel n'a 0 pour successeur.                                                                                                                                                                  
4) Deux entiers naturels ayant même successeur sont égaux.                                                                                                                                             
5) Si un ensemble d'entiers naturels contient 0 et contient le successeur de chacun de ses éléments, alors cet ensemble est égal à N. 



 177

 
Sans l'infini, pas de zéro qui entre en ligne de compte.  
 
Parce que le zéro était là essentiellement pour le produire. 
 
C'est bien aussi d'une telle fiction comme je vous le 
rappelais tout à l'heure, que le (a) est réduit au zéro 
quand PASCAL argumente :  
 

« Au reste, vous ne faites rien que de perdre zéro étant donné que les plaisirs de la vie… 
  

c'est comme cela qu'il s'exprime  
 
…cela ne pèse pas lourd et spécialement pas au regard de l'infinité qui vous est ouverte. »  

 
C'est très précisément faire usage d'une liaison mathématique, 
celle qui exprime en effet qu'aucune unité… 

de quelque sorte qu'elle soit 
…additionnée à l'infini ne fera que laisser intact le signe de l'infini.  
 
À ceci près, pourtant que je vous ai montré à plusieurs 
reprises qu'on ne saurait absolument dire que  
nous ne savons pas si l'infini… 

comme PASCAL argumente pour l'opacifier  
d'une façon homologue à l'Être Divin 

…qu'on ne peut pas rigoureusement dire, qu'il est exclu 
qu'on puisse dire que l'addition d'une unité ne fera pas 
que nous ne puissions dire s'il est pair ou impair 
puisque, comme vous l'avez vu dans la série décroissante, 
ce sont toutes les opérations paires qui s'empileront  
les unes sur les autres et toutes les opérations impaires 
d'un autre côté, pour totaliser la somme infinie qui n'en 
reste pas moins réductible à un 1 d'un certain type,  
le 1 qui entre en conjonction avec le a. 
 
Vous sentez ici que je ne fais qu'indiquer au passage 
toutes sortes de points éclairés par les progrès de  
la théorie mathématique et qui, en quelque sorte,  
en font bouger le voile. Ce qu'il y a sous ce voile c'est très 
précisément ce qu'il en est vraiment de l'articulation de 
ce discours quel qu'il soit, y compris celui de ladite 
promesse, c'est qu'à négliger ce qu'il cache… 

à savoir son effet de chute et au niveau de la jouissance 
…on méconnaît la vraie nature de l'objet(a).  

                                                                                                                                                                  
 



 178

 
Or, ce que notre pratique… 

qui est pratique du discours et non pas autrement 
…nous montre, c'est qu'il convient de répartir autrement 
ce qu'il en est du pari si nous voulons lui donner  
son véritable sens.  
 
PASCAL lui-même nous indique… 

c'est là ce qui fait l'embrouille auprès d'esprits  
- il faut le dire – qui semblent singulièrement peu 
préparés par une fonction professorale à la maîtrise 
de ce dont il s'agit quand il s'agit d'un discours 

… « Vous êtes engagés », nous dit-il.  
 
Qu'est-ce qui engage moins qu'une pareille matrice ? 
« Vous êtes engagés », qu'est-ce à dire, sinon que, pour faire 
un jeu de mots, c'est le moment de l'entrée du « je », 
dans la question. Ce qui est engagé c'est « je ».  
S'il y a possibilité dans le jeu d'engager quoi que ce soit 
à perte, c'est que la perte est déjà là, que c'est bien 
pour cela que la mise en jeu on ne peut pas l'annuler.  
 
Alors ce que nous apprenons de la psychanalyse,  
c'est qu'il y a des effets que masque la pure et simple 
réduction du « je » à ce qui s'énonce.  
 
Et comment pouvons-nous, même un instant, quand il s'agit 
d'un jeu figuré sous la plume de PASCAL, négliger la 
fonction de la grâce, c'est-à-dire du désir de l'Autre.  
Ne croyez pas qu'il peut aussi être venu dans l'esprit de 
PASCAL que même pour comprendre son pari aussi 
ridiculement figuré, la grâce était nécessaire.  
 
Je vous l'ai dit, dans toute figuration naïve du rapport du sujet 
à la demande, il y a en somme un « que Ta volonté soit faite » latent.  
C'est bien ce qui est mis en cause quand cette volonté qui est 
justement de n'être pas la nôtre vient à faire défaut.  
 
Autrement dit, ne traînons pas plus longtemps et passons 
à ce Dieu qui est bien celui, le seul en cause possible 
sous la plume de PASCAL, le fait de lui mettre les mêmes 
lettres ne changera rien à la différence, nous allons 
assez déjà le voir s'articuler dans la distribution du 
tableau en quoi nous verrons bien que cette distribution 
n'est pas différente de lui-même. 



 179

 

     
 
Appelons les choses crûment : Dieu existe.  
 
Pour un sujet supposé le savoir, alors le couple (0,∞) 
nous l'inscrivons maintenant dans un des carrés de la 
matrice. Je suis supposé le savoir mais il faut y ajouter 
quelque chose, que je sois pour.  
 
Et si, tout en étant supposé le savoir que Dieu existe, 
je suis contre, alors là le choix est entre le (a), et… 

c'est bien de cela qu'il s'agit  
tout au fil de la pensée qu'énonce PASCAL 

… « je perds délibérément des infinités de vies infiniment heureuses ». [ a, - ∞ ] 
 
Et puis, je suis supposé savoir que Dieu n'existe pas…  
Eh bien , pourquoi ne pas penser que le (a) je peux 
l'engager tout de même, le perdre, tout simplement.  
 
C'est d'autant plus possible qu'il est de sa nature 
d'être perte, car pour mesurer ce qu'il en est d'un jeu 
où ici c'est à un certain prix que je le garde, le prix 
de moins l'infini, il peut être légitime de se demander 
si cela en vaut la peine, de se donner tellement de mal 
pour le garder.  
 
S'il y en a qui le gardent au prix de la perte (- ∞), 
figurez-vous qu'ils ont existé : des tas de gens qui 
balançaient le (a) sans avoir aucun souci  
de l'immortalité de l'âme. (-a, 0) 
 
C'est en général ce qu'on appelle des sages,  
des gens pépères - pas seulement pères - pépères.  
Cela a beaucoup rapport avec le père, comme vous allez le voir. 
 
Ici, vous avez ceux qui, au contraire, gardent le (a)  
et dorment sur leurs deux oreilles.  



 180

Quant au zéro d'après, ce qui frappe en cette distribution 
(a,0) c'est la cohérence qui relève du sujet supposé 
savoir mais est-ce que ce n'est pas une cohérence faite 
un tant soit peu d'indifférence. 
 
«  Il est   » je parie pour, mais je sais très bien qu'«  Il est   ».  
« Il n'est pas », bien sûr je parie contre, mais ce n'est pas 
un pari, cela n'a rien à faire avec un pari tout cela .  
 
Dans la diagonale, vous avez des gens qui sont tellement 
assurés qu'il n'y a pas de pari du tout, ils suivent  
le vent de ce qu'ils savent, mais qu'est-ce que cela  
veut dire, savoir, dans ces conditions ?  
 
Cela veut dire si peu de choses que même ceux qui ne 
savent rien peuvent en faire une unique case,  
à savoir que, quoiqu'il en soit… 

et l'on me permettra de faire remarquer au passage 
que je n'extrapole nullement sur ce qui est,  
à cet égard, la tradition de FREUD,  
à savoir que je ne sors pas de mes plates-bandes 

…si vous consultez le volume que j'ai rappelé tout à 
l'heure, vous verrez que tout le temps FREUD fait cette 
remarque tranquille qu'en fin de compte, tout ce qu'il en 
est de la croyance du chrétien ne l'amène pas beaucoup  
à modifier tellement sa conduite par rapport à ceux qui 
ne le sont pas.  
 
C'est dans la position, si je puis dire, d'un sujet 
purifié que ce qui se passe là dans la diagonale  
de gauche se trouve pouvoir s'ordonner dans la petite 
matrice du haut.  

                →   
 
Mais ce qui est important, ce qui assurément nous montre 
quelque chose d'imprévu c'est celui qui parie contre,  
sur le fondement de ce qu'il sait être et celui qui parie 
pour, tout comme s'il était, ce qu'il sait fort bien ne 
pas être. 



 181

 
 
Figurez-vous qu'ici cela devient tout à fait intéressant, 
à savoir que ce (-∞) que vous voyez paraître dans la case 
du haut à droite, cela se traduit dans les petites 
scriptures de PASCAL par un nom qui s'appelle l'enfer.  
 
Seulement ceci suppose que soit mis à l'examen pourquoi 
la fonction du (a) a abouti à cette imagination des plus 
discutables : qu'il y ait un au-delà de la mort.  
 
Sans doute du fait de son glissement indéfini, mathématique, 
sous toute espèce de chaîne signifiante : où que vous en  
poursuiviez le dernier serrage, elle subsiste toujours 
intacte comme je l'ai déjà articulé au début de l'année 
dans un certain schéma des rapports de S et de (a). 
 

  
 
Mais alors ceci peut nous induire à nous demander ce que 
veut dire le surgissement sous la forme d'un (-∞)  
de quelque chose sur ce tableau.  
 
Est-ce qu'il n'est pas - ce moins - à traduire d'une façon 
plus homologue à sa fonction arithmétique à savoir que, 
quand il apparaît, la série des entiers se redouble,  
ce qui veut dire se divise.  
 
Il est là le signe de ce quelque chose qui me paraissait seul 
valable à rappeler à la fin de mon dernier discours, 
c'est qu'à prendre comme objet(a) et non pas autrement,  
ce qui est mis en jeu dans la renonciation proposée par 
PASCAL, il y a autant d'infini là où il a une limite  
que là où il n’en rencontre pas, ce jeu du (a).  
 



 182

 
De toutes façons, c'est un demi-infini que nous engageons 
ce qui vient à équilibrer singulièrement les chances  
dans la première matrice. 
 
Seulement il se peut bien qu'il faille retenir autrement 
ce qui se figure dans ce mythe dont PASCAL nous rappelle, 
que pour faire partie du dogme, il ne fait rien que 
témoigner que la miséricorde de Dieu est plus grande  
que sa justice puisqu'il extrait quelques élus alors 
qu'on devrait être tous en enfer.  
 
Cette proposition peut paraître scandaleuse, je m'en 
étonne puisqu'il est tout à fait clair et manifeste que 
cet enfer, on n'a jamais pu l'imaginer en dehors de ce 
qui nous arrive tous les jours.  
 
Je veux dire que nous y sommes déjà, que cette nécessité 
qui nous englobe à ne pouvoir qu'à un horizon dont  
il faudrait interroger la limite, réaliser le solide du (a), 
que par une mesure indéfiniment répétée de ce qu'il en 
est de la coupure du (a), est-ce que cela ne suffit pas,  
à soi tout seul, à couper les bras des plus courageux.  
 
Seulement voilà : on n'a pas le choix !  
Notre désir c'est le désir de l'Autre, et selon que  
la grâce nous a manqué ou pas… 

ce qui se joue au niveau de l'Autre, à savoir  
de tout ce qui nous a précédé dans ce discours  
qui a déterminé notre conception même 

…nous sommes déterminés ou non à la course d'étanchage  
de l'objet(a). 
 
Alors reste la quatrième case, celle du bas :  
 

 
 
ce n'est pas pour rien que je me suis permis, aujourd'hui 
à leur propos, de sourire.  
 



 183

Ils sont tout aussi nombreux, aussi bien répartis  
que ceux qui sont dans le champ du haut à droite.  
Je les ai appelés provisoirement «  les pépères  ».  
 
On aurait tort pourtant de minimiser l'aisance de leurs 
déplacements, mais tout de même, ce que je voudrais  
vous faire remarquer c'est, en tout cas, que c'est là que 
nous, dans l'analyse, nous avons placé la bonne norme.  
 
Le plus-de-jouir est expressément modulé comme étranger  
à la question, si la question dont il s'agit dans ce que 
l'analyse peut promettre comme le retour à la norme, 
comment ne voit-on pas que cette norme s'y articule bel 
et bien comme la loi, la loi sur laquelle se fonde  
le complexe d'Œdipe et dont il est tout à fait clair…  

par quelque bout qu'on prenne ce mythe  
…que la jouissance s'y distingue absolument de la loi.  
 
Jouir de la mère est interdit dit-on, et c'est ne pas aller assez loin. 
Ce qui a des conséquences, c'est que le jouir de la mère 
est interdit : rien ne s'ordonne qu'à partir de cet énoncé 
premier comme il se voit bien dans la fable où jamais le 
sujet, ŒDIPE, n'a pensé… 

Dieu sait à cause de quel divertissement, je veux 
dire de tout ce que répandait autour de lui de charme 
et probablement aussi de harcèlement, JOCASTE 

…pour que cela ne lui vienne même pas à l'idée,  
même quand les preuves commençaient à pleuvoir.  
 
Ce qui est interdit c'est le jouir-de-la-mère et cela se 
confirme dans la formulation sous une autre forme… 

il est indispensable de les rapprocher toutes  
pour saisir ce que FREUD articule 

…celle de Totem et Tabou. 
  
Le « meurtre du père » aveugle tous ces jeunes taureaux 
imbéciles que je vois graviter de temps en temps autour 
de moi dans des arènes ridicules. 
 
Le « meurtre du père » veut justement dire qu'on ne peut pas  
le tuer : il est déjà mort depuis toujours.  
 
C'est bien pour cela qu'il s'accroche quelque chose de sensé… 

même dans des lieux où il est paradoxal de voir bramer « Dieu est mort » 
…c'est qu'évidemment, à ne pas y penser, on risque de 
perdre une face des choses. 



 184

 
Au départ, le père est mort.  
Seulement voilà, il reste le Nom du père et tout tourne 
autour de cela. Si la dernière fois c'est par là  
que j'ai commencé, c'est par là aussi que je finis.  
 
La vertu du Nom du père … 

cela je ne l'invente pas,  
je veux dire que ce n'est pas de mon cru 

…dans FREUD c'est écrit :  
la différence - dit-il quelque part - entre le champ de 
l'homme et celui, disons de l'animalité, consiste… 

où que ce soit, même quand cela ne se produit  
que sous des formes masquées, à savoir : quand on dit 
qu'il y en a certains qui n'ont pas l'idée de ce que 
c'est que le rôle du mâle dans la génération - 
pourquoi pas ?  

…ce qu'il démontre… 
je veux dire l'importance de cette fonction du Nom du père 

…c'est que ceux-là mêmes qui n'en ont pas l'idée 
inventent des « esprits » pour la remplir.  
 
Pour tout dire, la caractéristique est ceci, FREUD en un 
endroit très précis l'articule… 

je ne vais pas passer mon temps à vous dire  
dans quelles pages et dans quelle édition 
puisque, maintenant, il y a des endroits où l'on 
fait des lectures freudiennes et il y a tout de 
même des gens compétents pour l'indiquer à ceux 
qui s'y intéressent 

…l'essence, pour tout dire, et la fonction du père comme Nom, 
comme pivot du discours, tient précisément en ceci 
qu'après tout, on ne peut jamais savoir qui c'est qui est le père.  
 
Allez toujours chercher, c'est une question de foi.  
 
Avec le progrès des sciences, on arrive dans certains cas 
à savoir qui il n'est pas, mais enfin il reste quand même 
un inconnu.  
 
Cette introduction, d'ailleurs, de la recherche 
biologique de la paternité, il est tout à fait sûr que 
cela peut n'être pas du tout sans incidence sur la 
fonction du Nom du père. 
 



 185

Donc, c'est ici, au point où c'est justement de ne se 
maintenir que symbolique, qu'est le pivot autour de quoi tourne 
tout un champ de la subjectivité, nous avons à prendre 
l'autre face de ce qu'il en est du rapport à la jouissance et, 
pour tout dire, à pouvoir nous avancer, ce qui est notre 
objet cette année, un peu plus loin dans ce qu'il en est 
dans la transmission du Nom du père, à savoir ce qu'il en 
est de la transmission de la castration.  
 
Je terminerai aujourd'hui ici, comme d'habitude,  
au point où, cahin caha, on arrive et vous dis : 
à la prochaine fois. 
  



 186

 
05  Février  1969                                                                      Table des séances  
 
 
 
Je vais repartir d'où je vous ai laissés la dernière fois. 
J'ai dit beaucoup de choses la dernière fois,  
et en particulier j'ai réussi à toucher certains  
par l'évidence mathématique que je crois avoir réussi  
à donner de la genèse… 

par la seule vertu du 1 en tant que marque 
…de ce qu'il en est du (a).  
 
Ceci repose sur ce factum, cette fabrication qui résulte de 
l'usage le plus simple de ce 1 en tant qu'une fois répété 
il foisonne, puisque déjà il n'est posé que pour tenter  
la répétition, pour retrouver la jouissance,  
en tant qu'elle a déjà fui.  
 
Le premier 1, pour retrouver ce qui n'était pas marqué d'origine, déjà l'altère,  
puisqu'à l'origine il n'était pas marqué.  
Il se pose donc déjà dans la fondation d'une différence 
qu'il ne constitue pas en tant que telle mais en tant 
qu'il la produit.  
C'est ce point originel qui fait de la répétition la clé  
d'un processus dont, une fois ouvert, la question se pose 
de savoir s'il peut ou non trouver son terme. 
 
Vous voyez que nous sommes tout de suite portés sur  
la question qui n'est terminale qu'à la prendre dans  
une seule carrière, celle de FREUD en tant que sujet 
d'une part, il fut aussi un homme d'action, disons  
un homme qui a inauguré une voie. Il l'a inaugurée comment ?  
 
C'est ce qu'il conviendra peut-être, à un détour de ce 
que je vous dirai aujourd'hui, de rappeler.  
 
Mais toute carrière d'homme engage quelque chose qui a dans la mort sa limite, et c'est 
seulement de ce point de vue que nous pouvons, du chemin 
tracé par FREUD, trouver le terme dans la question qu'il 
pose, de la fin d'analyse, terminable ou interminable, ce qui ne 
fait que marquer le temps de la question que je rouvre en 
disant : est-ce que ce qui s'engage pour le sujet du fait 
de la répétition comme origine est lui-même un processus qui a sa 
limite ou pas ?  



 187

C'est ce que j'ai laissé ouvert, suspendu, mais pourtant 
avancé en démontrant au tableau la dernière fois de la 
façon la plus claire ce que j'ai pu exprimer comme la 
division, la bipartition de deux infinis, marquant que c'est 
cela dont il est au fond question dans le pari de PASCAL.  
 
L'infini sur quoi il s'appuie est l'infinité du nombre. 
Or, à prendre cette infinité, si je puis dire  
en l'accélérant encore par l'institution de la série de Fibonacci 
dont il est facile de montrer :  
 
- qu'elle est exponentielle, que les nombres qu'elle engendre 
croissent non pas arithmétiquement mais géométriquement 
 
- que c'est celle-là même qui engendre… 

et justement dans la mesure où  
nous nous éloignons de son origine 

…cette proportion qui s'articule dans le a :  
à mesure que ces nombres croissent, c'est d'une façon 
serrée, d'une façon constante, que le a intervient là sous sa 
forme inverse et d'autant plus frappante qu'elle noue  
le 1 au a, que c'est le 1/a, que cette proportion d'un nombre à 
l'autre s'achève dans la constante… 

de plus en plus rigoureuse à mesure  
que les nombres croissent 

…de ce 1/a. 
 
J'ai écrit aussi… 

à la prendre à son origine 
…la série qui résulte de prendre les choses dans l'autre sens.  
 
Et là, par le fait que le a est moindre que 1, vous voyez 
que le processus s'achève non seulement sur une proportion 
mais sur une limite et que, quoi que vous additionniez de 
ce qui se produit… 

à l'inverse, à procéder par soustraction,  
de façon telle que soit toujours vrai que, dans cette 
chaîne, à reprendre la chose dans l'ascendance, 
chaque terme soit la somme des deux précédents 

…vous n'en trouvez pas moins la fonction de a en tant que 
cette fois elle atteint une limite :  
qu'aussi nombreux que vous additionniez ces termes,  
vous ne dépasserez pas le 1+a, ce qui semble indiquer 
qu'à prendre les choses dans ce sens, ce qu'engendre  
la répétition a son terme. 



 188

C'est ici qu'intervient le tableau bien connu par lequel 
ceux, en somme, qui manquent ce qu'il en est dans le pari de 
Pascal :  
 

- inscrivent ce dont il s'agit dans les termes de la 
théorie des jeux, à savoir dans une matrice construite 
de la distinction des cas,  

 
- formulent ce dont il s'agit : « si Dieu existe »  

 
- et inscrivent pour zéro ce qui résulte de 

l'observation de ces commandements confondus ici        
avec la renonciation à quelque chose.  

 
Que nous l'appelions plaisir ou de quelque autre façon,  
il n'en reste pas moins que là, à apprécier d'un primesaut 
dont nous verrons l'étonnant, c'est d'un zéro qu'ils 
inscrivent ce qui est laissé dans cette vie aux croyants, 
moyennant quoi une vie future se cote du terme de l'infini, 
d'une infinité de vies promises infiniment heureuses.  
 
Dans d'autres termes, à supposer que Dieu n'existe pas, 
le sujet - nous l'inscrivons (a) - est présumé…  

du « jeu » toujours pris - c'est le cas de le dire - 
au pied de la lettre 

…connaître le bonheur limité et d'ailleurs problématique 
qui lui est offert en cette vie.  
 
Ce que - dit-on - il n'est pas infondé à choisir si,  
Dieu n'existant pas, il semble clair qu'il n'y a  
de l'autre vie rien à attendre. 
 

   
 
Ce que je fais ici remarquer, c'est le caractère fragile 
de cette sorte d'inscription, pour autant qu'à suivre la 
théorie des jeux, les conjonctures ne sauraient se 
déterminer que du recroisement du jeu de deux  adversaires, 
c'est-à-dire que c'est dans cette posture que devrait 
être le sujet, alors que l'Autre, énigmatique, celui dont 
il s'agit en somme qu'il tienne ou non le pari, devrait 
se trouver à cette place : « Dieu existe ou n'existe pas ». 



 189

 

 
 
Mais Dieu n'est pas dans le coup.  
En tout cas, rien ne nous permet de l'affirmer.  
C'est de ce fait que résulte paradoxalement que c'est  
en face de lui, sur la table si je puis dire,  
qu'est non pas l'homme mais le sujet défini par ce pari. 
L'enjeu se confond avec l'existence du partenaire, et c'est pourquoi doivent 
être réinterprétés les signes qui s'écrivent sur ce tableau.  
 
Le choix se fait au niveau du « Dieu existe ou n'existe pas ».  
C'est de là que part la formulation du pari et,  
pris de là - de là seulement - il est clair que s'il n'y 
a pas à hésiter, à savoir que ce qu'on risque de gagner à 
parier que « Dieu existe » n'a rien de comparable à ce qu'on 
gagnera sûrement. Encore cette certitude peut-elle être 
facilement mise en question, car qu'est-ce qu'on gagnera : 
le (a) n'est précisément pas défini ? 

 
 
C'est ici que j'ai ouvert la question… 

non pas au niveau d'une formule qui a pourtant 
l'intérêt de prendre à sa source la question  
de l'intervention du signifiant 

…de ce qu'il en est dans un acte de choix quelconque.  
 
C'est là que j'ai fait remarquer l'insuffisance d'un 
tableau incomplet de ne pas mettre en valeur qu'à prendre 
les choses à un second étage… 

celui, peut-être, qui restitue la juste position  
de ce que comporte la matrice telle qu'on en use  
dans la théorie des jeux 

…c'est ici que doit se placer ce que je distingue du sujet… 
du sujet purement identique à l'inscription des enjeux  

…comme de celui qui peut envisager les cas où Dieu même 
existant, il parie contre, c'est-à-dire choisit le (a)  
à ses dépens. [  A  (a ,-∞ )  ]  



 190

C'est-à-dire sachant ce que comporte ce choix, à savoir 
qu'il perd positivement l'infini, l'infinité de vies 
heureuses qui lui est offerte et que pour que assurément 
se reproduise dans les deux cases ici marquées ce qui 
d'abord occupait la première matrice :  
 

  →   
 

 
il reste encore cette quatrième à remplir, à savoir qu'il 
est supposable que, même Dieu n'existant pas, le (a) comme 
tenant la place que vous lui voyez occuper dans la 
première case, peut être abandonné cette fois-ci d'une 
façon expresse, et de ce fait apparaître en négatif,  
être soustraction de (a), avec ce que comporte  
ce que nous écrivons ici sans plus de commentaires  
et dont vous voyez que, tout zéro qu'il paraisse aller de 
soi, il n’en constitue pas moins un problème, en effet. 
 
  

 
 
 
 



 191

En effet, extrayons maintenant pour l'isoler dans une 
matrice nouvelle simplement ceci qu'ajoute notre deuxième 
composition, à savoir : a,-∞, - a,0. 
 

  
  
Pour être honnête, je marque expressément ceci  
que je viens d'indiquer au passage dans ce discours même 
que ce zéro ici prend valeur de question. 
En effet, s'il a pu se faire que les zéros soient ainsi 
posés dans la première matrice :  
 

      
 
c'est là quelque chose qui mérite de retenir notre 
attention, car qu'ai-je dit tout à l'heure sinon  
qu'à la vérité ne compte dans cette position du joueur, 
du sujet qui seul existe, n'entre en balance que l'infini 
et le fini du (a).  
 
Qu'est-ce que ces zéros désignent, sinon qu'à mettre 
quelque enjeu sur la table… 

comme PASCAL l'a souligné en introduisant  
la théorie des partis 

…rien de juste ne saurait s'énoncer d'un jeu sinon  
à partir de ceci, sinon qu'ayant un commencement et un 
terme fixés dans sa règle, ce qui est mis sur la table, 
ce qu'on appelle la mise, est d'origine perdu.  
 
Le jeu n'existe qu'à partir de ceci que c'est  
sur la table, si on peut dire dans une masse commune,  
qu'est impliqué ce qu'est le jeu, et c'est donc de 
constitution que le jeu ne peut produire ici que le zéro.  
Ce zéro ne fait qu'indiquer que vous jouez. 
Sans ce zéro, pas de jeu.  



 192

Assurément, on pourrait dire la même chose de l'autre 
zéro, à savoir celui-ci :  
 

 
 
qu'il représente la perte à quoi l'autre joueur se 
résigne, de mettre en jeu cet infini.  
Mais comme précisément c'est de l'existence de l'autre 
joueur qu'il s'agit, c'est ici, dans la première matrice, 
que ce zéro en tant que signe de la perte devient problématique. 
 
Après tout, comme rien ne nous force à précipiter aucun 
mouvement, car c'est justement dans ces précipitations 
que les erreurs se produisent, nous pouvons bien nous 
abstenir de motiver ce zéro d'une façon symétrique de  
ce qu'il en est de l'autre.  
 
Car nous avons ceci qui apparaît assez dans la discussion 
que les philosophes ont faite du montage de PASCAL…  

C'est à savoir qu'il apparaît bien en effet que ce 
zéro représente non pas la perte constitutive de la 
mise mais, au moins au niveau du dialogue entre 
PASCAL et MÉRÉ qui n'est pas pour rien dans la façon 
dont PASCAL écrit et dont du même coup il nous 
fourvoie - ce n'est jamais, bien sûr, sans notre 
collaboration 

…dans ce qu'il en est de l'intérêt du montage même,  
à savoir que ce qui domine, c'est qu'en effet ce zéro 
peut être l'inscription d'un des choix qui s'offrent,  
qui est de ne pas s'asseoir à cette table.  
 
C'est ce que fait celui…  

qui dans ce dialogue  
pas seulement idéal mais effectif,  

…celui à qui est adressé le schéma du pari.  
 
Ce zéro veut non pas dire la perte constituante de la 
mise, mais inscrit au tableau le « pas de mise »,  
c'est-à-dire celui qui ne s'assoit pas à la table de jeu. 



 193

 
C'est à partir de là que nous avons à interroger ce qui 
se produit au niveau de la seconde matrice pour voir comment,  
à son niveau, peut se répartir ce qu'il en est du jeu.  
 
En effet, j'ai indiqué déjà la dernière fois les figures 
qui peuvent nous être données dans le texte de notre 
pratique, et à la vérité j'ai pu l'indiquer aussi 
rapidement que je l'ai fait de ce que déjà un certain 
graphe en avait été construit avec ce que j'ai rappelé 
tout à l'heure au début de mon articulation, à savoir  
non pas l'hypothèse, mais l'inscriptible et dès lors  
le tangible, qui fait que le (a) peut bien n'être lui-même 
que l'effet de l'entrée de la vie de l'homme dans le jeu, 
ce dont PASCAL nous avertit en ces termes sans doute pas 
expressément formulés, je veux dire dans ceux même que  
je vais énoncer :  
« Vous êtes engagés », nous dit-il, et c'est vrai.  
 
Il ne lui semble pas nécessaire… 

parce qu'il se fonde sur la parole,  
parole qui bien sûr pour lui est celle de l'Église 

…il est singulier qu'il n'en distingue pas ce qui…  
c'est là le point aveugle de siècles  
qui n'étaient pas pour autant d'obscurantisme 

…pourtant lui fournit beaucoup : c'est assurément dans ce 
fait du caractère inéliminable… 

durant des siècles de pensée 
…de l'Écriture Sainte, que l'écriture plus radicale qui 
est celle qui, pour nous, y apparaît en filigrane n'est 
pas réellement distinguée.  
 
Mais si de cette écriture, je vais chercher la trame dans 
la logique mathématique, ceci laisse homologue ma position 
par rapport à la sienne, à ceci près que, pour nous,  
il n'est plus évitable de poser la question :  
si l'enjeu même n'est pas comme tel essentiellement 
dépendant de cette fonction de l'écriture.  
 
Observons encore une différence, qui est celle que  
j'ai mise en exergue du premier temps de mon énoncé cette 
année et qui pourrait se dire, puisque ce n’en est pas  
la formule exacte, simplement :  
« ce que je préfère, c'est un discours sans parole », ce qui ne veut dire  
rien d'autre que ce discours que supporte l'écriture. 



 194

 
Ici un petit temps pour mesurer la portée, la ligne,  
le caractère absolument solidaire de ce que j'énonce  
en ce point cette année, avec tout ce que j'ai commencé 
d'annoncer sous la triplice du Symbolique, de l'Imaginaire et du Réel.  
 
Observez bien… 

et c'est ici qu'il convient d'insister 
…la différence qu'il y a entre le discours quel qu'il 
soit – philosophique - et ce à quoi nous introduit ce 
rien d'autre qui se distingue de partir de la répétition. 
Le discours philosophique - quel qu'il soit - finit 
toujours par se déprendre de ce qu'il agite pourtant 
comme appareil dans un matériel de langage.  
 
Toute la tradition philosophique bute sur la réfutation 
par KANT de l'argument ontologique. Au nom de quoi ?  
De ceci que les formes de la Raison pure, l'analytique 
transcendentale, tombent sous le coup d'une suspicion 
d'imaginaire, et c'est aussi bien ce qui fait la seule 
objection - elle est philosophique - au pari de PASCAL.  
 
« Ce Dieu dont vous pouvez concevoir l'existence comme nécessaire - dit KANT - il n'en reste pas moins 
que vous ne le concevez que dans les cadres d'une pensée qui ne s'appuie que sur le suspens préalable  
dont relève l'esthétique - qualifiée pour cette occasion de - transcendentale. »  
 
Ceci ne veut rien dire d'autre que :  
 
« Vous ne pouvez rien énoncer - mais énoncer comme paroles - que dans le temps et dans l'espace dont, 
par convention philosophique, nous mettons en suspens l'existence en tant qu'elle serait radicale. » 
 
Seulement il y a un malheur, et c'est ce qui fait 
l'intérêt du pari de PASCAL… 

c'est pour cela que je me permets,  
quoiqu'on puisse penser d'un recours à la vieillerie,  
d'y trouver un point tournant exemplaire 

…c'est qu'en aucun cas le Dieu de PASCAL n'est à mettre 
en question sur le plan de l'imaginaire, parce que ce n'est 
pas le Dieu des philosophes.  
 
Ce n'est même pas le Dieu d'aucun savoir.  
« Nous ne savons - écrit PASCAL - ni ce qu'il est, bien sûr, ni même s'il est. »  
C'est bien pour ça qu'il n'est d'aucune façon à mettre  
en suspens de par aucune philosophie, puisque ce n'est 
pas la philosophie qui le fonde. 
 



 195

Or ce dont il s'agit et ce que veut dire en particulier 
mon discours… 

quand je reprends celui de FREUD 
…c'est très précisément qu'à me fonder sur ce que  
ce discours a ouvert, il se distingue essentiellement  
du discours philosophique, en ceci qu'il ne décolle pas 
de ce en quoi nous sommes pris et engagés comme dit PASCAL, 
mais que bien plutôt que de se servir d'un discours  
en fin de compte pour fixer au monde sa loi, à l'histoire 
ses normes ou inversement, il se mette à cette place  
où d'abord le sujet pensant s'aperçoit qu'il ne peut  
se reconnaître que comme effet du langage.  
 
Autrement dit qu'avant d'être pensant… 

pour aller vite, pour épingler même  
au plus court ce que je suis en train de dire 

…dès qu'on monte la table de jeu, et Dieu sait si déjà 
elle est montée, il est d'abord le (a).  
 
Et c'est après que la question se pose d'y raccorder ceci 
qu'il pense. Mais il n'a pas eu besoin de penser pour 
être fixé comme (a). C'est déjà fait, contrairement à ce 
qu'on peut imaginer, précisément en raison de la lamentable 
carence, de la futilité de plus en plus éclatante de toute 
la philosophie, à savoir qu'on peut renverser la table de jeu.  
 
Je peux renverser celle-ci, bien sûr, et foutre en l'air 
les tables à Vincennes et ailleurs, mais cela n'empêche 
pas que la vraie table, la table de jeu est toujours là.  
 
Il ne s'agit pas de la table universitaire !  
La table autour de laquelle le patron se réunit, où que ce 
soit, avec les élèves dans un joli petit intérieur,  
que cet intérieur soit le sien, bien chaleureux et pépère,  
ou celui dont on l'encadre dans les garderies-modèles ! 
 
C'est précisément là qu'est la question.  
C'est pour ça que je me suis permis, dans un griffonnage 
dont je ne sais si vous le verrez paraître ou pas… 

ce n'est pas du tout un griffonnage,  
j'y ai passé du temps avant-hier 

…enfin je ne sais pas si vous le verrez paraître,  
parce qu'il ne paraîtra qu'à un seul endroit,  
ou il ne paraîtra pas, et je m'intéresse au fait  
de savoir s'il paraîtra ou ne paraîtra pas !  



 196

 
Bref j'ai été jusqu'à cette exorbitance délirante… 

car depuis un petit temps je délire à part moi,  
ces choses-là sortent toujours un jour,  
sous une forme ou sous une autre 

…j'aimerais qu'on s'aperçoive… 
c'est mon délire… ou pas ! 

…qu'il n'est plus possible de jouer le rôle qui convient 
à la transmission du savoir… 

qui n'est pas la transmission d'une valeur,  
encore que maintenant cela s'inscrive  
sur des registres « unité de valeur » 

…mais de saisir ce qu'on peut appeler un effet de formation.  
 
C'est pour cela que - quel qu'il soit - quiconque dans 
l'avenir… 

justement parce qu'il est arrivé  
quelque chose à cette valeur du savoir 

…voudra occuper une place d'aucune façon afférente  
à cet endroit de formation…  

même si c'est les mathématiques,  
la biochimie ou n'importe quoi d'autre 

…fera bien d'être psychanalyste, si c'est ainsi  
qu'il faut définir quelqu'un pour qui existe  
cette question de la dépendance du sujet par rapport  
au discours qui le tient, et non pas qu'il tient. 
 
Alors il vaut bien de dire, puisque comme vous le voyez 
je viens d'éviter quelque chose… 

en raison du fait que vous êtes tous les produits de 
l'école, c'est-à-dire d'un enseignement philosophique  

…que je sais que je ne peux pas aborder d'une façon 
abrupte ce qu'il en est du changement qui s'inscrit au 
niveau de la seconde matrice :  
 

 
 



 197

 
À savoir poser la question de ce que ça veut dire  
que là ce ne soit pas « (a) ou zéro »… 

car ça n'a jamais été (a) ou zéro, comme je viens de vous 
l'indiquer et comme PASCAL le dit, mais comme ce ne 
sont jamais que des philosophes qui l'ont lu,  
tout le monde est resté sourd 

…il a dit : (a) c'est zéro, ce qui veut dire (a) c'est la mise. 
C'était pourtant bien précisé dès la théorie des parties. 
Non, hein, ça ne fait rien, ils sont restés sourds,  
et « zéro, c'est zéro au regard de l'infini »  Foutaises !   
 
Qu'est-ce qui change qu'il y ait maintenant non pas, 
comme on l'a dit vainement, d'une façon imaginaire  
(a) ou zéro, mais : (a)  ou bien  (-a).  
 
Et si (-a) veut dire effectivement ce que ça a l'air de dire,  
à savoir qu'on l'inverse, qu'est-ce que ça peut bien être 
que ce truc-là ?  
 
Et puis aussi que dans un cas… 

quoi qu'il arrive, fût-ce aux dépens de quelque chose 
qui, pour s'inscrire, paraît devoir être coûteux 

…qu'est-ce que c'est aussi, là, que cette corrélation, cette équivalence 
qui, peut-être, nous permet de mettre ailleurs,  
de nous apercevoir qu'ici basculent nos signes de conjonction.  
 
En tout cas voilà deux liaisons qui me paraissent digne 
d'être interrogées. Vous voyez qu'elles ne sont pas tout 
à fait classées comme celles d'avant. 
 
Là, je regrette de n'en être pas plus loin que ce que 
j'ai déjà, mais trop vite, articulé dans les dernières 
minutes de la dernière fois, c'est à savoir que j'ai 
rappelé que, pour partir de la figure qui ici s'indique 
dans le griffonnage de PASCAL :  
 

 
 
la première liaison, cette horizontale du petit(a) au -∞  
nous disons, c'est l'enfer. Je l'ai claironné à des gens qui 
déjà un petit peu se dirigeaient vers la sortie.  



 198

Mais, dans l'ensemble, je vous ai fait remarquer que 
l'enfer ça nous connaît, c'est la vie de tous les jours.  
Chose curieuse : on le sait, on le dit, on ne dit même que ça.  
Mais ça se limite au discours, et à quelques symptômes bien 
entendu.  
 
Dieu merci :  

- s'il n'y avait pas les symptômes, on ne s'en 
apercevrait pas !  

- Si les symptômes névrotiques n'existaient pas, il n'y aurait 
pas eu FREUD !  

- Si les hystériques n'avaient pas déjà frayé la question, 
aucune chance que même la vérité pointe le bout de 
l'oreille ! 

 
Alors là, il faut faire une petite station.  
Quelqu'un, que je remercie… 

parce qu'il faut toujours remercier  
les personnes par où vous arrivent les cadeaux 

…m'a, pour des raisons externes, rappelé l'existence  
du chapitre de BERGLER qui s'appelle « Le surmoi sous-estimé », 
c'est dans la fameuse Névrose de base qui explique tout.  
 
Vous n'allez pas me dire que moi j'explique tout.  
Je n'explique rien, justement.  
C'est même ce qui vous intéresse !  
J'essaie à divers niveaux - pas seulement ici - de faire 
qu'il y ait des psychanalystes qui ne soient pas imbéciles.  
 
Mon opération ici est une opération de rabattage,  
non pour attirer dans un trou d'école, mais pour essayer 
de donner l'équivalent de ce que devraient avoir les psychanalystes  
à des gens qui n'ont aucun moyen de l'avoir.  
 
C'est une entreprise désespérée, mais l'expérience prouve 
que l'autre aussi…  

celle de l'apprendre aux psychanalystes eux-mêmes 
…semble vouée à l'échec, comme je l'ai déjà écrit.  
 
« Imbéciles » : comme sujets s'entend, parce que pour  
se démerder dans leur pratique, ils sont plutôt futés !  
Et c'est une conséquence précisément de ce que je suis  
en train d'énoncer ici.  
 
C'est conforme à la théorie.  



 199

C'est ce qui prouve non seulement qu'il n'y a aucun 
besoin d'être philosophe, mais que c'est beaucoup mieux 
de ne pas l'être.  
 
Seulement ça a une conséquence : c'est qu'on ne comprend rien.  
 
D'où ce que je passe aussi mon temps à énoncer :  
qu'il vaut beaucoup mieux ne pas comprendre.  
Seulement l'ennui, c'est qu'ils comprennent de toutes 
petites choses, alors ça pullule.  
 
Par exemple « Le surmoi sous-estimé », c'est un chapitre génial, 
d'abord parce qu'il rassemble toutes les façons dont  
le surmoi a été articulé dans FREUD.  
 
Comme il n'est pas philosophe, il ne voit absolument pas 
qu'elles tiennent toutes ensemble.  
D'ailleurs il est charmant, et il avoue le truc.  
C'est ce qu'il y a de bien dans les psychanalystes,  
ils avouent tout !  
 
Il avoue qu'il a écrit à un monsieur, c'est dans une 
note, M. H.H. HEART, qui faisait des extraits de FREUD. 
Alors il lui a écrit : « Envoyez-moi quelques citations sur le Surmoi ». 
Après tout, ça peut se faire, ça !  
 
C'est d'ailleurs conforme également à la théorie.  
On peut prendre les choses comme ça, avec une paire de 
ciseaux, si l'écriture a tant d'importance, partout où  
il y a surmoi : criss criss [ Sic ], on coupe !  
On fait une liste de quinze citations.  
 
Et je dois dire que là j'humorise.  
Mais il me tend la perche, parce que bien sûr que BERGLER 
a lu FREUD, enfin j'aime à l'imaginer!  
Mais tout de même il avoue que pour écrire ce chapitre, 
il a écrit à H.H. HEART pour lui donner des citations  
sur le surmoi.  
 
Le résultat, c'est qu'il peut évidemment bien marquer…  

exactement du même niveau où sont toutes les revues 
de psychanalyse existantes, sauf la mienne,  
bien entendu !  

…à quel point c'est incohérent.  
 



 200

Ça commence par le censeur au niveau des rêves.  
On croit que c'est un innocent, le censeur,  
comme si ça n'était rien que d'avoir justement la paire 
de ciseaux avec laquelle on fait ensuite la théorie.  
 
Et après ça, ça devient quelque chose qui vous titille. 
Et puis après ça devient le grand méchant loup.  
Et puis après ça, il n'y en a plus.  
Et après ça, on évoque Éros, Thanatos et tout le barda ! 
Et il va falloir que Thanatos se loge là-dedans.  
Et puis alors, ce surmoi, je m'en arrange, avec lui :  
je te fais des courbettes et des chatouilles.  
 
Ah ! Cher petit surmoi ! Bon. Grâce à cette présentation, 
bien sûr, on obtient quelque chose, il faut bien le dire, 
d'assez risible. Il faut vraiment qu'on soit à notre 
époque pour que personne ne rit.  
 
Personne ne rit, Même un professeur de philosophie.  
Il faut dire qu'ils en sont à un point, à notre génération! 
Même un professeur de philosophie peut lire ce truc sans rire.  
On les a matés !  
 
Il y avait quand même un temps où il y avait des gens  
qui n'étaient pas spécialement intelligents, un type qui 
s'appelait Charles BLONDEL, il poussait des hurlements  
à propos de FREUD. Au moins, c'était quelque chose !  
 
Maintenant, même les personnes les moins faites pour 
imaginer ce dont il s'agit dans une psychanalyse lisent 
des trucs absolument aussi étourdissants sans râler.  
Non ! Tout est possible. Tout est admis.  
 
Nous sommes… 

d'ailleurs les choses dessinent toujours  
leurs linéaments ailleurs que dans le réel  
avant d'y descendre 

…dans le régime vraiment de la ségrégation intellectuelle. 
 
Eh bien! ce type, il s'est aperçu d'un tas de choses. 
Quand une chose est là, sous son nez, il la comprend.  
Et je dirai que c'est ce qu'il y a de triste parce qu'il 
la comprend au niveau de son nez, qui ne peut pas bien 
sûr être absolument comme ça, il est forcément pointu. 
Alors il voit une toute petite chose.  



 201

 
Il s'aperçoit que ce qu'on lui explique, comme ça,  
au niveau des citations de FREUD comme étant le surmoi,  
il s'aperçoit :  
 

« Mais ça doit avoir un rapport avec ce qu'il voit tout le temps. »  
 
Alors il commence par s'apercevoir…  

mais comme ça d'une façon intuitive,  
au niveau de la sensibilité 

…que ce qu'on appelle la Durcharbeitung, l'élaboration comme 
on a traduit en français ça… 

on passe son temps à s'apercevoir  
que c'est intraduisible  

Durcharbeitung, ce n'est pas élaboration, on n'y peut rien.  
Comme il n'y a pas en français de mot pour dire  
« travail à travers » : forage, on traduit élaboration.  
Chacun sait qu'en France on élabore : c'est plutôt dans 
le genre fumées. 
 
L'élaboration analytique, ce n'est pas du tout comme ça. 
Ceux qui sont sur un divan s'aperçoivent que ça consiste 
à revenir tout le temps sur le même truc, à tous les 
tournants on est ramené sur le même truc, et il faut que ça 
dure pour arriver justement à ce que je vous ai expliqué, 
à la limite, à la terminaison, quand on va dans le bon 
sens naturellement, où on rencontre 1a limite.  
 
Il dit « ça, c'est un effet de surmoi », c'est-à-dire qu'il se rend 
compte que cette espèce de grand méchant machin…  

qui pourtant est extrait soi-disant du complexe d'Œdipe,  
ou encore de la mère dévorante, ou de n'importe laquelle 
de ces balançoires 

…il s'aperçoit que ça a un rapport avec ce côté épuisant, 
tannant, nécessaire, répété surtout, par quoi on arrive  
à quelque chose qui en effet, quelquefois, a un bout.  
 
Comment est-ce qu'il ne voit pas que cela n'a rien  
de commun avec cette espèce de figure d'un scénario  
où le surmoi est, comme on dit, une instance… 

ce qui ne serait rien 
…mais où on le fait vivre comme une personne.  
 
Parce que, comme on n'a pas bien compris ce que c'était 
qu'une instance, on lui donne vraiment son idée, au surmoi. 



 202

 
Il faut que tout cela se passe non pas sur l'autre scène… 

celle dont parlait FREUD,  
celle qui fonctionne dans les rêves 

…mais sur une espèce de petite saynète là, où ce qu'on appelle 
l'enseignement analytique vous fait jouer des marionnettes : 
le surmoi c'est le Commissaire et il vient taper sur la tête  
de Guignol qui est le moi.  
 
Comment, rien que de voir ce rapprochement… 

qu'il sent tellement bien au point de vue clinique 
…avec l'élaboration, la Durcharbeitung, cela ne lui suggère 
pas que le surmoi, ça pourrait peut-être être trouvé  
sans quelque chose qui ne nécessiterait pas, comme ça, 
qu'on multiplie dans la personnalité les instances.  
 
Et puis alors c'est qu'à tout instant il lâche le 
morceau, il avoue le truc, c'est-à-dire :  
qu'on a bien repéré, dit-il, que ça avait un rapport avec l'idéal du moi.  
Mais il faut avouer qu'on n'y comprend absolument rien. 
Personne n'a encore fait le collage. 
 
Tout de même, pour que ces discours soient autre chose 
que les mémoires du psychanalyste… 

à savoir évoquer le cas d'une jeune femme chez qui,  
à ce propos, on voyait bien que c'était le sentiment de 
culpabilité qui l'a fait entrer dans la psychanalyse, 
espérons que c'est le même qui l'en a fait sortir ! 

…on peut peut-être quand même s'apercevoir :  
 

- que par exemple, cette espèce de petite manœuvre 
d'une mesure qui est précisément la mesure de ce qui ne 
peut pas être mesuré parce que c'est la mise de départ 

- que ça peut en effet dans certains cas se figurer  
avec la plus grande précision et l'écrire au tableau,  

- que c'est dans la manière d'une certaine façon de 
balancer régulière qu'on arrive à remplir ce quelque 
chose qui peut dans certains cas se figurer comme le 1  

 
…on peut tout de même voir qu'il y a intérêt à articuler 
d'une façon qui soit vraiment précise quelque chose qui 
permette de concevoir que ça n'est pas en effet du tout 
un abus de termes que de rapprocher… 

même au nom d'une intuition minime comme ça 
…l'élaboration, la Durcharbeitung dans le traitement, avec le surmoi. 



 203

 
Alors il faut choisir.  
Il ne faut pas nous dire que le surmoi est le grand méchant loup  
et cogiter pour voir si ce n'est pas dans l'identification avec 
je ne sais quelle personne que ce surmoi sévère est né.  
 
Ce n'est pas comme ça qu'il faut poser les questions.  
C'est comme les gens qui vous disent que si Untel est 
religieux, c'est parce que son grand-père l'était.  
Ça ne me suffit pas, à moi, parce que même si on a  
un grand-père religieux, on peut peut-être aussi 
s'apercevoir que c'est une connerie, n'est-ce pas ? 
 
L'identification, il faudrait tout de même distinguer  
sa direction par rapport à d'autres choses.  
Il faudrait savoir si l'identification dans l'analyse, 
c'est la visée ou si c'est l'obstacle.  
 
Mais ça peut, peut-être, bien être le moyen par où  
on engage les gens justement sans doute pour la faire, 
mais pour que du même fait elle se défasse, et que c'est 
dans le fait que ça se défasse, justement parce qu'on la fait, 
que peut apparaître quelque chose d'autre, que nous appellerons  
le trou dans l'occasion. 
 
Je vais vous laisser là aujourd'hui.  
J'ai essayé, à la fin de ce discours, de vous montrer que 
c'est un discours directement intéressant pour l'aération 
de notre pratique.  
 
Je veux dire par là qu'à se servir de ce qui n'était 
certes pas des expériences odoratives, ce n'était pas au 
pifomètre que FREUD s'avançait, on peut en effet y voir, 
dans le développement d'une fonction à travers sa pensée, 
les arêtes qui permettent de lui donner sa cohérence.  
 
Mais cette cohérence, il est indispensable que… 

si on veut avancer autrement qu'avec des historiettes 
…on la rassemble et qu'on lui donne sa consistance  
et sa solidité.  
Cela permettrait peut-être de voir tout à fait d'autres 
faits que des faits simplement analogiques. 
 
Ce que je dis n'ôte rien à la portée du détail,  
comme justement BERGLER y insiste.  



 204

Mais lisez ce chapitre pour voir que même ceci,  
qui est pertinent, bien orienté… 

mais orienté à la façon des particules de la limaille 
de fer quand vous tapez dans un champ magnétisé  

…déjà : aucune espèce de motivation véritable de la 
puissance et de l'importance du détail, et pourquoi en 
effet il n'y a que les détails - c'est bien vrai - qui 
nous intéressent. Encore faudrait-il savoir dans chaque 
cas ce qui est intéressant.  
 
Parce que, si on ne le sait pas, on rapproche des détails 
disparates au nom d'une pure et simple ressemblance, 
alors que ce n'est pas cela qui est important.  
 
Nous reprendrons la prochaine fois au niveau de  
la troisième figure. 
 
 
 



 205

 
 
12  Février  1969                                                                              Table des séances 
 
 
 
 
 
 
 
Bien ennuyé de tout ce qui se passe, hein !  
Vous aussi, je pense.  
On ne peut quand même pas ne pas s'en apercevoir, puisque 
je suis en train de me demander si je suis ici pour faire 
mon truc de d'habitude ou pour faire de l'occupation !  
 
Enfin, des oreilles bienveillantes ont bien voulu 
entendre que certaines des choses que j'ai avancées 
nommément pendant mon avant-dernier séminaire avaient 
quelque rapport avec une science… Qui sait ?  
Avec peut-être - non pas une nouvelle science –  
mais avec une mise au point de ce qu'il en est des 
conditions de la science. 
 
Aujourd'hui je sens… 

pour toutes sortes de raisons, ne serait-ce que parce 
que nous approchons du Mardi-Gras, alors c'est convenable  

…que je vais tout doucement infléchir les choses.  
Je le sens, comme ça, d'après l'équilibre de ce que j'ai 
cogité ce matin avant de vous voir. Je vais m'infléchir 
un peu vers quelque chose que vous appellerez comme vous 
voudrez, mais plutôt d'une note morale.  
 
Comment est-ce d'ailleurs qu'on y échapperait, dans 
l'aura, dans la marge, dans les limites de ce par quoi 
j'ai abordé quelque chose qui est le pari de PASCAL.  
Il est certain que nous ne pouvons pas méconnaître cette 
incidence, encore que, bien entendu, ce qui m'a inspiré 
de vous en parler, c'est que le pari de PASCAL se tient à 
un certain joint, et ça, quand même, je vais le rappeler. 
 
Mais, comme ça, histoire d'introduire un peu les choses 
et de détendre, si peu, l'atmosphère… 

je vous ai dit que nous approchions du Mardi-Gras 
…je m'en vais vous lire une lettre que j'ai reçue.  



 206

Je ne vous dirai pas qui me l'envoie, ni même de quelle ville.40 
 
« Cher Monsieur Lacan. On est étudiants et on a lu vos Écrits, presque tout.  
On y trouve pas mal de choses. Évidemment, ce n'est pas toujours d'un abord très aisé, 
 mais ça mérite quand même nos félicitations… »  
 
On ne m'en envoie pas tous les jours autant !  
 
« On aimerait bien savoir comment il faut faire pour écrire des choses si difficiles… »  
 
Je ne suis en train de me foutre de personne,  
et pas de ces gars que je trouve vraiment…  
Enfin, je vous dirai ce que j'en pense.  
Ils sont deux pour avoir écrit ça !  
 
«… ça nous servirait pour nos examens. On a bien une licence de philosophie, mais ça devient de plus en 
plus compliqué de surmonter la sélection. On pense qu'il vaut mieux ruser et étonner les profs plutôt que  
de persister dans une forme de discours platement terre-à-terre… »  
 
Et ils ajoutent : 
 
« …c'est le cas de le dire. Pourriez-vous nous indiquer quelques combines dans ce sens ? »  
 
Moi, ça me frappe, parce que je me dis que, dans le fond, 
c'est ce que je suis en train de faire ! 
 
« D'autre part, on voudrait vous demander encore quelque chose si ce n'est pas trop osé :  
est-ce que vous pourriez nous envoyer comme souvenir de vous un de vos jolis nœuds papillon ?  
Ça nous ferait plaisir. En vous remerciant d'avance, on vous dit au revoir, Monsieur Lacan, 
 et veuillez recevoir nos respectueux hommages ».  
 
Je ne vais pas laisser traîner ça parce que…  
Ils ne sont pas très à la page :  
ils ne savent pas que je porte le col roulé depuis  
un certain temps ! 
 
Pour moi, ça fait écho, confirmation, résonance à quelque 
chose qui m'émeut quand j'entends de bonnes âmes moduler, 
comme ça, depuis les mois de Mai : « Plus jamais comme avant ».  
Je pense que là où on en est, c'est  « plus que jamais comme avant ». 
Et, après tout, je suis bien loin, bien sûr,  
de limiter le phénomène à ce petit flash que cette lettre 
donne de ce qui est un coin de l'affaire.  
 
Évidemment, il y a bien d'autres choses en jeu. 
                                                 
40   Cf. « Lettre à Roger Dextre et Jean-Paul Sauzède » in « Pas tout Lacan », référencée 1969-02-12, Bibliothèque de l’E.L.P. 



 207

Seulement ce qui est frappant, c'est que d'un certain 
point de vue cette lettre, à mes yeux, peut très bien 
faire le bilan de la façon dont on m'a écouté, mais dans 
une zone qui n'est pas du tout aussi éloignée de moi  
que cette ville qui est quand même au-delà d'un très 
large périmètre.  
 
Comme vous voyez, ils ne sont pas très à la page !  
 
Mais enfin, c'est une face de la façon dont est pris 
l'enseignement.  
 
Et puis je ne vois pas pourquoi on leur en voudrait des 
« nœuds papillon » parce qu'il y a quelqu'un qui a joué  
le rôle de pivot dans une certaine commission d'examen, 
comme ça, qui nous avait été délégué dans des temps 
lointains par une certaine Société britannique, qui avait 
mis ça comme un point tout à fait digne de tenir la 
balance avec le reste de mon enseignement.  
 
Je veux dire que c'était comme ça, il y avait ça  
dans un plateau et dans l'autre mon nœud papillon, c'est-à-dire 
l'identification qu'étaient censé réaliser à l'aide de cet 
accessoire ceux qui se présentaient alors comme mes élèves.  
 
Alors vous voyez que ça ne se limite pas au niveau  
des chers mignons, des gentils, des naïfs.  
 
Ils ne sont d'ailleurs pas si naïfs que ça, parce que, 
comme ils vous le disent, il faut peut-être ruser.  
 
On va y revenir. 
 
 

   
 
 
 



 208

Alors nous reprenons les choses où nous les avons un peu 
démontées, à savoir dans le tableau du pari, à gauche… 

les lignes bleues sont faites pour montrer où 
s'arrêtent les limites de chacun de ces schémas,  
pour qu'ils ne chevauchent pas l'un sur l'autre,  
ni réellement, ni dans votre esprit 

…alors celui de gauche est celui dont j'ai cru devoir 
compléter la matrice dans laquelle, à l'imitation de  
ce qui se pratique dans la théorie des jeux, on pourrait 
schématiser ce qui s'est agité effectivement pendant  
tout un XIXème et même pendant tout un bon début de notre 
siècle autour du pari de PASCAL, à savoir la façon de 
démontrer comment, en quelque sorte PASCAL essayait de nous flouer. 
 
 

   
 
 
Je pense avoir suffisamment fait sentir, qu'en raison de 
la fonction des zéros qui ne font pas réellement partie 
des résultats d'un pari qui serait tenu contre un 
partenaire… 

pour la raison que c'est précisément de l'existence 
du partenaire qu'il s'agit et que c'est sur elle 
qu'il s'agit de parier 

…dans ces conditions les deux lignes de possibilité qui 
s'offrent au parieur ne s'entrecroisent avec aucune ligne 
de possibilité qui appartiendrait à l'Autre, puisque de 
l'Autre on ne peut même point assurer l'existence.  
 
C'est donc tout à la fois sur l'existence ou la non-existence  
de l'Autre, sur ce que lui promet son existence et ce qui 
lui permet son inexistence, c'est là-dessus que porte  
le choix, et dans ce cas il est plausible…  

je dis, il est plausible, bien sûr  
si l'on a l'esprit mathématique 

…de parier, et de parier dans le sens que propose PASCAL. 
 



 209

Seulement, on n'oubliera pas que j'ai introduit  
à ce stade de l'affaire… 

pour ne pas bien sûr prêter à malentendu et croire 
qu'ici je me prête à quelque chose qui serait 
l'indication du bénéfice de cette solution 

…j'ai effectivement fait remarquer ceci… 
et dans l'introduction même du rappel du Pari  
tel qu'il se présente, beaucoup moins tel qu'il est à 
travers la grille des discussions devenues classiques 

…j'ai fait remarquer qu'à ce niveau on peut aussi bien 
substituer au choix à faire sur le sujet de l'existence de Dieu 
cette remarque qu'aussi bien on remplirait la fonction… 

ce qui en changerait totalement le sens 
…cette remarque que ce dont il s'agit, ce dont  
il pourrait s'agir, c'est de cette formulation radicale qui est 
celle du réel, en tant que nous pouvons le concevoir… 

et comme aussi bien nous le touchons  
à l'occasion du doigt 

…qu'il n'est pas concevable d'imaginer d'autre limite  
du savoir que ce point de butée où on n'a affaire qu'à ceci :  
à quelque chose d'indicible et qui « ou bien est, ou bien n'est pas ».  
Autrement dit quelque chose qui relève du « pile ou face ». 
 
Ceci était bien sûr pour vous mettre à l'accord de  
ce dont il s'agit de ne pas perdre la corde, à savoir que 
nous ne sommes pas en train de nous amuser, nous sommes 
en train d'essayer de donner des articulations telles que 
puissent jouer pour nous les plus importantes décisions 
qui soient à prendre.  
 
Il se trouve que l'époque marque de plus en plus  
que ces plus importantes décisions, en tant qu'elles 
pourraient être celles du psychanalyste, pourraient bien 
aussi coïncider avec celles qui s'imposent en un point clé  
de ce qu'il en est du corps social, à savoir 
l'administration du savoir, par exemple. 
 
Mais alors, encore que là-dessus il soit bien entendu  
que j'ai fait place nette, que je ne fais pas de l'histoire  
et que je ne vois pas pourquoi un appareil aussi précis… 

surtout si nous concevons bien à quel joint il se situe  
…que le pari de PASCAL aurait moins de ressources pour 
nous qu'il n'en a eu pour son auteur, et nous reviendrons 
bien sur cette question de la situation, d'autant mieux 
que nous allons la rééclairer maintenant. 
 



 210

Ce n'est donc pas, vous allez le voir tout de suite,  
pour faire de l'histoire, à savoir comme je l'ai évoqué 
la dernière fois pour vous rappeler qu'au temps de 
PASCAL, la Révélation, ça existe !  
 
Et j'ai bien mis l'accent sur ce dont il s'agit,  
avec ces deux étages :  

- la parole de l'Église,  
- et puis l'Écriture Sainte, et la fonction que 

l'Écriture Sainte joue pour PASCAL.  
 
Ce n'est évidemment pas pour vous rappeler que NEWTON 
aussi, qui avait pourtant d'autres chats à fouetter,  
a commis un gros bouquin… 

ma distraction étant la bibliophilie,  
il se trouve que je l'ai, c'est superbe 

…qui est un commentaire de l'Apocalypse et de la prophétie de Daniel.  
 
Il y a mis autant de soin… 

j'entends dans le calcul, dans la manipulation des chiffres 
pourtant combien problématiques que ceux dont il s'agit quand 
il s'agit de situer le règne de NABUCHODONOSOR par exemple 

…que dans son étude des lois de la gravitation.  
 
À rappeler donc en marge, mais « ça ne nous fait ni chaud ni froid ». 
 
Ce dont il s'agit à ce stade, c'est de remarquer ceci, 
qu'au niveau où PASCAL nous propose donc son pari… 

quelle que soit la pertinence de nos remarques  
sur ce qu'il en est au dernier terme 

…c'est à savoir que si pareil propos ne se conçoit qu'au 
moment où le savoir est né, qui est celui de la science, 
il n'en reste pas moins que pour lui, le pari repose sur 
ce que nous pouvons appeler « la parole de l'Autre »,  
et la parole de l'Autre bien sûr conçue comme vérité. 
 
Alors, si je reprends les choses à ce point, c'est parce 
que certains n'ignorent pas, et aux autres je les en 
informe, il serait d'ailleurs facile… 

s'ils avaient fait comme mes charmants correspondants, 
s'ils avaient lu de mes Écrits presque tout 

…qu'ils soient informés de la fonction à la fois 
conjointe et disjointe que j'ai articulée dans celle 
d'une dialectique, comme distinguant, sinon opposant, 
savoir et vérité.  
 



 211

C'est le dernier article que j'ai recueilli.  
Il a pour titre très précisément La Science et la Vérité41.  
Et sur ce qui est de la vérité, chacun sait aussi que,  
dans un autre de ces articles qui s'appelle La Chose freudienne, 
j'ai écrit quelque chose qui pourrait certes s'entendre 
comme ceci : que sa propriété c'est qu'elle parle.  
 
Nous serions donc, ou plutôt moi, je serais dans un 
certain axe que - pourquoi pas ? - on pourrait dès lors 
qualifier d'obscurantiste puisqu'il rejoindrait ceci,  
à savoir que je viendrais donner un coup d'épaule  
à l'instillation de PASCAL, pour autant qu'il essaie  
de nous ramener au plan de la religion.  
 
Alors évidemment, la vérité, certes, parle, direz-vous. 
Mais évidemment c'est ce que vous diriez si vous n'avez 
rien compris à ce que je dis… 

ce qui n'est pas absolument exclu !  
…car je n'ai jamais dit cela. J'ai fait dire à la vérité :  
 

« Moi la vérité,  je parle42 » 
 
 
Mais je ne lui ai pas fait dire :  
 

« Moi, la vérité, je parle par exemple pour me dire comme vérité. »  
 
ni :  

« pour vous dire la vérité. »  
 

Le fait qu'elle parle ne veut pas dire qu'elle dit la vérité. 
C'est la vérité  :  
elle parle, quant à ce qu'elle dit, c'est vous qui avez à 
vous débrouiller avec ça.  
 
Ça peut vouloir dire - c'est ce que certains font :  
 

« Cause toujours, c'est tout ce que tu sais faire. »  
 
La vérité, je lui ai accordé, si j'ose dire, un peu plus.  
Je lui ai depuis, accordé qu'elle cause en effet, et pas 
simplement dans le sens auquel répond « cause toujours », 
qu'elle cause même à tour de bras.  

                                                 
41    La Science et la Vérité, in Écrits, p.855 (ou t.2 p.335).  
42    La Chose freudienne, in Écrits, p.408 (ou t.2 p.406). 



 212

 
Je veux dire que, dans ce même article, j'ai rappelé  
le mot de LÉNINE43 sur la théorie marxiste du social qui, 
dit-il :  
 

« Elle triomphera parce qu'elle est vraie. » 
 
mais pas forcément parce qu'elle dit la vérité.  
Ça s'applique là aussi. 
 
Naturellement, je ne vais pas m'appesantir,  
parce qu'il se dit qu'on cite mon nom… 

je n'ai pas été y regarder, je dois dire, 
 parce que je n'ai pas eu le temps 

…avec avantage dans l'Humanité, parce que soi-disant j'aurais 
commencé cette année comme ça, en sentant venir le vent, 
à faire une médiation entre FREUD et MARX.  
 
Dieu merci, comme j'étais grippé le dernier week-end,  
ça m'a donné tout d'un coup une stimulation pour ce qu'on 
appelle le travail, c'est-à-dire le remue-ménage.  
 
Je me suis mis à rebrasser l'effroyable quantité de papier 
à la destruction de laquelle il faudra que je veille  
pour le moment où je disparaîtrai, parce que Dieu sait  
ce qu'on en ferait autrement !  
 
Je me suis aperçu que j'ai parlé de MARX, de la valeur d'usage, 
de la valeur d'échange, de la plus-value. Je me suis aperçu pour tout 
dire que ma traductrice italienne… 

que j'ai montée en épingle quand j'ai sauté le pas, pour faire cette sorte 
d'analogie entre la plus-value et le plus-de-jouir  

…que ma traductrice italienne… 
ça s'est trouvé qu'elle était là, il y a deux ans 

…n'a eu aucun mérite à me dire, qu'en somme c'est  
la plus-value parce que j'ai déjà tellement parlé de MARX  
à propos d'un certain nombre d'articulations fondamentales 
autour de ce dont il s'agit dans la psychanalyse,  
que je me demande ce que j'ai apporté de nouveau,  
sauf ce nom Mehrlust, plus-de-jouir en analogue au Merhwert.  
 
                                                 
43 Lénine : Les trois sources et les trois parties constitutives du marxisme. «  La doctrine de Marx est toute-puissante, parce qu'elle est 
juste. Elle est harmonieuse et complète ; elle donne aux hommes une conception cohérente du monde, inconciliable avec toute 
superstition, avec toute réaction, avec toute défense de l'oppression bourgeoise. Elle est le successeur légitime de tout ce que l'humanité a 
créé de meilleur au XIXème siècle : la philosophie allemande, l'économie politique anglaise et le socialisme français. C'est à ces trois 
sources, à ces trois parties constitutives du marxisme, que nous nous arrêterons brièvement. »  Cf. Séminaire L’Objet (1965-66), séance du 
01-12-65. 



 213

Tout ceci pour indiquer d'ailleurs aussi bien que par  
ces points radicaux, bien sûr ils ne se développent 
absolument pas sur le même champ.  
 
Mais puisque nous en sommes à l'évocation de LÉNINE,  
il n'est pas plus mauvais de rappeler donc que ce dont  
il s'agit à propos de la théorie marxiste, pour autant 
qu'elle concerne une vérité, c'est ce qu'elle énonce en 
effet qui est ceci : 
que la vérité du capitalisme, c'est le prolétariat.  
 
C'est vrai.  
Seulement c'est de ça même que ressort la suite et  
la portée de nos remarques sur ce qu'il en est de  
la fonction de la vérité, c'est que la conséquence révolutionnaire 
de cette vérité… 

cette vérité d'où part la théorie marxiste, bien sûr 
elle va un tout petit peu plus loin puisque ce dont 
elle fait la théorie, c'est précisément le capitalisme 

…la conséquence révolutionnaire c'est que la théorie part 
en effet de cette vérité, à savoir que le prolétariat, 
c'est la vérité du capitalisme. 
 
Le prolétariat, ça veut dire quoi ?  
 
Ça veut dire que le travail est radicalisé  
au niveau de la marchandise pure et simple.  
 
Ce qui veut dire bien sûr que ça réduit  
au même taux le travailleur lui-même.  
 
Seulement dès que le travailleur… 

du fait de la théorie 
…apprend à « se savoir »  comme tel, on peut dire que par  
ce pas, il trouve les voies d'un statut - appelez ça 
comme vous voudrez - de savant :  
 

- Il n'est plus prolétaire, si je puis dire, an sich, 
  

- il n'est plus pure et simple vérité, il est für sich, 
 

- il est ce qu'on appelle conscience de classe. 
 

- Il peut même du même coup devenir la conscience de 
classe du parti où on ne dit plus jamais la vérité. 



 214

 
Je ne suis pas en train de faire de la satire.  
Je suis en train de rappeler :  
 

- que des évidences… 
c'est en ça que c'est soulageant 

…ne relèvent nullement du scandale qu'on en fait 
quand on ne comprend rien à rien,  

 
- ou que si on a une théorie correcte de ce qu'il en 

est du savoir et de la vérité, il n'y a rien de plus 
facile à attendre,  

 
- qu'en particulier on ne voit pas pourquoi on 

s'étonnerait que c'est du rapport le plus leniniellement 
défini à la vérité que découle toute cette lénification 
dans laquelle baigne l'appareil !  

 
Si vous vous mettiez dans la boule qu'il n'y a rien  
de plus lénifiant que les durs, vous rappelleriez  
comme ça une vérité déjà connue depuis bien longtemps.  
Et puis vraiment est-ce que ça, on ne le sait pas depuis 
longtemps, depuis toujours ?  
 
Si on n'était pas depuis quelque temps…  
et je vous dirai pourquoi 
…si persuadé que « le christianisme ce n'est pas la vérité » on aurait pu 
se rappeler tout de même que pendant un certain temps,  
et qui n'est pas mince, il l'a été et que ce dont  
il a donné la preuve, c'est qu'autour de toute vérité  
qui prétend parler comme telle, un clergé prospère  
qui est obligatoirement menteur. 
 
Alors je me demande pourquoi on tombe de son haut à 
propos du fonctionnement des gouvernements socialistes !  
 
Irai-je à dire que la perle du mensonge est la sécrétion 
de la vérité ? Ça assainirait un peu l'atmosphère.  
 
Atmosphère d'ailleurs qui n'existe que du fait  
d'un certain type de crétinisation dont il faut bien  
que je dise le nom tout de suite puisqu'au terme de ce 
que nous avons à dire aujourd'hui, j'aurai à le réépingler 
quelque part dans un de ces petits carrés :  
c'est ce qu'on appelle le progressisme.  



 215

 
J'essaierai bien sûr de vous donner une meilleure 
définition que cette référence à ses effets de scandale, 
je veux dire de produire des âmes scandalisées.  
 
Ces choses devraient être aérées depuis longtemps par  
la lecture de HEGEL, la loi du cœur et le délire de  
la présomption. Mais, à la façon de toutes les choses un 
peu rigoureuses, quand elles sortent, bien sûr, personne 
ne songe à s'en souvenir au moment qui convient.  
C'est pourquoi j'ai mis en exergue au début de mon 
discours de cette année quelque chose qui veut dire que 
« Ce que je préfère, c'est un discours sans paroles ». 
 
Alors ce dont il s'agit… 

ce qui pourrait être ici en question si on voulait, 
comme on dit, lécher le plat au point où nous pouvons 
en profiter, en mettant le petit doigt 

…c'est de s'apercevoir que ces choses n'ont pas  
de si mauvais effets que ça puisque, quand je dis que  
le service du champ de la vérité, le service en tant que tel… 

service qu'on ne demande à personne, il faut avoir la vocation 
…entraîne nécessairement au mensonge, je veux aussi faire 
remarquer ceci, parce qu'il faut être juste, c'est que ça 
fait énormément travailler !  
 
Moi, j'adore ça… 

quand c'est les autres, bien entendu, qui travaillent !  
…c'est pour ça que je me régale de la lecture de bon 
nombre d'auteurs ecclésiastiques dont j'admire ce qu'il 
leur a fallu de patience et d'érudition pour charrier 
tant de citations qui me viennent au point juste où  
ça me sert à quelque chose.  
 
Il en est de même pour les auteurs de l'église communiste. 
Ils sont aussi d'excellents travailleurs.  
 
J'ai beau comme ça, pour certains, dans la vie courante, 
ne pas pouvoir les supporter plus que dans les contacts 
personnels avec les curés, ça n'empêche pas qu'ils sont 
capables de faire de très beaux travaux et que je me régale 
quand je lis un certain d'entre eux sur Le Dieu caché 44, par 
exemple. Ça ne me rend pas l'auteur plus fréquentable. 
 

                                                 
44    Lucien Goldman : Le Dieu caché (1955), Gallimard, Coll. Tel, 1996.  



 216

Donc en somme le fruit de ce qu'il en est après tout 
quand même, pour le savoir n'est pas du tout à négliger, 
puisqu'on s'occupe un petit peu trop de la vérité  
et qu'on en est si empêtré qu'on en vient à mentir.  
 
La seule véritable question… 

puisque j'ai dit que là j'irai jusqu'aux limites 
…ce n'est pas du tout que ça ait ces conséquences…  

puisque vous voyez qu'après tout  
c'est une forme de sélection d'élites 

…c'est pourquoi ça ramasse aussi… 
dans un champ comme dans l'autre 

…tant de débiles mentaux, voilà, c'est la limite !  
 
C'est la limite, mais ne croyez pas que c'est simplement 
pour m'amuser, pour faire comme ça une petite nasarde  
à des groupes dont on ne sait pas après tout pourquoi  
ils devraient être plus préservés que les autres  
de la présence des débiles mentaux.  
 
C'est parce que nous, analystes, nous pouvons peut-être 
là-dessus amorcer quelque chose qui est justement très 
important. 
 
Là, je vous renvoie à la clé apportée en douce par notre 
chère Maud… 

Maud MANNONI pour ceux qui ne savent pas qui c'est 
…le rapport des débiles mentaux avec la configuration qui 
nous intéresse, qui nous, analystes, évidemment brûle 
tout à fait au niveau de la vérité. 
 
C'est même pour ça que nous savons - plus que d'autres - 
nous tenir à carreau.  
 
Même nos mensonges… 

bien sûr à quoi on est forcé 
…sont moins impudents que les autres, moins impudents  
mais plus péteux, il faut le dire.  
 
Il y en a quand même qui, dans ce rapport, gardent 
quelque vivacité et précisément les travaux que j'évoque 
sur le sujet de ce qui tout d'un coup se met à flotter 
dans la débilité mentale, dont je dois dire quant à moi, 
je me suis habitué assez bien.  
 



 217

Dans les premiers temps de mon expérience, j'étais dans 
l'admiration de voir ce que je recueillais de brassées de 
fleurs, de fleurs de vérité quand, par inadvertance, 
…j'avais pris en psychanalyse ce que FREUD…  

comme il a eu tort 
…semblait devoir en écarter, à savoir un débile mental.  
 
Il n'y a pas de psychanalyse, je dois dire, qui marche 
mieux, si on entend par là la joie du psychanalyste,  
ce n'est peut-être pas tout à fait uniquement ce qu'on peut 
d'une psychanalyse attendre, mais enfin il est clair,  
que pour qu'il recèle des vérités… 

que précisément il fait sortir à l'état de perles,  
des perles uniques, puisque jusqu'ici je n'évoquais  
ce terme qu'à propos du mensonge 

…il faut tout de même que chez le débile mental,  
tout ne soit pas si débile que ça.  
 
Et si c'était… 

vous comprendrez mieux ce que je veux dire  
si vous savez vous reporter aux bons auteurs,  
c'est-à-dire à Maud MANNONI 

…un petit rusé, le débile mental ?  
 
C'était une idée qui était déjà venue à certains.  
Il y a un nommé DOSTOÏEVSKI qui a appelé L’idiot un des 
personnages qui se conduisent le plus merveilleusement, 
quelque champ social qu'il traverse et dans quelque 
situation d'embarras qu'il puisse se fourrer. 
 
J'évoque HEGEL quelquefois, ce n'est pas une raison pour 
ne pas le refaire. « La ruse de la raison », nous dit HEGEL,  
ça, je dois dire que c'est quelque chose dont je me suis 
toujours méfié.  
 
Quant à moi, j'ai vu très fréquemment la raison couillonnée !  
 
Mais réussir dans une de ses ruses : je dois dire que,  
de mon vivant, je n'ai pas vu ça.  
 
Peut-être que HEGEL le voyait.  
Il vivait dans les petites cours d'Allemagne où il y a 
beaucoup de débiles mentaux et à la vérité,  
c'est peut-être là qu'il prenait ses sources.  
 



 218

Mais quant à la ruse dont il peut s'agir chez ces simples d'esprit… 
dont ce n'est pas pour rien que quelqu'un qui savait 
ce qu'il disait les a baptisés d'heureux 

…je laisse la question ouverte et j'en termine avec  
ce simple rappel, très nécessaire et très salubre…  

dans le contexte où nous vivons 
…à rappeler. 
 
Ce que je voudrais maintenant, c'est reprendre au niveau 
où je vous avais laissés la dernière fois, à savoir dans 
la matrice qui s'isole de ceci : qu'il ne s'agit plus de 
savoir ce qu'on joue, à un jeu où après tout ce que veut 
dire le pari de Pascal, c'est que vous ne pouvez, à ce jeu-là  
y jouer d'une façon correcte que si vous êtes indifférent, 
à savoir que c'est dans la mesure où ça ne fait aucun 
doute que l'enjeu… 

l'infini en tant qu'il est à droite,  
du côté de l'existence de Dieu 
 

   
 

…est un enjeu autrement intéressant que cette espèce  
de chose dont je ne sais même pas bien ce que c'est  
et qu'on représente comme quoi ?  
 
Après tout, à lire PASCAL, ça revient à dire :  
 

- toutes les malhonnêtetés qu'à suivre les 
commandements de Dieu vous ne ferez pas,  

- et à suivre les commandements de l'Église,  
quelques petites incommodités supplémentaires, 
nommément dans les rapports au bénitier  
et à quelques autres accessoires. 

 
C'est une position d'indifférence, en fin de compte,  
au regard de ce qu'il en est et ceci atteint à proprement 
parler d'autant plus aisément au niveau du pari tel que 
le présente PASCAL qu'après tout, ce Dieu… 

il nous le souligne et ça vaut  
le coup de l'avoir de sa plume 

…ce Dieu, « nous ne savons ni ce qu'il est, ni s'il est ».  



 219

 
C'est en ça que nous pouvons prendre PASCAL et c'est là, 
à savoir qu'il y a là une négation absolument fabuleuse, car, après 
tout, dans les siècles précédents, l'argument ontologique… 

je ne vais pas me laisser entraîner mais,  
au yeux de tous les esprits censés,  
et nous ferions bien d'en prendre de la graine 

…avait son poids.  
 
Ça revenait à rien, qu'à dire ce que je suis moi aussi  
en train de vous enseigner, à savoir qu'il y a un trou 
dans le discours, il y a quelque part un endroit où nous 
ne sommes pas foutus de mettre le signifiant  
qu'il faut pour que tout le reste tienne.  
 
Il avait cru que le signifiant Dieu, ça pouvait coller. 
En fait, ça colle au niveau de quelque chose, dont après 
tout c'est une question de savoir si ce n'est pas  
une forme de débilité mentale, à savoir la philosophie.  
 
Il est en général reçu - j'entends chez les athées -  
que l'Être Suprême a un sens. VOLTAIRE, qui passe 
généralement pour un petit malin, y tenait dur comme fer.  
 
Il considérait DIDEROT… 
Qui avait une nette avance, une bonne longueur sur lui et 
qui se voit dans tout ce qu'il a écrit.  
 
C'est probablement aussi pour ça que presque tout ce que 
DIDEROT a écrit de vraiment important n'a paru que 
posthume, et puis qu'au total, ça en fait beaucoup moins 
gros que dans le cas de VOLTAIRE.  
 
DIDEROT avait, lui, déjà entrevu que la question est 
celle du manque quelque part, et très précisément en tant 
que le nommer, c'est y fourrer un bouchon, rien de plus. 
 
Il n'en reste pas moins qu'au niveau de PASCAL,  
nous sommes au point du joint, au point du saut où 
quelqu'un ose dire ce qui a été là depuis toujours,  
c'est comme tout à l'heure, c'est « Plus que jamais comme avant », 
seulement il y a un moment où ça se sépare, ça doit se 
savoir qu'il dit : « le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob » ça n'a 
rien à faire avec « le Dieu des philosophes », autrement dit :  
c'est un qui   parle, je vous prie d'y faire attention.  



 220

 
Mais il a cette originalité que son nom est imprononçable, 
de sorte que c'est ainsi que la question s'ouvre. 
 
C'est pour ça, chose curieuse, que c'est par un fils 
d'Israël - un nommé FREUD - que nous nous trouvons  
voir pour la première fois…  

véritablement au centre du champ, pas seulement du 
savoir, mais de ce pour quoi le savoir nous tient  
aux tripes et même, si vous voulez, par les couilles 

…que là est évoqué à proprement parler le Nom du Père et  
le tralala de mythes qu'il trimballe, car si j'avais pu vous 
faire mon année sur le Nom du Père, je vous aurais fait part 
aussi du résultat de mes recherches statistiques :  
c'est fou ce que - même chez les Pères de l'Église - 
cette histoire du Père, on en parle peu.  
 
Je ne parle pas de la tradition hébraïque,  
où très évidemment elle est partout en filigrane,  
et aussi, bien sûr, si elle peut être en filigrane,  
c'est parce qu'elle est très voilée.  
C'est pour ça que, dans le premier séminaire,  
celui après lequel j'ai clos la boutique cette année-là,  
j'avais commencé par parler du sacrifice d'ISAAC,  
notant que le sacrificateur, c'est ABRAHAM.  
 
C'est évidemment des choses qu'il y aurait tout intérêt à 
développer, mais qu'en raison du changement de configuration, 
de contexte et même d'auditoire, il y a en effet fort peu 
de chances que j'y puisse jamais revenir. 
 
Néanmoins, une toute petite remarque, parce qu'il y a des 
mots qui sont très à la mode. De temps en temps, je pose 
des questions comme ça : est-ce que Dieu croit en Dieu, par exemple ?  
 
Je vais vous en poser une : si, au dernier moment, Dieu 
n'avait pas retenu le bras d'ABRAHAM… 

en d'autres termes si ABRAHAM s'était  
un peu trop pressé et avait égorgé Isaac 

…c'est-y ce qu'on appelle un génocide ou pas ?  
 
On parle beaucoup pour l'instant du génocide, et le fait 
d'épingler le lieu d'une vérité sur ce qu'il en est de la fonction 
du génocide, spécialement concernant l'origine du peuple 
juif, je trouve que ce jalon mérite d'être noté.  



 221

 
En tout cas, ce qui est certain, comme je l'ai souligné 
dans cette première conférence, c'est qu'à la suspension 
de ce génocide a correspondu l'égorgement d'un certain 
bélier qui est tout à fait clairement là au titre 
d'ancêtre totémique. 
 
Alors nous voilà au niveau du second temps, celui qui se 
dégage à prendre ce qu'il en est quand il n'y a plus 
l'indifférence, c'est-à-dire l'acte initial de ce qu'il en est 
dans le jeu.  
 
Ce qui est dans le jeu, PASCAL le tranche : 

- je l'ai déjà perdu,  
- ou bien je ne joue pas du tout.  

 
C'est ce que veut dire chacun des deux zéros qui sont là 
dans la figure centrale.  

   
 
Ils ne sont que des indices de « la mise », d'une part,  
ou du « pas de mise » de l'autre :  
 

  
 
Seulement, tout ça ne tient que si la mise, comme dit 
PASCAL d'ailleurs, est tenue pour ne valoir rien.  
Et d'une certaine façon, c'est vrai.  
 
L'objet(a) n'a aucune valeur d'usage.  
Ça n'a pas de valeur d'échange non plus,  
ce que j'ai déjà énoncé.  



 222

 
Seulement ceci… 

ce qui était en question dans la mise 
…dès qu'on s'est aperçu de quelle façon ça fonctionne,  
et ce pour autant que la psychanalyse est ce qui nous a 
permis de faire un pas dans la structure du désir :  
c'est pour autant que le (a) est ce qui anime tout ce qui est en jeu dans le rapport 
de l'homme à la parole,  précisément qu'un joueur… 

mais un autre joueur que celui dont parle PASCAL, à 
savoir celui-là même dont, parce qu'il sentait quand 
même quelque chose, même si contre l'apparence son 
système est boiteux : HEGEL  

…a compris, à savoir qu'il n'y a d'autre jeu que de risquer le 
tout pour le tout, que c'est même ça qui s'appelle agir tout court.  
 
Il a appelé ça « la lutte à mort de pur prestige ».  
 
C'est précisément ce que la psychanalyse permet de rectifier.  
 
Il s'agit de bien plus que la vie dont nous ne savons 
somme toute pas grand-chose de ce que c'est.  
 
Nous en savons si peu que nous n'y tenons pas tellement 
que ça, comme ça se voit tous les jours pour peu qu'on 
soit psychiatre ou simplement qu'on ait vingt ans.  
 
Il s'agit de ce qui se passe quand quelque chose d'autre, 
qui n'a jamais été dénommé… 

et qui ne l'est pas plus encore  
parce que je l'appelle (a)  

…est ce qui est en jeu, et ça n'a de sens précisément que 
quand c'est mis en jeu avec à l'opposé, ce qui n'est rien 
d'autre que l'idée même de mesure, la mesure par essence 
qui n'a rien à faire avec Dieu mais qui est en quelque 
sorte la condition de la pensée.  
 
Dès que je pense à quelque chose… 

de quelque façon que je le nomme 
…ça revient à l'appeler l'Univers, c'est-à-dire Un. 
 
Dieu merci, la pensée a eu assez à fourmiller à l'intérieur 
de cette condition pour s'apercevoir que l'Un,  
ça ne se fait pas tout seul, et ce dont il s'agit,  
c'est de savoir le rapport que ça a avec ce « Je ».  
 



 223

Ce que décrit le fait que, dans le second tableau : 
 

 
  
il y ait un (a) d'une part :  
 

- qui n'est plus le (a) abandonné au sort du jeu : la mise, 
 

- qui est le (a) en tant que c'est moi qui me représente, 
  

- que là je joue contre, et contre précisément la fermeture 
de cet univers qui sera Un s'il veut, mais que moi  
je suis (a) en plus. 

 
Ce Dieu indéracinable qui n'a d'autre fondement  
quand on le regarde de près, que d'être la foi faite  
à cet univers du discours qui n'est certes pas rien, 
parce que si vous vous imaginez que je suis en train  
de vous faire de la philosophie, il va falloir que je 
vous raconte un apologue, il faut mettre dans les coins 
des grosses figures pour faire comprendre ce qu'on veut dire.  
 
Vous savez que l'ère moderne a commencé comme d'autres, 
c'est pour ça qu'elle mérite d'être appelée moderne, 
parce que sans ça - comme dit Alphonse ALLAIS -  
qu'est-ce qu'on était moderne au Moyen-Age !  
 
Si l'ère moderne a un sens, c'est à certains franchissements 
dont un a été celui-ci : le mythe de l'île déserte. 
J'aurais aussi bien pu en partir que du pari de PASCAL.  
 
Ça continue toujours à nous tracasser.  
Qu'est-ce que vous emporteriez avec vous comme bouquin 
dans une île déserte ?  
Ah ! Ce que ça doit être amusant, une pile de la Pléiade, 
ce qu'on se marrerait derrière des crevettes abandonnées, 
quelque part, à la lecture de la Pléiade, ça doit être 
passionnant! Ça a pourtant un sens.  
Et, pour l'illustrer, je vais vous donner ma réponse.  
 



 224

Frémissez un instant :  
 

« Qu'est-ce qu'il emporterait, lui, dans une île déserte, en tant que bouquin ? »  
 
Ben répondez! 
 
X - La Bible. 
 
LACAN  - La Bible, naturellement… Je m'en balance !  
Qu'est-ce que vous voulez que j'en foute sur une île déserte !  
 
Sur une île déserte, j'emporterais le Bloch et von Warburg. 
J'espère tout de même que vous savez tous ce que c'est, 
ce n'est pas la première fois que j'en parle.  
Le Bloch et von Warburg s'intitule, d'une façon qui prête à 
malentendu bien sûr, « Dictionnaire étymologique de la langue française »  
 
Étymologique, ça ne veut pas dire en particulier  
qu'on vous donne le sens des mots à partir de la pensée 
qui a procédé à leur création, ça veut dire qu'à propos 
de chaque mot, on vous fait un petit épinglage avec les 
dates, de leurs formes et de leurs emplois au cours de 
l'histoire.  
 
Ceci a une valeur tellement éclairante, foisonnante,  
qu'à soi tout seul en effet, on peut se passer de tout le monde,  
on voit à quel point le langage, c'est à soi tout seul une compagnie.  
 
Il est extraordinairement curieux que Daniel DEFOE… 

pour prendre celui qui n'a pas inventé l'île déserte, 
celui qui l'a inventée, c'est Balthazar GRACIAN,  
qui était quelqu'un d'une autre classe, il était 
jésuite, et pas menteur pardessus le marché, c'est 
dans le Criticon, où le héros, de retour de je ne sais 
pas où sur l'Atlantique, passe un certain temps sur 
une île déserte, ce qui pour lui a au moins 
l'avantage de le mettre à l'abri des femmes 

…il est extraordinaire que Daniel DEFOE ne se soit pas 
aperçu de ce que ROBINSON n'avait pas à attendre 
VENDREDI, que déjà dans le seul fait qu'il était un être 
parlant et qu'il connaissait parfaitement son langage,  
à savoir la langue anglaise, c'était un élément 
absolument aussi essentiel pour sa survie dans l'île que 
son rapport avec quelques menues broutilles naturelles 
dont il était arrivé à se faire cahute et ravitaillement. 



 225

 
Quoi qu'il en soit de ce dont il s'agit dans ce monde qui 
est celui des signifiants, je ne peux faire mieux aujourd'hui, 
avec le temps qui avance, que de redessiner ce que j'ai 
donné ici dans les premiers termes que j'ai avancés,  
à savoir ceux auxquels nous permet de donner quelque 
rigueur le moment où nous sommes de la logique 
mathématique, et en partant de la définition du 
signifiant comme étant « ce qui représente un sujet pour un autre signifiant », 
ce signifiant, dis-je, est autre, ce qui veut dire 
simplement qu'il est signifiant. 

S → A 
 

Car ce qui caractérise, ce qui fonde, le signifiant,  
ce n'est absolument pas quoi que ce soit qui lui soit 
attaché comme sens en tant que tel, c'est sa différence, 
c'est-à-dire non pas quelque chose qui lui est collé,  
à lui, et qui permettrait de l'identifier, mais le fait 
que tous les autres soient différents de lui :  
sa différence réside dans les autres.  
 
C'est pour ça que ceci constitue un pas…  

mais un pas inaugural 
…de se demander si de cet Autre : 
  

- on peut faire une classe, 
 
- on peut faire un sac, et…  

 
- on peut faire pour tout dire ce qu'il en est               

de ce fameux Un. 
 
Car alors, comme je l'ai dessiné déjà :  
 
 

 



 226

 
Si le A est Un, il faut qu'il inclue ce S en tant qu'il 
est représentant du sujet - auprès de quoi ? - auprès de A.  
 
Et ce A, pour être le même que celui que vous venez  
de voir ici, vous le voyez, il se trouve être ce qu'il 
est, prédicat en tant que le Un dont il s'agit n'est plus 
le trait unaire [1] mais le Un unifiant qui définit le champ de l'Autre.  
 
Autrement dit, vous verrez se reproduire indéfiniment 
ceci, avec ici quelque chose qui ne trouve jamais son nom,  
à moins que vous ne le lui donniez de façon arbitraire, 
et que c'est précisément pour dire qu'il n'a pas de nom 
qui le nomme que je le désigne de la lettre la plus 
discrète, la lettre (a) .  
 
Qu'est-ce à dire ?  
 
Où et quand se produit ce procès qui est un procès de choix ?  
 
C'est très précisément quant au regard de l'Un,  
le jeu dont il s'agit en tant qu'il joue vraiment,  
non pas jocus : jeu - ici de paroles -, mais ludus,  
comme on l'oublie, de son origine latine, dont il y a  
à dire bien des choses mais qu'assurément ceci comporte 
ce jeu mortel dont j'ai parlé tout à l'heure, et que cela 
varie des jeux rituels que la Rome avait hérité des Étrusques… 

le mot très probablement  
lui-même est étrusque d'origine  

…jusqu'aux jeux du cirque, ni plus ni moins, et quelque chose 
d'autre encore, que je vous signalerai quand le temps 
sera venu. 
 
C'est pour autant que dans ce jeu quelque chose est,  
qui à l'endroit du 1 se pose comme l'interrogeant : 
  

- sur ce qu'il devient, lui, le 1, 
  

- quand moi, a, je lui manque. 
 

Et en ce point où je lui manque si je me repose  
une nouvelle fois comme « je », ce sera pour l'interroger 
sur ce qui résulte de ce que j'ai posé ce manque. 
 



 227

C'est là où vous aurez la suite que j'ai déjà écrite 
comme la suite décroissante : 
  

      
 
celle qui va vers une limite, dans la série que je ne 
sais pas autrement comment qualifier, la série qui se 
résume de la double condition qui n’en est qu'une :  
 

- d'être la série de Fibonacci, 
 
- et d'autre part de s'imposer comme ici loi uniforme 

ce qui se produit de la série de Fibonacci,                      
quelle qu'elle soit, à savoir le rapport du 1 au a. 

 
Cette suite, j'en ai déjà écrit les résultats dans cette 
ligne qui se poursuit à l'infini, et vous ai signalé le 
total de ce qui, de la valeur de ces différents termes, 
s'impose à mesure que vous la poursuivez vers les 
formules d'ordre décroissant qui aboutissent à une 
limite, aboutit si vous êtes parti du retrait de a  
à quelque chose qui, en totalisant les puissances paires 
et les puissances impaires de a réalise facilement comme 
leur total le 1. 
 
Il n'en reste pas moins que jusqu'au terme,  
ce qui définit le rapport d'un de ces termes au suivant…  

c'est-à-dire sa vraie différence 
…c'est toujours…  

et d'une façon qui ne décroît pas  
mais qui est strictement égale 

…la fonction (a).  
 



 228

Ce que démontre l'énoncé écrit, formulé de cette chaîne 
décroissante, c'est que… 

quelle que soit l'apparence liée à la schématisation 
…c'est toujours du même cercle qu'il s'agit, et que ce cercle, 
en tant que nous le fondons, mais d'une façon choisie, 
arbitraire, c'est par un acte que nous posons cet Autre…  

en tant que champ du discours, c'est-à-dire ce dont 
nous prenons soin d'éloigner toute existence divine 

…c'est par un acte purement arbitraire, schématique  
et signifiant que nous le définissons comme Un,  
c'est-à-dire foi - en quoi ? - foi en notre pensée.  
 
Alors que nous savons fort bien que cette pensée  
ne subsiste que de l'articulation signifiante, en tant 
que déjà elle se donne dans ce monde indéfini du langage, 
qu'allons-nous donc faire et que faisons-nous dans 
l'ordre logique de ce resserrement où nous essayons de 
faire apparaître dans ce tout le (a) comme reste,  
que faisons-nous sinon rien de plus que… 

à l'avoir lâché, à l'avoir perdu, à avoir joué  
sans le savoir à je ne sais quel « qui-perd-gagne » 

…parvenir à rien d'autre qu'à identifier au (a) ce qu'il 
en est de l'Autre lui-même, c'est à savoir à trouver dans 
le (a) l'essence du Un supposé de la pensée, c'est-à-dire 
à déterminer la pensée elle-même comme étant l'effet, 
je dis plus, l'ombre de ce qu'il en est de la fonction  
de l'objet (a).  
 
Le (a) au point où ici il nous apparaît… 

mérite d'être appelé la cause, certes, mais spécifiée 
dans son essence comme une cause privilégiée 

…joue un admirable sens que nous donne justement « le jeu », 
le jeu du langage dans sa forme matérielle, appelons-le 
comme je l'ai déjà appelé plus d'une fois au tableau  
l'« a-cause ».  
 
Aussi bien en français cela ne sonnera-t-il pas de façon 
détonante pour la raison qu'il existe l'expression  
« à cause de ». En a-t-on bien vu toujours les résonances ? 
« à cause de », est-ce que ça constitue l'aveu que cet  
« à cause de » n'est qu'une « acause ».  
 
Chaque langue là-dessus a son prix.  
Et l'espagnol dit « por l'amor ».  
On pourrait en tirer aisément le même effet. 



 229

Mais ceci… 
à quoi m'arrête la limite du temps  
qui nous est imposé chaque fois 

…me fait devoir vous annoncer que le confirme…  
et le confirmant le complète 

…l'épreuve inverse, c'est-à-dire celle tenant au champ,  
à la visée, à la carrière dans laquelle s'est engagé  
pour nous le rapport au savoir :  
 

- celui non pas d'interroger le Un, en tant qu'au 
départ j'y mets ce manque et qu'alors je trouve  
à ce qu'il s'identifie à ce manque lui-même, 
 

- mais d'interroger ce 1 à ce que ce (a) je le lui 
ajoute : 1 + a. 1 + a, telle est la première forme, 
celle de la ligne du haut telle que je l'ai écrite 
dans la matrice de droite. 
 

 
Que donne le 1 + a quand c'est dans son champ que s'engage 
l'interrogation radicale du savoir ?  
 
Le savoir ajouté au monde en tant que, disons il peut, 
armé de cette formule, de cette banderole liminaire,  
le transformer.  
 
 
Quelle en est la suite logique, interrogée à la façon dont je 
l'ai fait au niveau des progressives différences ?  
 
 
C'est ce qui nous permettra peut-être d'éclairer plus 
radicalement ce qu'il en est de la fonction du a,  
que le corrélatif en soit ce (-∞) où il est facile 
d'entrevoir bien des choses.  
 
 
Cette chose dont longtemps se sont illusionnés les auteurs… 

et non pas à n'importe quelle époque,  
précisément au temps où l'argument ontologique  
avait un sens, à savoir que ce qui manque au désir, 
c'est à proprement parler l'infini 

…peut-être en dirons-nous quelque chose qui lui donne un 
autre statut. 
 



 230

 
 
Observez encore que la quatrième case de la matrice de 
droite, ce zéro se trouve… 

de la façon dont je l'ai articulé par le schéma 
intitulé du rapport S au A 

…bien présenter ce en quoi il se distingue radicalement 
de ce qu'il est sur le premier schéma, à savoir « la mise » 
ou au contraire l'indifférence.  
 
Il représente bel et bien le trou dont nous aurons…  

dans un troisième temps 
…à démontrer à quoi il correspond dans l'analyse,  
et ce qui - dans ce trou même - s'origine. 



 231

 
26  Février  1969                           Table des séances 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Vous avez eu la bonté de me suivre jusqu'à présent  
dans les chemins étroits et dont je pense que,  
pour certains d'entre vous, le fil peut paraître poser  
la question de son origine et de son sens, qu'en d'autres 
termes il se peut bien que vous ne sachiez plus très bien 
où nous en sommes.  
 
C'est pourquoi le temps m'a paru opportun… 

et non d'une façon contingente 
…de poser la question de mon titre par exemple, D'un Autre à l'autre, 
sous lequel figure mon discours de cette année.  
 
C'est bien en effet concevable que ce n'est pas à l'entrée,  
en manière de préface, voire en manière de programme,  
que quelque chose peut être élucidé de ce qui est une fin.  
 
Il faut au moins avoir fait un bout de chemin pour que  
ce soit de la rétroaction que le départ s'éclaire,  
ceci pas seulement pour vous mais, après tout,  
pour moi-même puisque pour moi, dans cette opération de 
forage, si l'on peut dire… 

qui est bien ce qui vous intéresse, qui vous retient, 
ce qui fait qu'au moins un certain nombre d'entre 
vous sont ici, sinon tous 

…il me faut - un certain temps - prendre le repère  
de ce qui en constituait les étapes dans le passé. 
 
C'est ainsi qu'il m'est arrivé de reprendre le texte…  

qui sait, peut-être aux fins d'une publication 
…de ce que j'ai énoncé il y a maintenant dix ans… 

je veux dire au séminaire de 1959-60, ça fait une paye  
…sous le titre L'Éthique de la psychanalyse.  
 



 232

Il m'a donné quelques satisfactions d'ordre intime,  
de celles dont, si en effet je mets au jour quelque chose 
qui s'efforcera de reproduire aussi fidèlement que 
possible le tracé de ce que j'ai fait alors, ce qui, bien 
entendu, ne saurait aller sans tous les effets 
rétroactifs de ce que j'ai pu énoncer depuis, et 
nommément ici, ce qui est donc une opération délicate  
et la seule grâce à quoi je ne saurais m'en tenir à 
l'excellent résumé qui avait été fait, deux ans plus 
tard, par quelqu'un de mes auditeurs, nommément SAFOUAN.  
 
Les raisons pour lesquelles je ne l'ai pas publié alors, 
ce résumé, j'aurai à les dire, mais ce sera plutôt 
l'objet d'une préface à ce qui en sortira.  
 
Ma satisfaction à l'occasion, que vous pourrez partager 
si vous me faites foi sur le fidèle du tracé que 
j'essaierai d'en produire, est due à ceci :  
que non seulement rien ne me force à réviser ce que j'ai 
avancé alors, mais qu'après tout je peux y loger, comme 
dans une sorte de coupelle ce que de plus rigoureux, 
disons de ce projet, j'arrive à énoncer aujourd'hui. 
 
En effet, ce dont j'ai cru devoir partir lors de cette 
mise en question qui n'avait jamais été faite de ce que 
comporte sur le plan éthique, c'est un terme nouveau,  
ce que dans un premier essai, amorce de rédaction que 
j'ai essayé d'en faire, de ce qu'apporte de nouveau ce 
que j'énonce de la façon qui me semble la plus rigoureuse : 
l'événement FREUD.  
 
J'ai maintenant, à la date où nous sommes, la satisfaction 
de voir par exemple, pour ce qu'il en est de la fonction 
d'un auteur comme FREUD, je dirai qu'une société très large 
d'esprit se trouve en mesure de mesurer son originalité 
et à son propos, comme l'a fait par exemple samedi 
dernier… 

dans une sorte de mauvais lieu  
qu'on appelle la Société de Philosophie 

…Michel FOUCAULT :  
« Qu'est-ce qu'un auteur ? 45 » posait-il la question, et ceci 
l'amenait à mettre en valeur un certain nombre de termes 
qui méritent d'être énoncés à propos d'une telle question.  

                                                 
45    Michel Foucault : « Qu'est-ce qu'un auteur ? », in  Dits et Écrits I, Gallimard 2001, Coll. Quarto, pp.819-837.  
Cf. « Intervention sur l’exposé de Michel Foucault » in « Pas tout Lacan », Bibliothèque de l’E.L.P., référencé 1969-02-22. 



 233

 
Qu'est-ce qu'un auteur ? 
Quelle est la fonction du nom d'un auteur ?  
C'était vraiment, au niveau d'une interrogation sémantique  
à proprement parler qu'il trouvait moyen de mettre  
en valeur l'originalité de cette fonction et sa situation 
étroitement interne au discours, ce qui comporte,  
bien entendu, une mise en question à l'occasion,  
un effet de scission, de déchirure dans ce qu'il en est 
pour tout le monde… 

enfin pour ce qu'on appelle  
«  la société des esprits » ou « la République des Lettres » 

…de ce rapport au discours.  
 
Et que FREUD, à cet égard, joua un rôle capital,  
que d'ailleurs l'auteur en question, Michel FOUCAULT,  
a non seulement accentué mais à proprement parler mis en pointe 
de toute son articulation. Pour tout dire… 

« La fonction du retour à… » il a mis trois points après 
…dans la petite annonce qu'il avait faite de son projet 
de l'interrogation « Qu'est-ce qu'un auteur ? », « Le retour à… »  
se trouvait au terme, et je dois dire que de ce seul fait 
je me suis considéré comme y étant convoqué : il n'y a 
personne après tout, de nos jours qui, plus que moi, ait 
donné poids au « Le retour à… » à propos du retour à FREUD.  
 
Il l'a au reste fort bien mis en valeur et montré sa 
parfaite information du sens tout spécial, du point clé 
que constitue ce retour à FREUD par rapport à tout ce 
qu'il en est actuellement de ce glissement, de ce décalage, 
de cette profonde révision de la fonction de l'auteur,  
de l'auteur littéraire spécialement, et de ce qui donne 
en somme ce cercle qu'une fonction critique… 

dont, après tout, il n'y a pas lieu de nous étonner 
qu'elle ne soit pas de nos jours tout aussi bien  
à la traîne, tout aussi bien en retard, par rapport  
à ce qui se fait, que dans les autres temps 

…qu'une fonction critique a cru pouvoir épingler de ce 
terme bizarre… 

qu'assurément aucun de ceux qui en sont les éléments 
de pointe n'assume mais dont nous nous trouvons 
affectés comme d'une bizarre étiquette 

…qu'on nous aurait collée dans le dos sans notre aveu : 
« structuralisme ». 

                                                                                                                                                                  
 



 234

 
Donc, il y a dix ans, commençant d'introduire  
la question… 

je vous l'ai dit : qui n'avait jamais 
 été même élevée, ce qui est bien singulier 

…éthique de la psychanalyse : assurément peut-être  
le plus étrange est cette remarque dont j'ai cru devoir 
l'illustrer… 

non pas certes immédiatement, mais même je ne sais 
pas si j'ai tellement appuyé à ce moment-là  
la chose : j'avais un auditoire de psychanalystes,  
je croyais pouvoir en quelque sorte m'adresser 
directement à ce qu'il faut bien appeler d'un nom, 
quand il s'agit de morale, de conscience, ajoutez morale 

…je n'ai point trop fait remarquer alors que l'éthique du 
psychanalyste telle qu'elle est constituée par une déontologie 
ne donnait même pas l'ébauche, l'amorce, le plus petit 
trait de commencement, de l'éthique de la psychanalyse.  
 
 
Par contre, ce que j'ai annoncé d'entrée de jeu,  
c'est que, de par l'événement  FREUD, ce qui est mis au jour, 
c'est que le point-clé, le centre de l'éthique n'est rien 
d'autre que ce que j'ai appuyé alors du terme dernier de 
ces trois références, catégories, d'où j'ai fait partir 
mon discours entier, à savoir  le Symbolique, l'Imaginaire et le Réel.  
 
Comme vous le savez c'est dans le Réel que je désignais  
le point pivot de ce qu'il en est de l'éthique de la psychanalyse.  
 
Je suppose, bien sûr, que ce Réel est soumis à la très  
sévère interposition… 

si je puis m'exprimer ainsi 
…du fonctionnement conjoint du Symbolique et de l'Imaginaire,  
et que c'est pour autant que le Réel, si l'on peut dire, 
n'est pas facile d'accès qu'il est pour nous la référence autour 
de quoi doit tourner la révision du problème de l'éthique.  
 
Ce n'est en effet pas par hasard que, pour pouvoir le 
brancher, je suis parti alors du rappel d'un ouvrage qui, 
pour être resté un tant soit peu dans l'ombre, et, 
curieuse fortune, n'avoir ressurgi que par l'opération  
de ces gens que nous pouvons considérer comme n'être pas 
les mieux axés quant à ce qui est de notre interrogation, 
à savoir ceux qu'on peut appeler les néo-positivistes… 



 235

ou encore ceux qui croient devoir interroger le 
langage sous l'angle de ceci dont j'ai en son temps 
fait remarquer combien futile doit être la destinée, 
d'interroger ceci qu'ils expriment d'une façon 
exemplaire, à savoir la question mise sur le  
meaning of meanings, sur ce qu'il en est du sens de ce que 
les choses aient une signification :  
il est bien certain que c'est là la voie toute 
opposée à ce qui nous intéresse 

…mais ce n'est aussi - bien sûr - pas par hasard que ce 
soit eux, et nommément OSGOOD qui ait sorti ou ressorti, 
édité plutôt cette oeuvre de Jeremy BENTHAM qui s'appelle  
Theory of fictions 46. 
 
C'est tout simplement l'œuvre la plus importante  
dans la perspective qu'on appelle utilitariste, et comme vous 
le savez au début du XIXème siècle on a tenté d'apporter 
la solution au problème fort actuel à cette époque,  
et pour cause, en quelque sorte idéologique, celui dit  
du partage des biens : Theory of fictions, c'est déjà à ce niveau,  
et avec une lucidité exceptionnelle, la mise en question 
de ce qu'il en est de toutes les institutions humaines.  
 
Et à proprement parler, on ne saurait rien faire,  
à prendre les choses sous l'angle sociologique,  
qui isole mieux ce qu'il en est comme tel de cette 
catégorie du symbolique qui se trouve être précisément celle 
réactualisée, mais d'une toute autre manière,  
par l'événement FREUD et ce qui s'en est suivi.  
Il suffit d'entendre le terme fictions comme ne représentant, 
n'affectant de sa domination, ce qu'elle regarde, d'aucun 
caractère propre d'illusoire ou de trompeur.  
La façon dont le terme fictions est avancé ne fait rien 
d'autre que recouvrir ce que, d'une façon aphoristique, 
j'ai promu en soulignant ceci :  
que la vérité… 

pour autant que son lieu ne saurait être  
que celui où se produit la parole 

…que la vérité par essence… 
si l'on peut s'exprimer ainsi, pardonnez-moi ce  
par essence, c'est pour me faire entendre, n'y mettez pas 
tout l'accent philosophique que ce terme comporte 

…la vérité - de soi, disons - a structure de fiction. 

                                                 
46    Jeremy Bentham : Théorie des  fictions, Paris, éd. Association Freudienne, 1997.  De l'ontologie, Seuil, Coll. Points, 1997.  
  



 236

 
C'est là le départ essentiel et qui, en quelque sorte, permet 
de poser la question de ce qu'il en est de l'éthique 
d'une façon qui peut aussi bien s'accommoder de toutes 
les diversités de la culture.  
 
À savoir dès le moment que nous pouvons nous les mettre 
dans les brackets, dans les parenthèses de ce terme de la 
« structure de fiction  », ce qui suppose, bien sûr, un état 
atteint, une position acquise au regard de ce caractère 
en tant qu'il affecte toute articulation fondatrice du 
discours dans ce qu'on peut appeler en gros les rapports sociaux.  
 
C'est à partir de ce point, qui ne peut bien sûr être 
atteint qu'à partir d'une certaine limite… 

disons une fois de plus pour évoquer notre PASCAL, 
tout d'un coup, au détour je m'en souviens :  
qui donc a osé avant lui noter simplement comme de 
quelque chose qui devait faire partie du discours 
qu'il a laissé inachevé, celui assez légitimement, 
assez ambigument aussi, récolté sous le termes de 
Pensées, la formule « vérité en-deça des Pyrénées, erreur au-delà » 

…c'est à partir de certains degrés de relativisme… 
et de relativisme du type le plus radical au regard 
non pas seulement des mœurs et des institutions mais 
de la vérité elle-même 

…que peut commencer de se poser le problème de l'éthique.  
 
Et c'est en cela que l'événement  FREUD se montre si exemplaire, 
en ceci… 

comme je l'ai souligné et avec quelque appui, avec 
quelque accent dans ce qui a été le premier trimestre 
de cette articulation de L'Éthique de la psychanalyse 47 

…à savoir le changement radical qui résulte d'un 
événement qui n'est rien d'autre, nous allons le voir, 
que sa découverte, à savoir la fonction de l'inconscient,  
que c'est corrélativement… 

nous allons voir tout à l'heure pourquoi, d'une façon 
qui, je pense, vous frappera assez par son élégance  

…qu'il a fait fonctionner d'une façon radicalement 
différente de tout ce qui avait été fait jusque là,  
le principe dit du plaisir.  
 
                                                 
47    Cf. Séminaire L'Éthique de la psychanalyse( 1959-60 ), séances des  18-11, 25-11, 02-12, 09-12, 16-12, 23-12-1959. 
 
   



 237

En bref, je pense qu'il y en a assez d'entre vous,  
après tout, qui se sont trouvés de quelque façon que   
ce soit perméables ou traversés disons, par mon discours 
pour que je n'ai besoin de rappeler que de la façon la 
plus brève ce qu'il en est essentiellement de ce principe. 
 
 
Le principe du plaisir est essentiellement caractérisé d'abord 
par ce fait paradoxal que son plus sûr résultat,  
c'est non pas… 

encore que ce soit écrit sous  
cette forme dans le texte de FREUD 

…l'hallucination, disons la possibilité de l'hallucination,  
mais disons que l'hallucination dans le texte de FREUD  
est sa possibilité spécifique.  
 
Quoi, en effet, nous montre tout l'appareil que FREUD 
construit pour rendre compte des effets de l'inconscient ?  
 
Vous le savez, ceci se trouve chapitre VII de la Traumdeutung, 
quand il s'agit de l'éclaircissement des processus  
du rêve, des Traum-Vorgänge.  
 
Mais nous avons eu la chance, le bonheur, de voir retomber 
en notre possession et sous notre examen ce qui en est  
en quelque sorte le soubassement dans une certaine Entwurf, 
dans une certaine Esquisse qui correspond à ces années où, 
corrélativement à la découverte qu'il faisait, guidé par 
ces admirables théoriciennes qu'étaient les hystériques… 

que sont les hystériques ! 
…guidé par elles, il faisait son expérience de  
ce qu'il en est de l'économie inconsciente.  
 
 
Corrélativement il écrivait à FLIESS cette Entwurf,  
projet vraiment très élaboré, infiniment plus riche  
et plus construit que ce qu'il a cru pouvoir en résumer.  
 
Car il est sûr qu'il ne pouvait pas lui-même ne pas en 
garder référence dans ce chapitre de la Traumdeutung,  
et que ce qu'il construit à ce moment-là, sous les termes 

de l'appareil Ψ, en tant que c'est lui qui règle dans 
l'organisme la fonction de ce qu'il appelle principe du plaisir.  
 



 238

Disons qu'à grossièrement le schématiser, nous pourrons 
le mettre au cœur de quelque chose qui n'est pas 
simplement un relais dans l'organisme mais un véritable 
cercle clos qui a ses lois propres et qui, pour s'insérer 
dans le cycle classiquement défini par la physiologie 
générale de l'organisme, de « l'arc stimulus-motricité »… 

pour ne pas dire « réponse », qui est un abus de terme parce que 
réponse a un sens qui doit avoir pour nous une structure bien plus 
complexe où quelque chose s'interpose dans la fonction 

…se définit très précisément non pas simplement d'être 
l'effet d'empêchement survenu sur l'arc basal, mais à 
proprement parler d'y faire obstacle, c'est-à-dire de 
constituer un système dit Ψ, autonome, à l'intérieur 
duquel l'économie est telle que ce n'est certainement pas 
l'adaptation, l'adéquation de la réponse motrice…  

qui comme vous le savez,  
est loin d'être toujours suffisamment adaptée 

…nous la supposons libre, mais tout ce qui peut se passer 
au niveau du fait qu'un être vivant animal, en tant qu'il 
se définit par le fait d'être doué d'une motricité qui 
lui permet d'échapper aux stimuli trop intenses, aux stimuli ravageants 
qui peuvent menacer son intégrité, il est clair que  
ce dont il s'agit au niveau de ce qu'articule FREUD, 
c'est que quelque chose est logé comme tel dans certains 
de ces êtres vivants, et non pas n'importe lesquels.  
 

 
 

Et non pas certes qu'il puisse dire que le même appareil 
puisse être défini simplement de ce que l'être en 
question soit un vertébré supérieur ou quelque chose 
seulement de pourvu d'un système nerveux :  
c'est de ce qui se passe à proprement parler au niveau de 
l'économie humaine qu'il s'agit, et c'est à ce niveau…  

même si de temps en temps il risque la possibilité 
d'interpréter ce qui se passe au niveau d'autres 
êtres voisins en référence à ce qui se passe chez 
l'être humain défini d'une façon nécessaire par 
seulement les conséquences et le texte du discours de 
FREUD comme l'être parlant 

…c'est à ce niveau que se produit cette régulation 
homéostasique qui est définie par le retour à une 
identité de perception.  
 



 239

À savoir que, dans sa recherche… 
au sens le plus large du mot 

…à savoir dans les détours qu'opère ce système pour 
maintenir son homéostase propre, ce à quoi son fonctionnement 
aboutit comme constituant sa spécificité est ceci : 
  

- que ce qui sera retrouvé de la perception identique… 
pour autant que ce qui la règle, c'est la répétition 

…ce qui sera retrouvé ne porte en soi aucun critère 
de la réalité, 

 
- que ces critères, il ne peut en être affecté,  

en quelque sorte, que du dehors et par la pure 
conjonction d'un petit signe, de ce quelque chose de qualificatif 
qu'un appareil spécialisé distingue déjà des deux 
précédents que vous voyez inscrits dans ce schéma :  

 

 
 

 
À savoir le cercle réflexe en tant que constituant le 

système ϕ, le cercle central qui, lui, définit une aire 
close et constituant le type propre d'équilibre,  

à savoir le système Ψ.  
 
C'est de l'afférence de quelque chose dont il distingue 
étroitement la fonction au regard de l'énergétique  
qui peut être appliquée à chacun de ces deux systèmes,  
et que lui n'intervient qu'en fonction de signes 
qualifiés par des périodes spécifiques et qui sont ceux 
afférents à chacun des organes sensoriels et qui viennent 
affecter éventuellement certains des perceptats qui sont 
introduits dans ce système d'une Wahrnehmungzeichen,  
d'un signe qu'il s'agit bien là de quelque chose qui est 
d'une perception recevable au regard de la réalité. 
 
Qu'est-ce à dire ?  
 



 240

Certainement pas que nous approuvions cet emploi du terme 
hallucination qui pour nous a des connotations cliniques.  
Pour FREUD aussi, certes, mais sans doute voulait-il 
accentuer tout particulièrement le paradoxe du fonctionnement de  
ce système en tant qu'articulé sur le principe du plaisir.  
 
L' hallucination nécessite de tout autres coordonnées.  
Mais aussi bien nous avons dans le texte de FREUD  
lui-même ce qui en fait la référence majeure.  
Il suffit qu'il se réfère pour l'exemplifier à la fonction du rêve 
pour nous remettre sur nos pattes : c'est essentiellement 
de la possibilité du rêve qu'il s'agit.  
 
Pour tout dire, nous nous trouvons devant cette aventure 
que, pour motiver ce qu'il en est du fonctionnement de l'appareil régulateur,  
de ce qu'il en est de l'inconscient en tant que… 

nous allons le rappeler tout à l'heure et sous le mode qui convient 
…il gouverne une économie absolument essentielle  
et radicale qui nous permet d'apprécier non seulement  
tous nos comportements mais aussi bien nos pensées : voici que le monde… 

tout à l'envers de ce qui traditionnellement est l'appui des 
philosophes quand il s'agit d'aborder ce qu'il en est du bien de l'homme 

…voici que le monde tout entier est suspendu au rêve du monde. 
 
C'est dire que ce pas, l'événement FREUD… 

qui consiste en rien d'autre que proprement un arrêt 
supposé de ce qui, dans la perspective traditionnelle, 
était considéré comme le fondement englobant toutes 
les réflexions, à savoir de ce monde la rotation,  
la rotation céleste si manifestement désignée dans  
le texte d'ARISTOTE comme constituant le point 
référentiel où tout bien concevable doit s'accrocher 

…la mise en question donc radicale de tout effet de 
représentation, d'aucune connivence de ce qu'il en est du représenté  
comme tel, non point dans un sujet… 

ne le disons point trop tôt car si dans ARISTOTE  
ce terme ὑποχείμενον [ upokeimenon ] est avancé  exactement à 
propos de la logique il n'est nulle part isolé comme tel 

…il a fallu longtemps, et tout le progrès de la tradition 
philosophique, pour que la connaissance s'organise au 
dernier terme, au terme kantien, d'une relation « sujet et quelque 
chose » qui reste entièrement suspendu - c'est là le sens de l'idéalisme - à ce qui apparaît,  
au ϕαινόμενον [ phainomenon ] laissant exclu le νουμενον [ noumenon ] 
c'est-à-dire ce qu'il y a derrière.  
 



 241

Encore cette représentation est-elle confortable.  
 
Ce qu'il y a à souligner dans l'essence de l'idéalisme :  
 

- c'est qu'après tout, l'être pensant n'a affaire           
qu'à sa propre mesure, [ Cf. Protagoras : « L’homme est la mesure de toute chose. » ]  
 

- qu'il pose comme point terme le point référentiel 
dont il est pour lui question, 

  
- or c'est de cette mesure qu'il croit pouvoir énoncer, 

d'une façon a priori au moins, les lois fondamentales .  
 
C'est à proprement parler en ceci que la position freudienne diffère :  
 

- que rien n'est plus tenable de ce qu'il en est de  
la représentation,  
 

- que ce qui s'articule en un point profondément 
motivant pour une conduite… 

et ceci tout à fait en passant hors du circuit de  
tout sujet en quoi prétendait s'unifier la représentation  

…a une structure, a une structure qui est de trame et de réseau,  
 
Et ceci est le sens véritable de ces petits schémas  
que lui permet de construire la récente découverte  
de l'articulation neuronique.  
 
Il suffit de se rapporter à cette Esquisse, à cette Entwurf 
pour s'apercevoir de l'importance décisive dans 
l'articulation de ce dont il s'agit, de ces treillis, de cette trame.  
 
Et comme bien sûr il y a longtemps qu'il ne nous est plus 
possible… 

comme déjà FREUD en avait sans aucun doute le soupçon 
…d'identifier à ces cheminements… 

à ces « transferts d'énergie » que nous pouvons avoir repérés 
par ailleurs, par d'autres moyens physiques à ces 
déplacements qui se font « le long de la trame neuronique » 

…que ce n'est d'aucune façon sous ce mode… 
qui s'avère à l'expérience être tout à fait distinct 

…que nous pouvons trouver l'usage approprié de ces schémas 
que je viens de qualifier de réseau, de treillis.  
 
Nous voyons bien que ce à quoi ces schémas ont servi à FREUD, 
c'est en quelque sorte à supporter, à matérialiser  



 242

sous une forme intuitive, rien de plus, que ce dont  
il s'agissait… 

et qui d'ailleurs s'étale sur les mêmes schémas 
…qu'à chacun de ces croisements ce soit un mot qui soit inscrit, à savoir :  
 

- le mot qui désigne tel souvenir,  
- tel mot articulé en réponse,  
- tel mot frappant, marquant, engrammatisant si je puis dire le symptôme, 

et ce dont il s'agit dans ces petits schémas,  
auxquels je vous prie de vous reporter. 

 
Achetez Naissance de la psychanalyse… 

comme a été traduit le recueil de lettres à FLIESS 
auquel était jointe cette Entwurf 

…et vous verrez bien qu'en effet ce dont FREUD a trouvé  
un support aisé… 

dans ce qui était alors à la portée de sa main  
du fait que de cela aussi on venait de faire la 
découverte 

…à savoir l'articulation neuronique, ce n'était rien 
d'autre que l'articulation sous la forme la plus 
élémentaire des signifiants et des relations qui peuvent 
se fixer à la façon dont de nos jours un même schéma qui 
aurait la même forme… 

achetez le dernier petit bouquin venu, ou plutôt 
achetez Théorie axiomatique des ensembles par M. KRIVINE48 

…vous y verrez exactement les schémas de FREUD,  
à ceci près que ce dont il s'agit, ce sont des petits 
schémas orientés à peu près ainsi :  
 

 
 
et qui sont nécessaires pour nous faire comprendre ce 
qu'il en est de la théorie des ensembles.  
 
 

                                                 
48    Jean-Louis Krivine, Théorie axiomatique des ensembles, PUF 1969 (ou Vuibert 1998). 
 
 



 243

Ceci veut dire que tout point, dans la mesure où il est 
relié par une flèche à un autre, est considéré… 

dans la théorie des ensembles 
…comme élément de l'autre ensemble, et vous verrez qu'il ne s'agit 
de rien de moins que ce qui est nécessaire pour donner 
une articulation correcte à ce qu'il y a de plus formel 
pour donner son fondement à la théorie mathématique.  
 
Et déjà là vous verrez… 

à simplement lire les premières lignes, à savoir  
ce que comporte chaque pas axiomatique franchi 

…les véritables nécessités prises sous l'angle formel 
dans ce qu'il en est de l'articulation signifiante,  
prise à son niveau le plus radical qui est ceci notamment 
de particulièrement exemplaire que la notion qui  
s'y définit d'une partie concernant ses éléments… 

éléments qui sont toujours des ensembles 
…la façon dont on dit qu'un de ces éléments est contenu 
dans un autre, repose sur des définitions formelles qui 
sont telles qu'elles se distinguent, qu'elles ne peuvent 
pas être identifiées avec ce que veut dire intuitivement 
le terme « être contenu dans » car à supposer que je fasse un schéma 
un peu plus compliqué que celui-là et que j'écrive sur le 
tableau comme note : « identification de chacun de ces termes ensemblistes »  
il ne suffit pas du tout que l'un d'entre eux soit écrit 
c'est-à-dire constitue en apparence une partie de 
l'univers que j'institue ici, pour qu'il y puisse 
d'aucune façon être dit « être contenu dans » aucun des autres 
termes, à savoir en être élément. 
 
En d'autres termes : ce qui est articulé d'une configuration de signifiants ne signifie 
aucunement que la configuration entière, que l'univers ainsi constitué puisse être totalisé.  
 
Bien au contraire :  
 

- il laisse hors de son champ, et comme ne pouvant être 
situé comme une de ses parties, mais seulement 
articulé comme élément dans une référence à d'autres 
des ensembles ainsi articulés, 
 

- il laisse la possibilité d'une non coïncidence entre 
le fait qu'intuitivement nous pourrions dire qu'il 
est partie de cet univers et le fait que formellement 
nous pouvons l'y articuler.  

 



 244

C'est bien là un principe tout à fait essentiel  
et qui est celui par où la logique mathématique  
peut essentiellement nous instruire, je veux dire  
nous permettre de mettre en leur juste place  
ce qu'il en est pour nous de certaines questions,  
vous allez voir lesquelles. 
 
Cette structure logique minimale telle qu'elle se définit par les 
mécanismes de l'inconscient, je l'ai depuis longtemps 
résumée sous les termes de la différence et de la répétition.  
 
Rien d'autre ne fonde la fonction du signifiant : 
 

- que d'être différence absolue : ce n'est que par ce par quoi 
les autres diffèrent de lui que le signifiant se soutient, 
  

- que d'autre part ces signifiants soient et 
fonctionnent dans une articulation répétitive, c'est là d'autre 
part ce qu'il en est de l'autre caractéristique.  

 
Qu'une première logique soit instituable du fait : 
  

- d'une part de ce qui - de cet épinglage signifiant 
lui-même – résulte, non pas de fixer mais au 
contraire de glisser, que ce qui fixe est référence 
de l'épinglage signifiant, soit de par cet épinglage 
même destiné à glisser, c'est là la fonction 
fondamentale du déplacement…  

 
- que d'autre part il soit de la nature du signifiant 

en tant qu'épinglage de permettre la substitution d'un 
signifiant à un autre, avec certains effets attendus 
qui sont effets de sens, c'est là l'autre dimension.  

 
Mais l'important est ceci… 

et qu'il convient ici d'accentuer pour nous permettre 
de saisir ce qu'il en est vraiment des fonctions qui 
sont les nôtres, j'entends des fonctions psychanalytiques 

…si au niveau de la possibilité de rêve… 
à savoir de ce principe du plaisir par quoi essentiellement 
et au départ la fonction du principe de réalité est 
constituée comme précaire, non certes annulée pour 
autant mais essentiellement suspendue à la précarité 
radicale à quoi la soumet le principe du plaisir 



 245

…ce qu'il faut saisir, c'est ceci : que ce que nous 
voyons dans le rêve… 

puisqu'au départ c'est là que se fait pour 
l'essentiel l'abord de cette fonction du signifiant, de cette 
structure logique minimale dont je réarticulais à 
l'instant les termes, il faut pousser jusqu'au bout 
ce qu'il en est de la perspective freudienne 

…si… 
comme tout l'indique dans notre façon de traiter le rêve  

…ce dont il s'agit, c'est de phrases… 
laissons pour l'instant la nature de leur syntaxe :  
elles en ont une – élémentaire - au moins au niveau 
des deux mécanismes que je viens de rappeler de la 
condensation et du déplacement 

…ce qu'il faut voir, c'est que la façon dont il nous apparaît hallucinatoire… 
avec l'accent que FREUD donne à ce terme à ce niveau 

…qu'est-ce à dire si ce n'est que le rêve est déjà en lui-même interprétation - sauvage, 
certes - mais interprétation. 
 
C'est au reste là que se saisit que cette interprétation,  
qui est à prendre comme…  

FREUD l'écrit lui-même très tranquillement, 
si je l'ai souligné, ce n'est certes pas moi  
qui l'ai découvert ni inventé dans le texte 

…si le rêve se présente comme un rébus, qu'est-ce à dire  
si ce n'est qu'à chacun de ces termes articulés qui sont 
signifiants d'un point diachronique de son progrès où 
s'institue son articulation, le rêve, de par sa fonction, 
et sa fonction de plaisir, donc cette traduction imagée 
qui elle-même ne subsiste que d'être articulable en un 
signifiant, qu'est-ce que nous faisons alors  
en substituant   à cette interprétation sauvage notre interprétation raisonnée ?  
 
Il suffit là-dessus d'invoquer la pratique de chacun, 
mais pour les autres, qu'ils relisent à cette lumière  
les rêves cités dans la Traumdeutung pour s'apercevoir que 
ce dont il s'agit, c'est, dans cette interprétation raisonnée,  
de rien d'autre que : d'une phrase reconstituée, 
apercevoir le point de faille, qui est celui où…  

en tant que phrase, et non pas du tout en tant que sens  
…elle laisse voir ce qui cloche, et ce qui cloche c'est le désir. 
 
Prenez le rêve, chose vraiment exemplaire et en quelque 
sorte, sortie par FREUD au début même du chapitre où  
il interroge les processus du rêve, les Traum-Vorgänge et  
où il tente d'en donner ce qu'il appelle la psychologie.  



 246

 
Vous y lirez le rêve des alten Mannes, du viel homme que sa fatigue 
a forcé d'abandonner dans la chambre voisine le corps de 
son fils mort à la garde d'un autre vieillard.  
 
Ce dont il rêve, c'est de ce fils debout, vivant,  
qui vient auprès de son lit, qui le saisit par le bras  
et d'une voix pleine de reproche :  
 

« Vater, siehst du denn nicht daß ich verbrenne ? » 
  
« Père, ne vois-tu pas que je brûle ? »  

 
Quoi de plus émouvant, quoi de plus pathétique que ce qui 
se produit, à savoir que le père se réveille et, passant 
dans la chambre voisine, voit qu'effectivement la chandelle 
s'est renversée qui a mis le feu aux draps et déjà mord 
sur le cadavre cependant que le veilleur s'est endormi ?  
 
Et FREUD nous dit qu'assurément… 

à part ceci que le rêve n'était là que pour prolonger 
le sommeil au regard des premiers signes de ce qui 
était perçu d'une réalité horrible 

…est-ce que nous ne saisissons pas plus loin :  
que c'est précisément de considérer que la réalité 
recouvre ce rêve qui prouve que le père dort toujours.  
 
Parce que :  
 
- comment ne pas entendre l'accent qu'il y a dans cette 
parole quand FREUD nous dit par ailleurs :  
« qu'il n'est nulle parole dans le rêve qui ne soit recueillie quelque part dans le texte de paroles 
effectivement prononcées »,  
 
- comment ne pas voir : 
  

- que c'est un désir qui le brûle, cet enfant, mais au 
champ de l'Autre, au champ de celui auquel il 
s'adresse, au père dans l'occasion, 
 

- que c'est à quelque faille de ce dont… 
au nom de ceci qu'il est un être désirant 

…de quelque faille dont il a fait preuve au regard de 
cet objet chéri qu'était son enfant, c'est de cela 
qu'il s'agit,  



 247

 
- que c'est de cela que, nous dit FREUD… 

ce n'est pas analysé mais  
combien suffisamment indiqué  

…c'est de cela que la réalité même le protège, dans 
sa coïncidence, 
 

- que l'interprétation du rêve, ce n'est en tout cas pas…  
et FREUD en est d'accord 

…ce qui l'a, dans la réalité, causé. 
 
Donc, quand nous interprétons un rêve, ce qui nous guide, 
ce n'est certes pas « qu'est-ce que ça veut dire ? »  
et non pas non plus « qu'est-ce qu'il veut pour dire cela ? »  
mais « qu'est-ce qu'à dire ça, ça veut  ? »  
 
Ça ne sait pas ce que ça veut, en apparence.  
 
C'est bien là qu'est la question et que nos formules,  
en tant qu'elles instaurent ce rapport premier,  
en quelque sorte lié à la fonction la plus simple  
du nombre, en tant qu'il s'engendre de ce quelque chose 
le plus élémentaire qui a un nom en mathématiques et qui 
s'appelle un sous-groupe où interviennent des additions,  
ce que j'ai appelé la série de Fibonacci… 

simplement la réunion des deux termes précédents pour 
constituer le troisième : 1,1,2,3,5… 

…que c'est de là même - je vous l'ai dit - que s'engendre 
ce quelque chose qui n'est pas de l'ordre de ce qu'on 
appelle la mathématique, le rationnel, à savoir ce trait unaire, mais 
quelque chose qui à l'origine introduit cette première… 

la plus originelle de toutes 
…proportion que nous avons désignée et qui se désigne en 
mathématiques où elle est parfaitement connue simplement 
par cette proportion : 
 

 
 
Écrivez maintenant ceci à la place de (a) : « savoir ».  
Nous ne savons pas encore ce que c'est,  
puisque c'est là-dessus que nous nous interrogeons.  



 248

Si 1 est le champ de l'Autre et le champ de « la vérité  »,  
la vérité en tant qu'elle ne se sait pas, nous écrivons :  
 

 
 
Tâchons de savoir ce que veulent dire ces rapports.  
Ceci veut dire que le savoir sur l'inconscient, à savoir 
qu'il y a un savoir qui dit « il y a quelque part une vérité qui ne se sait pas » 
et c'est celle qui s'articule au niveau de l'inconscient, 
c'est là que nous devons trouver la vérité sur le savoir.  
 
Est-ce que notre rapport, celui que nous avons fait  
tout à l'heure, entre le rêve… 

je l'isole de l'ensemble des formations de l'inconscient ce n'est pas dire 
que je pourrais aussi l'étendre mais je l'isole pour la clarté 

…ce rêve dont c'est à tort dont nous pouvons à son propos 
nous poser la question de « qu'est-ce que ça veut dire ? », car ce 
n'est pas là l'important, c'est : « où est la faille de ce qui se dit ? » 
Parce que c'est cela qui nous importe.  
Mais c'est à un niveau où ce qui se dit est distinct de 
ce que ça présente comme voulant dire quelque chose. Et pourtant 
cela dit quelque chose sans savoir ce que cela dit puisque nous 
sommes forcés de l'aider par notre interprétation raisonnée.  
 
Savoir que le rêve est possible, cela est à savoir,  
et c'est qu'il en soit ainsi, c'est-à-dire que l'inconscient 
ait été découvert, que nous indique la « proportion singulière » 
qui est celle que nous pouvons écrire à l'aide du terme 
(a) en tant qu'effet originel de l'inscription même,  
pour peu que nous lui donnions seulement cette petite 
poussée de pouvoir se renouveler en conjoignant répétition  
et différence en cette opération minimale qu'est l'addition. 
 
C'est là que, pour autant que dans ce registre s'écrit : 
 

   
 

nous pouvons voir que ce savoir sur la vérité diminuée du savoir,  
c'est là où nous avons à prendre non seulement vérité,  
c'est-à-dire parole qui s'affirme, vérité sur ce qu'il en 
est de la fonction du savoir, mais même à l'occasion 
pouvoir les confronter sur la même ligne et, pour tout 
dire, interroger sur ce qu'il en est de cette jonction 
qui fait que nous puissions écrire   vérité plus savoir. 



 249

 
Or je ne puis faire, puisque le temps me presse,  
que rappeler l'analogie économique qu'ici j'ai introduite 
sur ce qu'il en est de la vérité comme travail, analogie combien 
sensible à ceci qui est de notre expérience :  
c'est qu'en un discours… 

au moins celui analytique,  
…le travail de la vérité est plutôt évident parce que pénible :  
frayer sans se précipiter à droite ou à gauche dans je ne sais 
quelle identification intuitive qui court-circuite en quelque sorte  
le sens de ce dont il s'agit dans les références  
les moins pertinentes, celle du besoin par exemple.  
 
Et par contre, c'est à la fonction du prix que j'homologuais le savoir.  
Or le prix, ça ne s'établit certainement pas au hasard, 
non plus qu'aucun effet de l'échange. Mais ce qu'il y a 
de certain, c'est que le prix en lui-même ne constitue 
pas un travail, et… 

c'est bien là le point important 
…c'est que le savoir non plus, quoi qu'on en dise.  
 
C'est une invention de pédagogues, que « le savoir, ça s'acquiert à la 
sueur de son front », nous dira-t-on bientôt, comme si elle était 
forcément corrélative de l'huile de nos veilles.  
Avec un bon éclairage électrique, on s'en dispense!  
 
Mais je vous interroge : est-ce que vous avez jamais rien - 
je ne dis pas « appris » - … 

parce qu'apprendre, c'est une chose terrible, il faut 
passer à travers toute la connerie de ceux qui vous 
expliquent les choses, et ça c'est pénible à soulever  

…mais est-ce que savoir quelque chose, ça n'est pas 
toujours quelque chose qui se produit en un éclair ? [ Cf. Zen ? ] 
 
Tout ce qu'on dit du soi-disant apprentissage, d'avoir quelque 
chose à faire avec les mains, avec le fait aussi bien  
de savoir se tenir à cheval ou sur des skis,  
ça n'a rien à faire avec ce qui est un savoir.  
 
Il y a un moment où vous vous dépêtrez avec des choses 
qu'on vous présente, qui sont des signifiants, et de la 
façon dont on vous les présente, ça ne veut rien dire.  
Et puis tout d'un coup, ça veut dire quelque chose,  
et ceci depuis l'origine.  
 



 250

Il est sensible à la façon dont un enfant manie son 
premier alphabet que ce n'est d'aucun apprentissage  
qu'il s'agit mais de quelque chose qui est ce collapsus 
qui unit une grande lettre majuscule avec la forme de 
l'animal dont l'initiale est censée répondre à la lettre 
majuscule en question.  
 
L'enfant fait la conjonction ou ne la fait pas.  
Dans la majorité des cas, c'est-à-dire dans ceux où  
il n'est pas entouré d'une trop grande attention 
pédagogique, il la fait.  
 
Et le savoir, c'est ça.  
 
Et chaque fois que se produit un savoir, bien sûr,  
il n'est pas inutile qu'un sujet ait passé par cette 
étape pour comprendre ce qui se passera d'effet de savoir 
au niveau des petits schémas… 

que j'ai un scrupule de ne pas vous avoir fait 
complètement bien sentir tout à l'heure,  
mais le temps me pressait 

… de la théorie des ensembles.  
 
Nous y reviendrons s'il le faut. 
 
Qu'est-ce que savoir ?  
 
Si nous devons… 

poussant les choses plus loin 
…interroger ce qu'il en est de cette analogie 
fondamentale, celle qui fait que le savoir ici reste 
encore parfaitement opaque puisqu'il s'agit au numérateur 
de la première relation d'un savoir singulier qui est 
ceci qu'il y a vérité, et parfaitement articulée, à quoi  
il défaille en tant que savoir et que, en raison de cette 
relation, c'est de cette relation même que nous attendons 
la vérité sur ce qu'il en est du savoir.  
 
Il est clair que je ne vous laisse pas là au niveau  
d'une pure et simple énigme et que le fait que je l'ai 
introduit par ce terme (a), vous désigne que c'est 
effectivement dans l'articulation que j'ai déjà,  
me semble-t-il, assez cernée de l'objet(a) que doit tenir 
toute manipulation possible de la fonction du savoir. 
 



 251

Aurai-je besoin ici, au moment de terminer, d'avoir 
l'audace [ de dire ] qu'il nous faudra donner un sens plausible 
à ce qui s'écrirait d'une conjonction croisée du type  
de ce dont on se sert en arithmétique :  

- de ce savoir concernant l'inconscient,  
- à ce savoir interrogé en tant que fonction radicale, 

en tant qu'en somme il constitue cet objet même vers 
quoi tend tout désir en tant qu'il se produit au 
niveau de l'articulation.  

 
Comment le savoir est lui-même, en tant que savoir perdu, 
à l'origine de ce qui apparaît de désir dans toute 
articulation possible du discours, c'est ce que nous 
aurons à considérer dans les entretiens qui suivront. 
 



 252

 
05  Mars  1969                             Table des séances 
 
 
 
 
Je vous ai laissés la dernière fois sur une formule 
équilibrée selon la proportion - appelons-la harmonique –  
que j'ai développée devant vous sous ce terme, que :  
 

 
 
Ce que j'ai pu traduire aisément, en raison des dictions 
antérieures, par ceci… 

qui porte en soi un certain degré d'évidence 
apparente et de nature à satisfaire d'une formule  
a priori ce qui est le plus communément reconnu de ce 
qu'il en est de la conquête analytique 

…qui est ceci : que nous savons que quelque part… 
en cette part que nous appelons Inconscient 

…une vérité s'énonce qui a cette propriété que nous n'en 
pouvons rien savoir.  
 
Ceci - j'entends ce fait même - c'est là ce qui constitue 
un savoir. J'écrivais donc savoir sur la fonction de vérité 
moins savoir, c'est cela qui doit nous donner la vérité sur le savoir. 
 

 
 
Là-dessus, pour faire annonce d'un épisode menu de  
mes rencontres, il m'est arrivé cette semaine d'entendre 
une formule… 

je m'excuse auprès de son auteur si je la déforme un peu  
…il s'agissait d'une formule aux prémisses d'une 
recherche dans la ligne de mon enseignement, qui était de 
situer la fonction de la psychanalyse non pas à tout prix 
comme science mais comme indication épistémologique, 
puisque la recherche est à l'ordre du jour,  
sur la fonction de la science. La formule est ceci :  
 

« La psychanalyse serait, dans les sciences, quelque chose qu'on pourrait formuler comme une 
science sans savoir. »  

 



 253

 
Mon interlocuteur allait jusque là, et sans doute porté 
par ce qu'il en est d'un certain mouvement actuel, pour 
autant qu'à un niveau qui est bien aussi d'expérience,  
la mise en question se pose de ce qu'il en est d'une sorte 
de relativité qu'on accuserait d'être mode de domination 
sociale au niveau de la transmission du savoir.  
 
J'ai vivement repris mon interlocuteur au nom précisément 
de ceci qu'il est faux de dire que rien de l'expérience 
psychanalytique, dans un enseignement ne pourrait s'articuler 
à proprement parler, se doctriner comme savoir,  
et de ce fait, puisqu'il s'agit de ce qui est mis en 
cause présentement, être énoncé d'une façon magistrale 
dans les termes qui sont ceux précisément sous lesquels 
je l'énonce, ce savoir, ici.  
 
Et pourtant, sous un certain angle, d'une certaine façon, 
c'est la vérité ce qu'avançait mon interlocuteur. 
 
C'est la vérité au niveau de ce savoir analytique,  
qu'il n'en est pas un, de savoir, par rapport à ce qu'il 
a l'air d'être, à ce pourquoi on le prendrait, 
si sous prétexte qu'il a énoncé le rapport originel, 
radical, de la fonction du savoir à la sexualité,  
on se précipitait trop vite - c'est un pléonasme ! –  
à en déduire que c'est un savoir du sexuel.  
 
Qui est-ce qui a appris dans la psychanalyse à savoir 
bien traiter sa femme ?  
Parce qu'enfin ça compte, une femme !  
 
Il y a une certaine façon de l'attraper par le bon bout, 
ça se tient en mains d'une certaine façon, à laquelle 
elle ne s'y trompe pas, elle !  
Elle est capable de vous dire :  

 
« Vous ne me tenez pas comme on tient une femme ».  

 
Que les voies dans une analyse puissent être éclaircies 
qui l'empêchaient… 

cet homme à qui cette femme s'adressait  
dans ce que je viens de dire 

…de le bien faire, on aime à croire que ça se produit  
à la fin d'une analyse.  



 254

 
Et pour ce qui est de la technique… 

si vous me permettez de m'exprimer ainsi 
…le résultat est livré à son savoir naturel,  
à l'adresse… 

si vous me permettez d'employer ce mot,  
avec toute l'ambiguïté qu'à l'ordinaire des 
ressources du langage il possède en français,  
la faculté épinglée de ce nom et aussi le sens  
d'« à qui ça s'adresse » 

…à l'adresse supposée donnée au bout d'un déblayage. 
 
Il est clair qu'il n'y a rien de commun entre l'opération 
analytique et quoi que ce soit qui relève de ce registre 
que j'ai appelé à l'instant « technique », dont on sait 
l'ampleur, quand on repère… 

comme l'a fait MAUSS49 par exemple incidemment 
…ce domaine… 

parlant des caractéristiques dans la culture de cette 
fonction très étendue, pour laquelle ce n'est pas 
raison que dans la nôtre - de civilisation –  
elle soit non pas à proprement parler éludée,  
mais refoulée dans les coins  

…cette fonction qu'il appelle « les techniques du corps ».  
 
Je n'ai ici que de faire allusion à la dimension  
des techniques proprement érotiques… 

pour autant qu'elles sont mises en avant dans telle 
culture qu'on ne saurait d'aucune façon qualifier de 
primitive, la culture hindoue par exemple 

…pour faire sentir que rien de ce qui s'énonce dans ce 
qui, pour vous, ne peut en aucun cas vous parvenir qu'au 
titre des amusettes, de la pornographie, dans la lecture 
d'un livre comme le Kama Soutra par exemple.  
 
 
Et pourtant… 

dans une autre dimension  
où ce texte peut être entendu  

…il peut aussi bien prendre une portée qui… 
au regard des confusions complètes qui sont  
faites sur ce mot, celui que je vais employer 

…sera repérée, non sans justesse mais approximative, 
comme métaphysique.  

                                                 
49  Marcel Mauss : Les techniques du corps,  in « Sociologie et anthropologie » , Puf , Coll. Quadrige, 2004,  pp. 363-383. 



 255

 
Le biais donc par lequel est abordé dans la psychanalyse 
ce qu'il en est du savoir sexuel, c'est pour cela qu'il 
prend son poids de la façon dont je l'écris… 

là encore, une fois de plus, ce dont il s'agit,  
c'est d'un recours à l'évidence du départ, et ceci, 
c'est bien celui de ce que d'interdit à proprement 
parler peut passer sur ce savoir, le savoir sexuel 

…le biais par où - je ne dirai pas nous y rentrons - mais  
nous y sommes confrontés, c'est ceci de nouveau… 

en ce sens que ce biais n'avait jamais été pris 
…c'est de l'aborder par ce point où cet interdit pèse,  
et c'est pourquoi les premiers énoncés de FREUD  
à l'endroit de l'inconscient mettent l'accent sur  
la fonction de la censure comme telle. 
 
Cet interdit s'exerce comme affectant un certain « là », 
cet endroit-là, où ça parle, où ça avoue, où ça avoue  
que c'est préoccupé par la question de ce savoir…  

et admirez là, au passage, une fois de plus la 
richesse du langage : est-ce que ce « préoccupé » pour 
traduire la Besetzung, le Besetz freudien, ne vaut pas 
mieux que cet « investissement », ou cet « investi » 
dont les traductions nous rebattent les oreilles ?  

…il est pré-occupé, occupé à l'avance par ce quelque chose 
dont la position, dès lors, va devenir plus ambiguë.  
 
Que peut vouloir dire… 

et c'est bien là ce qui nécessite qu'on y revienne 
toujours, sur cette fonction de l'inconscient 

…que peut vouloir dire ce savoir dont la marque  
à un certain niveau qui s'articule de vérité se définit 
en ceci que c'est ce qu'on sait le moins, ce savoir qui vous préoccupe.  
 
Et c'est ce qui permet peut-être d'énoncer, pour 
éclaircir les choses, qu'on pourrait dire, d'un certain 
point de vue, que dans notre culture, notre civilisation… 

dans notre sauce, à cette poêle à frire  
ou en tout cas c'est bien le seul terme  
qui justifie votre rassemblement ici 

…on pourrait aller à soutenir que la psychanalyse a cette 
fonction d'entretenir cette sorte d'hypnose qui fait 
qu'après tout, c'est bien vrai, hein, le sexuel chez nous 
est maintenu dans une torpeur sans précédent. 
 



 256

Tout ça n'est point une raison pour que la psychanalyse 
puisse servir d'aucune façon à contester… 

puisque c'est de cela qu'il s'agit 
…le bien fondé de la transmission d'un savoir quelconque, 
même pas du sien. 
  
Car après tout, elle a découvert quelque chose… 

quelque mythique qu'en soit la formule 
…elle a découvert ce qu'on appelle dans d'autres 
registres des moyens de production - de quoi ? - d'une satisfaction.  
 
Elle a découvert qu'il y avait quelque chose 
d'articulable et d'articulé… 

quelque chose que j'ai épinglé, que j'ai dénoncé 
comme étant des montages, et ne pouvant  
littéralement pas se concevoir autrement 

…qu'elle appelle les pulsions.  
 
Et ça n'a de sens… 

ce qui veut dire qu'elle ne les présente comme telles  
…que pour autant qu'à l'occasion c'est satisfaisant,  
et que, quand on les voit fonctionner, ça implique que  
ça porte avec soi sa satisfaction.  
 
Quand, sous le biais d'une articulation théorique,  
elle dénonce dans un comportement le fonctionnement  
de la pulsion orale, de la pulsion anale, de l'autre 
encore, scoptophilique ou de la pulsion sadomasochiste, 
c'est bien pour dire que quelque chose s'en satisfait 
dont il va de soi qu'on ne peut le désigner autrement que 
comme « ce qui est dessous », un sujet, un ὑποχείμενον [ upokeimenon ], 
quelque division qui doive nécessairement en résulter 
pour lui, au nom de ceci qu'il n'est là que le sujet  
d'un instrument en fonctionnement, d'un όργανον [ organon ],  
le terme ici étant employé moins dans son accent anatomique…  

prolongement, appendice naturel plus ou moins animé d'un corps 
…que proprement dans son sens originel qui est celui où ARISTOTE, 
au regard de la logique l'emploie : d'appareil, d'instrument.  
 
Bien sûr, le domaine n'est plus limitrophe et c'est bien 
de ce fait que quelques organes…  

d'ailleurs diversement ambigus, malaisés à saisir  
du corps, puisqu'il est trop évident que certains 
n'en sont que les déchets 

…se trouvent placés en cette fonction de support instrumental.  



 257

 
Alors une question s'ouvre :  
comment pouvons-nous définir cette satisfaction ?  
 
Il faut bien croire qu'il doit y avoir là tout de même 
quelque chose qui cloche puisque ce à quoi nous nous employons,  
à l'endroit de ces montages, c'est de les démonter.  
 
Est-ce à dire que le pur et simple démontage implique  
en soi, comme tel, de premier plan, qu'il soit curatif ? 
S'il en était ainsi, il semble que ça irait un peu plus 
vite, et peut-être même qu'il y a une paye qu'on aurait 
fait le tour de la question !  
 
Si nous mettons en avant la fonction de la fixation comme 
essentielle, c'est bien que l'affaire n'est pas si aisée 
que cela et que ce qu'il nous faut retenir dans le champ 
psychanalytique, c'est peut-être en effet que quelque 
chose l'inscrit comme son horizon, et que ça, c'est le 
sexuel, et que c'est en fonction de cet horizon, en tant 
que maintenu comme tel, que les pulsions s'insèrent dans 
leur fonction d'appareil. 
 
Vous voyez donc avec quelle prudence ici j'apporte mes assertions :  

- j'ai parlé d'horizon,  
- j'ai parlé de champ,  
- je n'ai pas parlé d'acte sexuel, puisque aussi bien… 

pour ceux qui étaient déjà ici il y a deux ans50 
…j'ai posé, à la question de l'acte, assurément 
d'autres prémisses que celles de tenir pour donné 
qu'il y a un acte sexuel, et ils se souviendront que 
j'ai conclu, à prendre pour visée la question de 
l'acte sexuel, que nous pouvons énoncer qu'à prendre 
acte dans l'accent structural où seul il subsiste : 
« il n'y a pas d'acte sexuel ».  

 
Nous y reviendrons. 
 
Et aussi bien vous vous doutez que c'est bien pour  
y revenir d'un autre biais… 

celui de cette année, celui qui va D'un Autre à l'autre 
…que nous nous retrouvons dans ce chemin où il mérite 
pourtant d'être rappelé ce que nous avons conclu  
d'un autre abord. 

                                                 
50    Cf. Séminaire 1966-67 : L’Acte psychanalytique. 



 258

 
Ce qui s'interroge de la satisfaction comme essentielle  
à la pulsion, là aussi nous sommes forcés de le laisser 
en suspens, ne serait-ce que pour choisir notre chemin 
pour arriver à le définir.  
 
Pour l'instant, nous pouvons faire le saut du vif qui se 
trouve quelque part au niveau du signe égal de l'équation 
ici écrite :  
 

    
 
C'est bien là ce qui est le centre de notre interrogation 
d'aujourd'hui :  
à quelle satisfaction peut répondre le savoir lui-même ?  
 
Savoir que ce n'est pas en vain qu'en somme ici  
je le produis comme approchable notionnellement, comme le 
savoir qui serait identique à ce champ tel que je viens 
de le cerner, qui serait le « savoir y faire » dans ce champ. 
Est-ce même suffisant ?  
 
Ce « savoir y faire » est un peu trop proche encore du savoir-faire, 
sur lequel il a pu y avoir tout à l'heure un malentendu 
que j'ai favorisé d'ailleurs, histoire de vous attraper 
là où il faut, au ventre.  
 
C'est plutôt « savoir y être ».  
 
Et ceci nous ramène au biais qui fait ici notre question, 
ceci nous ramène toujours aux bases - comme il convient - 
de notre enjeu, c'est que ce que la découverte freudienne 
avance, c'est qu'« on peut y être sans savoir qu'on y est »,  
et qu'à se croire le plus sûr de se garder de cet « y être »  
qu'à se croire être ailleurs, dans un autre savoir,  
on y est en plein.  
 
C'est ça qu'elle dit, la psychanalyse, on y est sans le savoir, 
on y est dans tous les champs du savoir.  
 
Et c'est pour ça que c'est par ce biais que la psychanalyse  
se trouve intéresser la mise en question du savoir.  
 



 259

Ce n'est nulle part d'aucune vérité et nommément pas 
d'aucune ontologie : où qu'on soit, où qu'on fonctionne, 
par la fonction du savoir, on est dans l'horizon du sexuel. 
 
Avouez que ça vaut quand même la peine qu'on aille  
y regarder de plus près : on y est sans le savoir.  
Est-ce qu'on y perd ?  
Ça ne semble pas faire de doute, puisque c'est de là 
qu'on part. On y est couillonné jusqu'à la garde.  
 
La duperie de la conscience, c'est ceci qu'elle sert à quoi 
elle ne pense pas servir. J'ai dit duperie, pas tromperie.  
 
La psychanalyse ne s'interroge pas sur la vérité de la chose. 
De nulle part nous ne sortirons d'elle des discours sur 
« le voile de Maya 51 » ou sur « l'illusion fondamentale du Will 52 ».  
 
Duperie implique quelque chose, mais ici moins court  
à résoudre qu'ailleurs. Une dupe, c'est quelqu'un  
que quelqu'un d'autre exploite. Qui exploite ici ?  
 
L'accent étant mis sur la duperie, quand même la question fuse… 

et c'est ce qui fait que dans une zone qui est celle 
des suites de la théorie marxiste, on frétille un peu 

…est-ce que cette sacrée psychanalyse ne pourrait pas 
donner là… 

c'est le terme que j'ai entendu avancer comme ça,  
surgir dans ces paroles, je préfère, je vous l'ai 
dit, « un discours sans paroles » mais quand je vais voir les 
gens, c'est pour qu'on parle, alors ils parlent,  
ils parlent plus que moi, et alors ils disent quelque 
chose comme ça : 
  

…« Après tout, la psychanalyse pourrait bien être une caution de  plus pour la théorie de l'exploitation 
sociale. »  
 
Ils n'ont pas tort : l'exploiteur, simplement, est ici 
moins facile à saisir. Le mode de la révolution aussi. 
C'est une duperie qui ne profite à personne, au moins en apparence. 
 
Alors est-ce que le savoir de l'expérience analytique, 
c'est seulement le savoir comme servant à n'être pas dupe 
à ce qu'il en est de la musique ?  
                                                 
51   Le voile de l’illusion qui recouvre les yeux des mortels. Référence à la philosophie : Zhuang Zi et le rêve du papillon, Platon et la 
caverne,  Descartes et le démon trompeur, Schopenhauer et le voile de Maya…  
52 Référence à la psychologie, Cf. Daniel Wegner (Harvard), The Illusion of Conscious Will, The M.I.T Press,  2002. 



 260

 
Mais à quoi bon, si ça ne s'accompagne pas d'un savoir en sortir 
ou même, plus précisément, d'un savoir introïtif, d'un savoir entrer 
dans ce qui est en question concernant cet éclair qui 
peut en résulter sur l'échec nécessaire de quelque chose 
qui n'est peut-être pas le privilège de l'acte sexuel.  
 
C'est cette question par rapport à laquelle la psychanalyse, 
en fait, est restée sur le seuil.  
 
Pourquoi est-elle restée sur le seuil ?  
 
Qu'elle reste sur le seuil dans sa pratique, c'est ce qui 
ne peut être justifié que d'une façon théorique,  
c'est à quoi nous nous efforçons.  
 
Mais qu'elle y soit restée aussi sur le plan théorique, 
je dirai que c'est son problème, laissons-la s'en tirer 
toute seule. Ça ne nous empêche pas… 

tous tant que nous sommes ici,  
en tant que nous sommes dans la poêle à frire 

…d'essayer de faire, nous aussi, comme les autres, 
d'aller plus loin. 
 
Il est certain qu'ici, justement, nous nous trouvons au 
carrefour où, tout à l'inverse de ce que j'énonçais tout 
à l'heure, nous avons peut-être à recueillir des leçons 
de l'expérience d'autres dimensions, au regard d'un certain texte 
dont il s'avère avec le temps qu'il n'est pas si différent du nôtre, 
puisque la fonction du signe et même du signifiant y a 
tout son prix, c'est à savoir de la critique marxiste.  
 
Il suffirait peut-être d'un petit peu moins de progressisme 
d'un côté et de l'autre pour qu'on arrive à des 
conjonctions, j'entends théoriques, fructueuses.  
 
Là-dessus, chacun sait que j'apporte quelque chose qui 
est aussi un όργανον [ organon ], justement celui qui pourrait 
servir à passer cette frontière et que certains épinglent 
comme la logique du signifiant. 
  
C'est vrai, je suis arrivé là-dessus à faire quelques 
énoncés, et qui se sont trouvés vivement stimuler des 
esprits, lesquels rien ne préparait, venant de la psychanalyse, 
mais qui s'en sont trouvés stimulés, venant d'ailleurs.  



 261

 
D'« ailleurs » qu'il n'est pas si simple de préciser 
puisqu'il ne s'agit pas seulement de l'allégeance politique  
mais aussi bien d'un certain nombre de modes,  
où dans le temps présent, c'est-à-dire bien après que 
j'aie commencé d'énoncer la dite logique, il se produit 
toutes sortes de questions : 

 
- sur le maniement de ce signifiant,  
- sur ce que c'est qu'un discours,  
- sur ce que c'est qu'un roman,  
- sur ce que c'est même que le bon usage de                  

la formalisation en mathématiques.  
 
Alors on est - là comme ailleurs - un peu pressé.  
La hâte a sa fonction, je l'ai déjà énoncé en logique. 
Encore ne l'ai-je énoncé que pour montrer les pièges mentaux…  

j'irai jusqu'à les qualifier ainsi 
…dans lesquels elle précipite.  
 
On finira bien… 

à vouloir accentuer combien ce que j'énonce comme 
logique du signifiant reste en marge - en quelque sorte - de 
ce qu'une certaine frénésie, adhésion à la formalisation pure, 
permettrait d'en écarter comme, dit-on, métaphysique 

…on finira bien par faire qu'on s'apercevra que,  
même dans le domaine du pur exercice mathématique, 
l'usage de la formalisation n'épuise rien mais laisse  
en marge quelque chose à propos de quoi vaut toujours  
la question de ce qu'il en est du désir de savoir.  
 
Et, qui sait… 

quelqu'un autour de moi l'a suggéré il y a quelques jours 
…il y aura peut-être, malgré moi, un jour en mathématiques 
quelque chose qui s'appellera « le théorème de LACAN » !  
Ce n'est certainement pas que je l'aurai cherché,  
car j'ai d'autres chats à fouetter, mais c'est justement 
comme ça que les choses arrivent.  
 
À force de vouloir considérer comme clos… 

et c'est bien là une caractéristique de quelque chose 
qui normalement doit déboucher ailleurs 

…un discours non achevé, on produit des effets de déchet, 
comme cela. Ce théorème, on peut encore en laisser 
l'énoncé dans un obscur de l'avenir. 
 



 262

Pour l'instant, revenons au savoir et repartons de ce qui 
ici s'énonce.  
 
Ce n'est pas la même chose d'énoncer une formule  
en commençant par un bout ou par l'autre : 
  
« Le savoir…  
 

peut-on dire, inversement de notre expérience 
 
…c'est ce qui manque à la vérité. »  
 
C'est pour ça que la vérité… 
ce qui évidemment met en porte-à-faux le débat d'une certaine…  

et seulement de celle-là 
…logique, de la logique de Frege pour autant qu'elle part sur les 
béquilles de deux valeurs - aussi bien notables - 1 ou 0, 
vérité ou erreur.  
 
Regardez bien quelle peine il a à trouver une proposition 
qu'il puisse qualifier de véridique, il faut qu'il aille 
invoquer le nombre de satellites qu'a Jupiter ou telle 
autre planète.  
 
Autrement dit quelque chose de bien rond et de tout à 
fait isolable, sans se rendre compte que ce n'est que 
recourir au plus vieux prestige53 de ce par quoi d'abord  
le réel est apparu comme « ce qui revient toujours à la même place ».  
 
Du fait qu'il ne puisse pas avancer autre chose que  
le recours à ces entités astronomiques, que bien sûr il 
n'est même pas question qu'un mathématicien énonce comme 
formule portant inhérente en soi la vérité « 2 et 2 font 4 », 
car ce n'est pas vrai, si par hasard dans chacun des 2  
il y en avait un qui était le même, ils ne feraient que 3, 
il n'y a pas beaucoup d'autres formules qui puissent être 
énoncées comme vérité. 
 
Que la vérité soit désir de savoir et rien d'autre n'est 
évidemment fait que pour nous faire mettre en question 
précisément ceci : s'il y en avait une – vérité - avant ? 
Chacun sait que c'est là le sens du laisser-être  heideggerien.  
 
Est-ce qu'il y a quelque chose à laisser-être  ?  
                                                 
53    Prestige : illusion produite par magie ou par un sortilège, enchantement, charme, toute illusion en général. 



 263

 
C'est en ce sens que la psychanalyse apporte quelque chose. 
Elle est pour dire qu'il y a quelque chose, en effet, 
qu'on pourrait laisser-être.  
 
Seulement elle y intervient.  
Et elle y intervient d'une façon qui nous intéresse,  
au-delà du seuil derrière lequel elle reste, pour autant 
qu'elle nous fait nous interroger sur ce qu'il en est  
du désir de savoir. 
 
C'est pourquoi nous revenons à la pulsion.  
Elle est sans doute mythologique, comme FREUD lui-même 
l'a écrit. Mais ce qui ne l'est pas, c'est la supposition 
qu'un sujet en est satisfait. Or ce n'est pas pensable 
sans l'implication, déjà dans la pulsion, d'un certain 
savoir, de son caractère de  « tenant lieu sexuel ».  
 
Seulement voilà :  
qu'est-ce que ça veut dire que ce n'est pas pensable ?  
 
Parce que les choses peuvent aller aussi loin que 
d'interroger l'effet de pensée comme suspect.  
Nous ne savons peut-être absolument rien de ce que ça 
veut dire, « tenir lieu du sexuel ».  
 
L'idée de sexuel même, peut être un effet du passage de 
ce qui est au cœur de la pulsion, à savoir l'objet(a).  
Comme vous le savez, ça s'est fait il y a longtemps.  
 
Elle lui passe la pomme fatale, la chère Ève !  
C'est quand même un mythe aussi.  
 
C'est à partir de là qu'il la voit comme femme.  
Il s'aperçoit de tous les trucs que je vous ai dits tout 
à l'heure. Avant, il ne s'était pas aperçu qu'elle était 
quelque chose d'extrait du côté de son gril costal.  
Il avait trouvé ça - comme ça - gentil, bien agréable : 
on était au Paradis !  
 
C'est probablement à ce moment-là… 

et à lire le texte ça ne fait aucun doute 
…que non seulement il découvre qu'elle est la femme,  
mais qu'il commence à penser, le cher petit !  
 



 264

C'est pour ça que dire le « ça n'est pas pensable »,  
que la pulsion déjà comporte, implique un certain savoir, 
ça ne nous mène pas loin…  
 
Et la preuve, d'ailleurs, c'est que c'est le joint, ici, 
de l'idéalisme. Il y a un nommé SIMMEL54 qui a parlé,  
en son temps, de la sublimation, avant FREUD.  
C'était pour partir de la fonction des valeurs.  
 
Et alors, lui, explique très bien comment l'objet féminin 
vient prendre, à l'intérieur de ça, une valeur privilégiée. 
C'est un choix comme un autre.  
Il y a les valeurs, on pense dans les valeurs, et puis on 
pense selon les valeurs, et puis on édifie des valeurs. 
 
Si je vous ai dit que la psychanalyse et FREUD ne se 
préoccupent pas de « l'illusion ni du voile de Maya », c'est justement 
que l'un et l'autre, la pratique et la théorie, sont réalistes.  
 
La jouissance, c'est ce qui ne s'aperçoit qu'à en voir  
la constance dans les énoncés de FREUD. Mais c'est aussi 
ce qui s'aperçoit à l'expérience, j'entends psychanalytique.  
La jouissance   est ici un absolu, c'est le réel, et tel que je l'ai 
défini comme « ce qui revient toujours à la même place ».  
 
Et si on le sait, c'est à cause de la femme.  
 
Cette jouissance comme telle est telle qu'à l'origine 
seule l'hystérique la met en ordre logiquement.  
C'est elle en effet qui la pose comme un absolu,  
c'est en ceci qu'elle dévoile la structure logique  
de la fonction de la jouissance.  
 
Car si elle la pose ainsi, en quoi elle est juste 
théoricienne, c'est à ses dépens.  
 
C'est justement parce qu'elle la pose comme un absolu 
qu'elle est rejetée, à ne pouvoir y répondre que sous 
l'angle d'un désir insatisfait par rapport à elle-même. 
 
Cette position dans le dévoilement logique, part d'une 
expérience dont la corrélation est parfaitement sensible 
à tous les niveaux de l'expérience analytique.  
 

                                                 
54    Georg Simmel , La tragédie de la culture et autres essais, Rivages, 1988. 



 265

Je veux dire que c'est toujours d'un au-delà de la jouissance  
comme un absolu que toutes les déterminations articulées 
de ce qu'il en est du désir trouvent logiquement leur 
juste place, c'est ce qui arrive à un degré de cohérence 
dans l'énoncé qui réfute toute caducité liée au hasard de l'origine.  
 
Ce n'est pas parce que les hystériques ont été là  
au début par un accident historique que toute l'affaire  
a pu prendre sa place, c'est parce qu'elles étaient  
au juste point où l'incidence d'une parole pouvait mettre 
en évidence ce creux qui est la conséquence du fait que  
la jouissance joue ici fonction d'être hors des limites 
du jeu, c'est parce que, comme le dit FREUD, l'énigme est 
là de savoir « Que veut une femme ? »… 

ce qui est une façon tout à fait déplacée d'épingler ce 
qu'il en est, dans l'occasion, de sa place 

…que prend valeur ce qu'il en est de savoir ce que veut l'homme.  
 
Que toute la théorie de l'analyse, dit-on quelquefois,  
se développe dans une filière androcentrique, ce n'est 
certes pas la faute des hommes, comme on le croit.  
Ce n'est pas parce qu'ils dominent - en particulier - 
c'est parce qu'ils ont perdu les pédales et qu'à partir 
de ce moment-là, il n'y a plus que les femmes,  
et spécialement les femmes hystériques, qui y comprennent 
quelque chose. 

 
1 - a :   Vérité – Savoir. Dans l'énoncé de l'inconscient tel que je viens de 
l'écrire, s'il porte la marque du a au niveau où manque le savoir,  

- c'est dans la mesure où on ne sait rien de cet absolu, 
et que c'est même ce qui le constitue comme absolu, 

- c'est qu'il n'est pas lié dans l'énoncé,mais que ce qu'on affirme… 
et c'est cela l'énonciation dans sa part inconsciente  

…c'est que c'est cela qui est le désir en tant que manque du 1.  
 
Or cela ne garantit pas que ce soit « cela qui est le désir en tant que manque du 1 ».  
Ça ne garantit pas que ce soit la vérité, le manque du 1.  
Rien ne garantit que ce ne soit pas le mensonge, et c'est 
même pourquoi dans l'Entwurf, dans l'Esquisse pour une psychologie, 
FREUD désigne ce qu'il en est de la concaténation 
inconsciente comme prenant toujours son départ dans un 
προτον ψευδος [proton pseudos]

55, ce qui ne peut se traduire correctement, 
quand on sait lire, que par le « mensonge souverain ».  
 
                                                 
55   Cf. le proton-pseudos hystérique : Esquisse d'une psychologie scientifique, Freud, 1895. 



 266

Si ça s'applique à l'hystérique, ça n'est que dans  
la mesure où elle prend la place de l'homme.  
 
Ce dont il s'agit, c'est de la fonction de ce Un en tant 
qu'il domine tout ce qu'il en est du champ qu'à juste 
titre on épingle comme métaphysique :  

- c'est lui qui est mis en cause, bien plus que l'être, 
par l'intrusion de la psychanalyse. 

- C'est lui qui nous force à déplacer l'accent du signe 
au signifiant. 

 
S'il y avait un champ concevable où fonctionne l'union sexuelle, 
il ne s'agirait - là où ça a l'air d'aller, chez l'animal -  que du signe.  
« Fais-moi cygne » comme disait LÉDA à l'un d'entre eux ! 
Après ça, tout va bien. On s'est passé chacun une moitié 
du dessert, on est conjoint, ça fait Un.  
 
Seulement, si l'analyse introduit quelque chose,  
c'est justement que ce Un ne colle pas, et c'est pour ça 
qu'elle introduit quelque chose de nouveau, à la lumière 
de quoi d'ailleurs, même ces exploits de l'érotisme 
auxquels je faisais allusion tout à l'heure, en tant 
qu'elle s'engage, seulement peuvent prendre leur sens. 
  
Car si l'union sexuelle comportait…  

en même temps que sa fin 
…la satisfaction, il n'y aurait aucun procès subjectif  
à attendre d'aucune expérience.  
 
Entendez non pas de celles qui, dans l'analyse, donnent 
les configurations du désir, mais de celles qui… 

bien au-delà, dans ce terrain déjà exploré, déjà pratiqué 
…sont considérées comme les voies d'une ascèse où quelque 
chose de l'ordre de l'être peut venir à se réaliser.  
 
La jouissance… 

cette jouissance qui n'est ici mise en valeur  
que de l'exclusion en quelque sorte de quelque chose 
qui représente la nature féminine 

…est-ce que nous ne savons pas que la nature,  
pour pourvoir dans ses mille et dix mille espèces  
aux nécessités de la conjonction, ne semble pas avoir 
toujours besoin d'y recourir ? Il y a bien d'autres 
appareils que les appareils à tumescence qui sont en 
fonction au niveau de tels arthropodes ou arachnidés.  
 



 267

Ce qu'il en est de la jouissance n'est ici en aucune 
façon réductible à un naturalisme. Ce qu'il y a de 
naturaliste dans la psychanalyse, c'est simplement ce 
nativisme des appareils qui s'appellent les pulsions, et ce 
nativisme est conditionné de ceci que l'homme naît dans un bain de signifiants.  
 
Il n'y a aucune raison de lui donner quelque suite  
que ce soit dans le sens du naturisme. 
La question que nous allons ouvrir et qui sera l'objet de 
notre prochain entretien sera - je pense - éclairée par 
ces prémisses que j'ai avancées aujourd'hui.  
 
Comment peut-il se faire… c'est de là qu'il faut prendre 
la question, non pas de la sublimation… 

qui est le point où FREUD lui-même a marqué  
ce que j'ai appelé tout à l'heure  
l'arrêt de l'analyse sur un seuil  

…de la sublimation il ne nous a dit que deux choses :  
que ça avait un certain rapport am Objekt…  

am, an, vous connaissez déjà l'an sich, ce n'est pas du 
tout pareil que le « en » français, quand on traduit  
l'an sich par l'« en soi », ce n'est pas ça du tout, c'est 
bien pour ça que mon « en-Je » quand il s'agit du (a), 
fait aussi ambiguïté, j'aimerais l'appeler « a-je », 
en y mettant une apostrophe, l'« a-je »,  
et vous verriez tout de suite ainsi où nous glissons, 
c'est là le bon usage des langues en exercice 

…mais, pour reprendre ce dont il s'agit, quand FREUD 
articule la sublimation, il nous souligne que si elle a 
rapport avec l'objet, c'est par l'intermédiaire de 
quelque chose qu'il exploite au niveau où il l'introduit 
et qu'il appelle l'idéalisation, mais que, dans son essence, 
elle est mit dem Trieb, avec la pulsion.  
 
Ceci est dans l'Einführung zur Narzissmus, mais pour vous reporter 
aux autres textes, il y en a un certain nombre, je pense 
que je n'ai pas besoin de vous les énumérer, depuis les 
Trois essais sur la Sexualité jusqu'à la Massenpsychologie : 
toujours l'accent est mis sur ceci qu'à l'inverse de 
l'interférence censurante qui caractérise la Verdrängung…  

et pour tout dire du principe qui fait  
obstacle à l'émergence du travail 

…la sublimation est… 
à proprement parler et en tant que telle 

…mode de satisfaction de la pulsion.  



 268

 
Elle est, avec la pulsion - une pulsion qu'il qualifie de 
zielgehemmt - détournée, traduit-on, de son but.  
 
J'ai essayé déjà d'articuler ce qu'il en est de ce but,  
et que peut-être il faudrait dissocier au niveau du but  
ce qui est le chemin de ce qui est à proprement parler  
la cible pour y voir plus clair.  
 
Mais que besoin de telles arguties après ce qu'aujourd'hui 
j'ai produit devant vous ?  
 
Comment ne pas voir qu'il n'est rien de plus aisé que de 
voir la pulsion se satisfaire hors de son but sexuel ?  
 
De quelque façon qu'il soit défini, il est hors du champ 
de ce qui est d'essence défini comme l'appareil de la 
pulsion. 
 
Pour tout dire, pour conclure je ne vous prierai que 
d'une chose : de voir ce qu'il en est abouti partout où, 
non pas l'instinct… 

que nous aurions bien de la peine  
à partir d'aujourd'hui à situer quelque part 

…mais une structure sociale s'organise autour de  
la fonction sexuelle.  
 
On peut s'étonner qu'aucun de ceux qui se sont appliqués 
à nous montrer les sociétés d'abeilles ou de fourmis 
n'aient pas mis l'accent sur ceci… 

alors qu'ils s'occupent de toutes autres choses,  
de leurs groupes, de leurs communications, de leurs 
ébats, de leur merveilleuse petite intelligence 

…de voir qu'une fourmilière comme une ruche est entièrement 
centrée autour de la réalisation de ce qu'il en est du 
rapport sexuel.  
 
C'est très précisément dans cette mesure que ces sociétés 
diffèrent des nôtres, qu'elles prennent la forme  
d'une fixité où s'avère la non présence du signifiant.  
 
C'est bien pour ça que PLATON, qui croyait à l'éternité 
de tous les rapports idéiques, fait une πολιτεία [ Politeia ] idéale 
où tous les enfants sont en commun.  
 



 269

À partir de ce moment-là vous êtes sûr de ce dont  
il s'agit : il s'agit à proprement parler de centrer  
la société sur ce qu'il en est de la production sexuelle.  
 
L'horizon de PLATON, tout idéaliste que vous l'imaginiez, 
n'était rien d'autre… 

à part bien sûr une suite de conséquences logiques (qu'il 
n'est pas question qu'elles portent leurs fruits) 

…que d'annuler dans la société tous les effets  
de ses Dialogues. 
 
Je vous laisse là-dessus pour aujourd'hui,  
et je vous donne rendez-vous la prochaine fois  
sur le sujet de la sublimation. 



 270

 
12 Mars 1969                              Table des séances 
 
 
 

                   
 
J'ai mis quelques petits mots au tableau pour que ça vous 
serve à accrocher quelques-uns des propos que je tiendrai 
aujourd'hui devant vous.  
 
En fait, depuis le temps, ça devrait vous suffire !  
 
Je veux dire qu'à partir de ces points d'accrochage  
que figurent dans les premières lignes les points d'interrogation,  
je devrais pouvoir passer la parole au moins à certains 
d'entre vous pour qu'ils fassent à ma place ce travail 
hebdomadaire qui consiste dans le forage de ce discours.  
 
À la vérité, ce ne serait pas mal qu'on me relaye,  
je veux dire que… 

comme cela s'est fait d'ailleurs  
quelques-unes des années précédentes 

…il y en ait qui veuillent bien se dévouer pour pousser 
plus loin un certain nombre d'objets subsistant,  
de choses déjà imprimées dont la mise au point  
ne serait pas vaine après un certain laps de temps. 
 
Il est bien évident en effet que le fait… que dans ce que 
j'énonce, il y ait des temps, des niveaux, surtout si 
l'on songe au point d'où il m'a fallu partir pour d'abord 
marteler ce point qui était pourtant bien visible sans 
que je m'en mêle, à savoir que l'inconscient, j'entends 
l'inconscient dont parle FREUD, est structuré comme un 
langage, ce qui est visible à l’œil nu, pas besoin de mes 
lunettes pour le voir, mais enfin il l'a fallu.  



 271

 
Quelqu'un d'amical me disait récemment que la lecture  
de FREUD, en somme, c'est trop facile, qu'on peut le lire 
sans y voir que du feu. Après tout pourquoi pas puisqu'à 
tout prendre, ceci a été bien prouvé par les faits, et la première chose 
massive, celle dont il importait de se dépêtrer d'abord, 
n'avait même pas… 

grâce à une suite de configurations qu'on peut 
appeler l'opération de vulgarisation 

…été aperçue. 
  
N'empêche qu'il a fallu du temps pour que je le fasse 
passer, et encore dans le cercle qui à cet endroit était 
le plus averti pour s'en apercevoir.Grâce à tous ces 
retards, il arrive des choses dont je ne peux pas dire  
- loin de là ! - qu'elles soient pour moi décourageantes.  
 
Il arrive par exemple qu'un M. Gilles DELEUZE, continuant 
son travail, sorte sous la forme de ses thèses, deux livres 
capitaux dont le premier nous intéresse au premier plan.  
Je pense qu'à son seul titre Différence et répétition, vous pourrez 
voir qu'il doit avoir quelque rapport avec mon discours, 
ce dont certes il est le premier averti. Et puisque comme 
ça, sans désemparer, j'ai la bonne surprise de voir 
apparaître sur mon bureau un livre qu'il nous donne en surplus… 

vraie surprise d'ailleurs car il ne me l'a nullement annoncé la 
dernière fois que je l'ai vu après le passage de ses deux thèses 

…qui s'appelle La logique du sens.  
 
Il ne serait tout de même pas vain que quelqu'un… 

par exemple d'entre vous 
…se saisît d'une partie de ce livre… 

je ne dis pas tout entier car c'est un gros morceau, 
mais enfin il est fait comme doit être fait un livre, 
à savoir que chacun de ses chapitres implique l'ensemble 

…de sorte qu'en en prenant une part bien choisie, ce ne 
serait pas mal de s'apercevoir que lui, dans son bonheur, 
il a pu prendre le temps d'articuler, de rassembler  
dans un seul texte non seulement ce qu'il en est au cœur 
de ce que mon discours a énoncé… 

et il n'est point douteux que ce discours est au cœur 
de ses livres puisqu'il y est avoué comme tel et que 
le séminaire sur la lettre volée en forme en quelque sorte le pas 
d'entrée, en définit le seuil. 

 



 272

Mais enfin lui, il a pu avoir le temps de toutes ces 
choses… 

qui pour moi, ont nourri mon discours,  
l'ont aidé, lui ont donné à l'occasion son appareil 

…telles que la logique des Stoïciens par exemple :  
il se permet, il peut en montrer la place de soutènement 
essentielle, il peut le faire avec cette suprême élégance 
dont il a le secret, c'est-à-dire profitant des travaux 
de tous ceux qui ont éclairé ce difficile point de la 
doctrine stoïcienne, difficile parce qu'aussi bien elle 
ne nous est léguée que de morceaux épars, de témoignages 
étrangers avec lesquels nous sommes forcés de reconstituer,  
en quelque sorte par des lumières rasantes, quel en fut 
effectivement le relief, relief d'une pensée qui n'était 
pas seulement une philosophie mais une pratique, mais une éthique, 
mais une façon de se tenir dans l'ordre des choses. 
 
C'est aussi bien pourquoi par exemple le fait de trouver 
à telle page - page 289 - quelque chose, le seul point  
sur lequel… 

dans ce livre où je suis maintes fois évoqué 
…il indique qu'il se sépare d'une doctrine qui serait  
la mienne, du moins - dit-il - si un certain rapport… 

qui à un moment tournant de mon enseignement a porté devant la 
communauté psychiatrique réunie l'essentiel de ma doctrine sur l'inconscient 

…celui de deux excellents travailleurs qui furent 
LAPLANCHE et LECLAIRE, comment sur ce point, à s'en 
tenir, dit-il, il fait cette réserve mais il n'hésite 
pas, bien sûr, étant donné la grande pertinence qu'a dans 
l'ensemble ce rapport, à m'y rapporter aussi quelque 
chose qu'il semble impliquer, à savoir ce qu'il appelle, 
ce qu'il traduit : « la plurivocité des éléments signifiants au niveau de l'inconscient »  
ou plus exactement ce qui s'exprime dans telle formule 
qu'à relire ce rapport… 

puisque j'y avais l'attention attirée par cette 
remarque de DELEUZE 

…« la possibilité de tous les sens, y est-il écrit, se produit à partir de cette véritable identité du signifiant  
et du signifié  » qui, comme peut-être certains d'entre vous  
s'en souviennent, résulte d'une certaine façon de 
manipuler un peu au-delà de la façon dont je l'avais fait 
la fonction métaphorique et de faire fonctionner le S, 
rejeté au-dessous de la limite, de la barre, par l'effet 
métaphorique d'une substitution, de faire jouer ce S 
conjoint à lui-même, comme représentant l'essence de la 
relation en cause et jouant comme tel au niveau de 
l'inconscient.  



 273

 
Assurément, c'est là un point que je laisserai d'autant 
plus volontiers aux auteurs qui, dans ce remarquable 
rapport, me représentaient, que c'est en effet ce qui 
résulte d'une certaine manipulation par eux de ce que 
j'avais énoncé jusqu'alors. 
 
Si quelqu'un voulait s'employer à – là - entrer dans le détail… 

ce qu'assurément l'excès des devoirs de ma marche  
qui est destinée par nature à ne pas pouvoir 
s'arrêter étant donné qu'elle doit être encore longue 

…si quelqu'un était capable… 
en rapprochant ce qu'énonce DELEUZE dans l'ensemble 
de cet ouvrage de ce qui est ici avancé non 
absolument sans pertinence mais assurément d'une 
façon qui représente une faille, d'établir pourquoi 
c'est une faille, de serrer d'une façon précise ce 
qu'il a pu y avoir là de fautif, et ce qui rend cette 
faute cohérente très précisément de ce qui dans ce 
rapport joue autour de ce sur quoi j'ai insisté à 
plusieurs reprises les années précédentes, à savoir 
ce qu'il y a d'essentiel dans une juste traduction, ce qui 
revient à dire dans une juste désarticulation de la fonction 
dite du Vortellungs-repräsentanz et de son incidence au regard de l'inconscient effectif  

…si quelqu'un voulait bien se proposer pour mettre au point ceci… 
qui aurait l'avantage, comme il est toujours 
nécessaire, de permettre, et à l'occasion d'une façon 
publique, que ceux qui se réfèrent à mon enseignement 
et qui, bien entendu, le complètent, le nourrissent, 
l'accompagnent, de ce qui a pu en être énoncé d'une 
façon qu'ils complètent, et quelquefois d'une façon 
clarifiante, les travaux de mes élèves 

…qu'il soit quand même mis au point ce qui, dans tel ou 
tel de ce travail ne convient pas entièrement à traduire 
non pas je dirai ce qui était à ce moment l'axe de ce que j'énonçais 
mais de ce que la suite a démontré pour en être l'axe véritable.  
 
En attendant qu'une telle bonne volonté se propose,  
je souligne que l'article auquel je fais allusion 
L'Inconscient, une étude psychanalytique a été publié, d'ailleurs on ne 
sait trop pourquoi, dans les Temps Modernes de Juillet 1961, 
c'est-à-dire sensiblement après que ce rapport ait été 
énoncé à un congrès dit de Bonneval, celui auquel se rapporte ce 
que j'ai moi-même apporté d'une rédaction aussi elle-même 
très postérieure dans mes Écrits sous le titre Position de l'Inconscient. 



 274

 
Je passe à l'ordre du jour et je poursuis mon propos  
de la dernière fois et dans l'axe de ce que je vous ai 
annoncé qui serait à l'ordre du jour aujourd'hui  
qui est ceci : la sublimation.  
 
La dernière fois, j'ai mis en relief et pointé deux 
choses : qu'il s'agissait, au titre de FREUD… 

il y a bien entendu beaucoup d'autres passages  
à citer mais celui-ci est capital,  
il est dans l'Introduction au Narcissisme 

 
- d'abord de la relation d'idéalisation am Objekt, à 
l'objet, 
- et d'autre part du fait que la sublimation se rattache 
essentiellement au sort, à l'avatar, au Schicksal des pulsions, 
qu'elle en est… 

de ces avatars, celle qui par FREUD est énoncée dans 
l'article qui a ce titre Trieb und Triebschicksal, Pulsions et leurs avatars 

…qu'elle en est le quatrième, et que ce quatrième se caractérise 
par ceci qu'elle se fait mit dem Trieb : « avec la pulsion ».  
 
Ce terme « avec » qu'il est si saisissant de retrouver ici 
sous la plume de FREUD, au moins pour ceux qui m'ont  
dans le passé, entendu marteler cet « avec » à plusieurs 
reprises et notamment à reprendre la formule d'ARISTOTE :  
 
« Il ne faut pas dire que l'âme pense  mais que l'homme pense avec son âme 56 » 
 
Quelque chose se satisfait « avec » la pulsion.  
 
Qu'est-ce que c'est, quand d'autre part FREUD nous dit 
que cette pulsion…  

qu'il nous démonte, de ces quatre termes démontés, 
c'est là la formule que j'ai toujours soulignée  
comme essentielle à la pulsion 

…c'est un montage de ces quatre termes : 
  

- la source : Quelle, 
- le Drang : la poussée, 
- l'objet : Objekt, 
- et le but : Ziel, 

 

                                                 
56  Aristote, De l’âme, I, 4, 408b, 14/15, Paris, « Les Belles Lettres » , 1966. « Mieux vaudrait sans doute ne pas dire que l’âme a pitié, 
apprend ou pense, mais plutôt l’homme par son âme ». Cf. Séminaires : L’Acte…13-03-68, Les fondements…12-02-64. 
 



 275

La pulsion trouverait à satisfaire quoi ?  
C'est ce qui est aujourd'hui en question.  
Très précisément en ceci : 
  
- qu'elle est inhibée quant au but, 
  
- qu'elle élide ce qu'il en est du but sexuel. 
 
Il ne suffit tout de même pas de traduire cela en un fait 
assurément courant qu'à ainsi imaginer que c'est aux 
dépens de leur satisfaction sexuelle que les auteurs, 
quels qu'ils soient, dont nous apprécions les oeuvres, 
dont les oeuvres prennent valeur sociale… 

car c'est là le terme dont FREUD  
lui-même accentue la chose 

…qu'il y a là je ne sais quelle substitution obscure.  
Il ne suffit pas de s'en tenir là pour donner sa portée  
à ce que FREUD a énoncé.  
 
C'est bien pourquoi les prémisses, les temps que j'ai mis 
à aborder ce sujet en articulant expressément dans nos 
deux dernières rencontres que la sexualité… 

au regard de ce qui nous intéresse  
du champ psychanalytique 

…constitue certes un horizon, mais que son essence est 
bien plus loin encore - ai-je articulé - ni son savoir, 
ni sa pratique, je parle de celle de la sexualité,  
n'en sont pour autant ni éclairés, ni modifiés. 
 
C'est là que je voudrais ramener encore votre attention 
en un temps où les choses certes, sur le plan biologique, 
vont un tant soit peu à se dérider :  
tout ce que nous découvrons au niveau des structures 
régulatrices prend parfois, avec nos énoncés sur  
le fonctionnement du langage, d'étranges isomorphismes.  
 
Il est assurément plus que prudent de ne pas rester, au 
regard du sexe, à des schémas grossiers.  
Si on s'approche avec un peu d'attention des travaux  
d'un François JACOB sur ce qu'on appelle le bactériographe et 
tout ce qu'une technique expérimentale rigoureuse permet  
de commencer d'apercevoir de ce qu'il en est des jeux  
de la matière vivante, il vous viendra peut-être à l'idée 
qu'avant même qu'il soit question de sexe, ça copule 
vachement là-dedans !  



 276

 
C'est pourquoi peut-être il n'est pas sans rapport  
qu'à un autre bout du champ, celui qui est le nôtre  
et qui n'a certes pas son mot à dire au sujet de la 
biologie, on s'aperçoive aussi que c'est un petit peu 
plus compliqué que ça de parler du sexe, et que par 
exemple il conviendrait de ne pas confondre  
ce qu'il en est du rapport… 

ce terme étant pris dans un sens logique 
…de la relation qui fonde la fonction conjointe de deux sexes.  
 
Ça semble comme ça aller de soi – hein ? - qu'il n'y en 
ait que deux !  
 
Pourquoi il n'y en aurait pas trois ou plus ?  
Il n'y a pas ici la moindre allusion aux usages batifolants 
qui ont été faits de ce terme de « troisième sexe »  
par exemple… 

livre particulièrement remarquable, je le dis entre 
parenthèses, par l'irresponsabilité dont il témoigne 

…biologiquement, pourquoi en effet n'y en aurait-il pas trois ?  
 
Le fait qu'il y en ait deux constitue certes une des 
assises fondamentales de la réalité, et dont il 
conviendrait de s'apercevoir jusqu'où vont les incidences 
logiques parce que, par un curieux retour, chaque fois 
que nous avons affaire au nombre deux, voilà, au moins 
dans notre mental, le sexe qui fait sa rentrée par une 
petite porte, ceci d'autant plus facilement que, du sexe, 
on ne sait rien.  
 
Petite indication comme ça qu'il y a un chromosome de 
plus quelque part.  
 
Il est assez curieux d'ailleurs qu'on ne puisse jamais 
dire à l'avance pour une espèce, de quel côté, mâle ou 
femelle, ce chromosome de surplus,  
ce chromosome disjoint, dissymétrique, on va le trouver.  
 
Alors on ferait mieux de faire attention qu'énoncer 
quelque chose sur le rapport sexuel, ça n'a rien à faire 
avec ce qui s'y substitue complètement… 

et spécialement dans la psychanalyse 
…à savoir les phénomènes d'identification avec un type 
dit, pour l'occasion, mâle ou femelle. 



 277

 
Ceci dit, malgré l'apparence, ce que la psychanalyse 
démontre c'est justement que même cette identification 
avec un type n'est pas si aisée que cela, et que dans 
l'ensemble c'est avec une très grande maladresse  
qu'on arrive à en énoncer quelque chose :  
position, dit-on, masculine ou position féminine,  
bien vite on glisse, on parle de position homosexuelle.  
 
La moindre des choses, c'est d'être un tant soit peu 
frappé que chaque fois que FREUD veut donner un énoncé 
précis, il avoue lui-même qu'il est tout à fait impossible 
de s'en remettre à cette opposition « mâle ou femelle »,  
et que c'est celle « actif ou passif » qu'il lui substitue.  
 
Ce serait intéressant de poser la question de savoir si 
l'un quelconque des deux termes… 

masculinité, « mâlité » ou « femellité », féminité 
…est une qualification recevable en tant que prédicat.  
 
Est-ce qu'on peut dire « tous les mâles », est-ce que ça 
peut même être énoncé dans une manipulation naïve des 
qualificatifs. Pourquoi une proposition aristotélicienne 
ne s'habiliterait-elle pas ainsi :  
 

« Tous les mâles de la création »  
 
par exemple ?  
 
C'est une question qui comporterait ceci :  
 

« Est-ce que tous les non-mâles, ça voudrait dire les femelles ? »  
 
Les abîmes, qu'ouvre un tel recours confiant au principe 
de contradiction, pourraient peut-être aussi être pris 
dans l'autre sens et nous faire nous interroger…  

comme déjà j'en annonçai tout à l'heure la démarche 
…sur ce que le recours au principe de contradiction  
lui-même peut contenir d'implications sexuelles. 
 
Bien sûr, il y a d'autres modes que celui du oui ou du non 
qui entrent en jeu dans ces fantasmes issus de l'improbable 
abord du rapport sexuel.  
 



 278

C'est celui de la polarité par exemple du couple sexuel, 
ceci au nom d'une vision plus microscopique, de ces 
filaments qui se produisent au moment que… 

la fécondation de l’œuf s'étant produite 
…quelque chose s'établit comme un champ entre les deux 
noyaux, champ qu'il faudrait concevoir moins comme une 
espèce de champ de gradation que comme un champ comportant 
selon l'approche des deux pôles une bivectorialité 
croissante et décroissante.  
 
Est-ce que, pour être ainsi supporté par cette image  
du champ si fondamentale en d'autres domaines, celui  
de l'électromagnétique par exemple, ça doit nous suffire 
à penser que le sexe et son rapport fondamental,  
c'est de cet ordre-là : deux pôles, quelque chose qui 
s'organise, une trame d'ordre sphérique, entre les deux ?  
 
Bien sûr, si on commence à se poser la question,  
on s'aperçoit que les fondements ne sont peut-être pas  
si évidents que ça, que si nous avons des formes qui 
favorisent un tel support, il y a bien d'autres questions 
qui peuvent être soulevées, des effets de dominance, 
d'influence, de répulsion, voire de rupture qui sont 
peut-être bien de nature à nous inciter à remettre  
en question ce qui, je le dis, n'est possible à mettre  
en question bien sûr qu'à partir du moment où on s'est 
aperçu de ce que ça a de directeur comme indiscuté,  
comme naïf comme on dit. 
 
En tout cas, il est très nécessaire, quand on parle de  
la Fortpflanzung par exemple, de ce qu'on ferait, parlant de 
la finalité du sexe, à savoir la reproduction, de voir 
que ce n'est pas simplement au niveau de… 

quand deux personnes couchent ensemble  
il arrive de temps en temps un petit bébé 

…que c'est ça qui donne l'image de ce qu'il en est du sexe.  
 
Si j'ai commencé par partir des effets de la copulation 
sexuelle au niveau cellulaire, c'est bien évidemment  
pour indiquer qu'il s'agit moins du tiers produit  
que de la réactivation dans la conjonction sexuelle  
d'une production fondamentale qui est celle de la forme 
cellulaire elle-même qui, stimulée par cette passe, 
devient capable de reproduire quelque chose qui est  
en son sein même, à savoir son arrangement.  



 279

 
Faisons donc attention à ces contaminations qui nous 
rendent si aisé de faire se recouvrir une fonction dont 
peut-être tout l'essentiel nous échappe avec la position : 
 

- du plus ou du moins en mathématiques,  
 

- voire celle du 1 ou du zéro dans la logique.  
 
Et ceci d'autant plus que, si je puis dire, la logique 
freudienne nous met justement bien au point de ceci 
qu'elle ne saurait fonctionner en termes polaires  
et que tout ce qu'elle a introduit comme logique du sexe 
ressortit à un seul terme qui est vraiment son terme 
original, à savoir :  

- la connotation d'un manque,  
- un moins essentiel qui s'appelle la castration sans 

laquelle, à son niveau en tant que son niveau est 
d'ordre logique, rien ne saurait fonctionner.  

 
Toute la normativité s'organise pour l'homme comme pour 
la femme autour de la passation d'un manque.  
 
Voilà ce que nous voyons au niveau de la structuration 
logique telle qu'elle découle de l'expérience freudienne. 
 
Je dois ici rappeler que ce que j'ai développé longuement 
dans une année que j'ai évoquée à l'une de nos dernières 
rencontres sous le titre de L'Éthique de la Psychanalyse articule 
que la dialectique même du plaisir, à savoir ce qu'elle 
comporte d'un niveau de stimulation à la fois recherché 
et évité, une juste limite d'un seuil, implique  
la centralité d'une zone interdite, disons, parce que  
le plaisir y serait trop intense, que cette centralité, 
c'est là ce que je désigne comme le champ de la jouissance.  
 
La jouissance elle-même se définissant comme étant tout ce qui 
relève de la distribution du plaisir dans le corps.  
 
Cette distribution, sa limite intime, voilà ce qui 
conditionne ce qu'en son temps et avec bien sûr plus de 
mots, plus d'illustrations qu'ici je ne peux le faire,  
ce que j'ai avancé, j'ai désigné comme vacuole, comme cet 
interdit au centre qui constitue, en somme, ce qui nous 
est le plus prochain, tout en nous étant extérieur.  
 



 280

Il faudrait faire le mot « extime » pour désigner ce dont 
il s'agit. À cette époque, je tirais de textes de FREUD… 

je n'ai pas le temps de m'étendre sur lesquels 
…la mise en fonction - sous sa plume - de ce terme que 
j'ai relevé, d'autant plus saisissant qu'il se distingue 
de tout ce qu'il a pu énoncer concernant « les choses »…  

« les choses » sont toujours « Sachen » pour lui  
…là, il dit « das Ding ».  
 
Je ne vais pas ici reprendre, car là encore je n'ai pas 
le temps, quel accent j'ai mis sur ce « das Ding ».  
Tout ce que je peux dire ou rappeler, c'est que FREUD 
l'introduit par la fonction du Nebenmensch. Cet homme le 
plus proche, cet homme ambigu de ce qu'on ne sache pas le 
situer, qu'est-il donc ce « prochain » qui résonne dans les 
textes évangéliques au nom de la formule :  
« Aime ton prochain comme toi-même  ». Où le saisir ?  
Où y a-t-il, hors de ce centre de moi-même que je ne puis 
pas aimer, quelque chose qui me soit plus prochain ?  
 
C'est aussi bien ce que FREUD, au moment où, forcé en 
quelque sorte de sa nécessité par des voies déductives, 
il ne peut le caractériser autrement que par quelque 
chose d'absolument primaire qu'il appelle « le cri ». 
C'est dans cette extériorité jaculatoire que ce quelque 
chose s'identifie, par quoi ce qui m'est le plus intime 
est justement ce que je suis contraint de ne pouvoir 
reconnaître qu'au dehors. C'est bien pourquoi ce cri n'a 
pas besoin d'être émis pour être un cri.  
 
J'ai démontré dans cette gravure magnifique qui s'appelle 
le Cri, de MÜNCH, que rien ne convient mieux à sa valeur 
d'expression que le fait qu'il se situe dans ce paysage 
calme, avec pas loin sur la route deux personnes qui 
s'éloignent et qui ne se retournent même pas,  
de la bouche tordue de l'être féminin qui, au premier 
plan, ce cri, le représente, il est d'essence qu'il ne 
sorte rien que le silence absolu.  
 
C'est du silence que centre ce cri que surgit la présence  
de l'être le plus proche, de l'être attendu… 

d'autant plus qu'il est toujours déjà là 
…le prochain, qui n'a aucune Erscheinung sauf dans les actes 
des saints. 
 



 281

 
 
Ce prochain est-ce ce que j'ai appelé l'Autre, qui me 
sert à faire fonctionner la présence de l'articulation 
signifiante dans l'inconscient ?  Certainement pas !  
 
Le prochain, c'est l'imminence intolérable de la jouissance.  
L'Autre n'en est que le terre-plein nettoyé.  
 
Je peux tout de même dire ces choses-là rapidement, comme 
ça, depuis le temps que je vous articule la définition de 
l'Autre : C'est justement ça, c'est un terrain nettoyé de la jouissance.  
 
C'est au niveau de l'Autre que ceux qui s'en donneront la 
peine pourront situer ce qui, dans le livre de DELEUZE, 
s'intitule avec une rigueur et une correction admirables, 
et comme distinct, et comme d'accord avec tout ce que  
la pensée moderne des logiciens permet de définir de  
ce qui s'appelle les événements, la mise en scène,  
et tout le carrousel lié à l'existence du langage.  
 
C'est là, dans l'Autre, qu'est l'inconscient structuré 
comme un langage. La question pour l'instant n'est pas  
de savoir comment et par qui a pu se faire ce nettoyage,  
il faut commencer d'abord par le reconnaître.  
 
Peut-être qu'après on pourra dire des choses sensées.  
 



 282

Seulement c'est très important de le définir ainsi parce 
qu'il n'y a qu'à partir de là qu'on peut même concevoir 
ce qui dans FREUD est parfaitement exprimé,  
ce que j'exprimais dans deux termes que je crois 
importants à accentuer :  
 

- la formalisation d'une part, 
  

- l'impassibilité d'autre part.  
 
De quoi ? Du désir !  
 
Car c'est ce que FREUD exprime, c'est la dernière phrase 
de la Traumdeutung, le désir dont il s'agit, le désir 
inconscient, c'est d'une façon impassible qu'il se 
maintient dans sa stabilité, transmettant les exigences 
de ce que FREUD appelle, à tort ou à raison, le passé.  
 
Ce n'est pas parce qu'il y a Vergänglichkeit que cela doit tout 
de suite nous faire verser dans des pensées de bonnes ou 
mauvaises impressions, de névrose traumatique  
du petit enfant qui dure toujours en chacun de nous,  
et autres lieux communs, certes non inutilisables.  
 
Mais ce qui est essentiel, c'est cette permanence,  
cette constance, et du fait même : qu'est-ce que ça veut 
dire cette impassibilité du désir, complètement donc réductible 
au formel.  
 
Alors à quel niveau ça se situe, le rapport sexuel,  
pour ce que nous pourrions en formuler ?  
 
C'est le sens de la question telle qu'elle est écrite  
aux premières lignes sur ce tableau :  
La Femme, l'Autre… 

lieu du désir qui glisse sous  
toute parole, intact, impassible 

…ou bien La Chose, le lieu de la jouissance ? 
 
Alors bien sûr, c'est bien le moment de vous rappeler  
que ce que je vous ai dit : «  il n'y a pas de rapport sexuel »  
s'il y a un point où ça s'affirme… 

et tranquillement, dans l'analyse 
…c'est que La Femme, on ne sait pas ce que c'est :               
inconnue dans la boîte !  



 283

 
Sinon - Dieu merci - par des représentations, parce que, 
bien sûr, depuis toujours on ne l'a jamais connue que 
comme ça.  
 
Si la psychanalyse met justement quelque chose en valeur, 
c'est que c'est par un, ou des représentants de la représentation.  
 
C'est bien là le cas de mettre en valeur la fonction  
de ce terme que FREUD introduit à propros du refoulement, 
il ne s'agit pas de savoir pour l'instant si les femmes 
sont refoulées, il s'agit de savoir si La Femme l'est  
comme telle, et bien sûr ailleurs, et pourquoi pas  
en elle-même, bien sûr.  
 
 
Ce discours n'est pas androcentrique.  
 
La Femme dans son essence, si c'est quelque chose… 

et nous n'en savons rien 
…elle est tout aussi refoulée pour la femme que pour 
l'homme, et elle l'est doublement : 
  

- d'abord en ceci que le représentant de sa représentation est 
perdu, on ne sait pas ce que c'est que La Femme, 
 

- et ensuite que ce représentant, si on le récupère,  
est l'objet d'une Verneinung car qu'est-ce d'autre qu'on 
puisse lui attribuer comme caractère que de ne pas avoir 
ce que précisément il n'a jamais été question qu'elle 
ait.  

 
Pourtant il n'y a que sous cet angle que, dans la logique 
freudienne, apparaît la femme :  
 
un représentant inadéquat, à côté le phallus, et puis  
la négation qu'elle l'ait, c'est-à-dire la réaffirmation 
de sa solidarité avec ce truc qui est peut-être bien son 
représentant mais qui n'a avec elle aucun rapport.  
 
Alors ça devrait nous donner à soi tout seul une petite 
leçon de logique et voir que ce qui manque à l'ensemble 
de cette logique, c'est précisément le signifiant sexuel. 
  



 284

 
Quand vous lirez DELEUZE… 

il y en a peut-être quelques-uns qui se donneront ce mal  
…vous vous y romprez à des choses que la fréquentation 
hebdomadaire de mes discours n'ont apparemment pas suffi 
à vous rendre familières, sinon j'aurais plus de productions 
de ce style à lire, c'est que l'essentiel, est-il dit 
quelque part, du structuralisme… 

si ce mot a un sens, seulement comme on lui a donné 
un sens au niveau comme ça de tout un forum, je ne 
vois pas pourquoi je m'en ferais le privilège 

…l'essentiel, c'est à la fois ce blanc, ce manque dans la 
chaîne signifiante, avec ce qu'il en résulte d'objets errants 
dans la chaîne signifiée.  
 
Alors l'objet errant, là, par exemple c'est une jolie 
petite baudruche soufflée, un petit ballon avec dessus 
des yeux peints et puis une petite moustache.  
 
Ne croyez pas que ce soit l'homme. C'est écrit, c'est la 
femme, puisque cette femme insaisissable, c'est quand 
même comme ça qu'on la voit circuler tous les jours.  
 
C'est ce qui même nous permet d'avoir un certain sens du 
relatif au regard de ce fait que ça pourrait ne pas être 
comme ça. 
 
Dans une époque moins logicienne, quand nous remontons 
dans la préhistoire… 

là où peut-être il n'y avait pas  
encore de complexe d'Œdipe 

…on nous fait des petites statuettes de femmes… 
qui devaient être quand même précieuses, pour qu'on 
les ait encore retrouvées, il fallait tout de même 
les serrer dans des coins ! 

…qui avaient une forme comme ça : 
 

      
 



 285

Ici plus du tout de petite baudruche, d'yeux ni de 
moustache, ici de formidables fesses et…  
bon, c'est comme ça que se compose une Vénus préhistorique.  
 
Je ne l'ai pas très bien dessinée mais c'était pour vous 
donner une impression. C'était moins andromorphe.  
 
Ça ne veut pas du tout dire ce que s'imaginent les 
paléontologues, ça ne veut pas du tout dire qu'elles 
étaient comme ça.  
 
Le représentant de la représentation était autrement que pour nous.  
Il n'était pas un ballon ou deux.  
 
Et vous vous rappelez aussi Les mamelles de Tiresias :  
 

« Envolez-vous, oiseaux de la faiblesse… ».  
 
Le représentant de la représentation était assurément comme ça, ça vous 
prouve que, selon les âges, le représentant de la représentation  
peut différer. 
Alors, sur ces prémisses, nous pouvons maintenant un peu 
nous avancer sur ce qu'il en est de la sublimation dont 
je vous ai assez dit tout à l'heure comment FREUD 
l'articule pour n'avoir pas à le répéter, zielgehemmt, 
idéalisation de l'objet, et opérant avec la pulsion.  
 
FREUD prend un certain nombre de portes par où ça peut se 
produire. Les plus simples sont évidemment les Reaktionsbildung.  
 
Si nous savons où est la barrière, à savoir du côté de  
la jouissance, il est bien clair qu'on peut l'imaginer, 
la classer, ce qui pour autant d'ailleurs ne l'éclaire 
pas, parmi les Reaktionsbildun, les formations de réactions  
à l'approche de la jouissance.  
 
Mais ça ne suffit pas encore à nous expliquer comment ça 
décroche.  
 
Or FREUD nous indique dans une petite note,  
une phrase qui la termine, qu'il y a en dehors de tous 
les abords qu'il définit comme possibles à la sublimation, 
d'autres et de tout à fait simples.  
 
Simplement il ne les dit pas.  



 286

Peut-être avait-il quelque peine à les penser,  
en fonction de ceci après tout que s'il nous a donné  
les éléments qu'on appelle intuitifs ou encore beaucoup 
plus improprement naïfs dans la logique mathématique  
de ce qui fait notre matière logique, ce n'est pas pour 
autant qu'il s'en soit tout à fait aperçu lui-même 
qu'elle prêtait à formalisation. 
 
On sublime, nous dit-il, avec les pulsions.  
D'autre part, qu'est-ce que nous savons ?  
D'où viennent ces pulsions ?  
De l'horizon de la sexualité.  
 
Pas le moins du monde éclairci jusqu'à présent du fait 
qu'elles comportent une satisfaction sexuelle.  
Mais ce qu'on nous dit, c'est que leur jouissance est liée  
à la sexualité.  
 
Il n'est pas mauvais à ce niveau que nous ayons commencé 
d'abord par poser que de la sexualité nous ne savons rien.  
 
Par contre ce que nous avons articulé et que j'ai articulé, 
c'est que dans la pulsion intervient ce qu'on appelle en 
topologie une structure de bord, que c'est la seule façon 
d'expliquer certains de ses traits, à savoir que  
ce qui fonctionne, c'est essentiellement quelque chose de 
toujours caractérisé grossièrement par des orifices  
et où se retrouve la structure de bord.  
 
Car seule cette structure de bord prise au sens 
mathématique nous permet d'amorcer une compréhension de 
ce que FREUD n'articule pas moins au niveau du Drang,  
de la poussée, à savoir de la constance du flux que ce 
bord conditionne.  
 
J'ai mis là-dessus une note, je l'ai encore améliorée 
dans la dernière édition, me référant à ce qui, dans  
la théorie vectorielle se définit comme flux rotationnel. 
 
La pulsion, pour tout dire, à soi toute seule, désigne  
la conjonction de la logique et de la corporéité.  
 
L'énigme est plutôt ceci : comme jouissance de bord, 
comment a-t-elle pu être appelée à l'équivalence  
de la jouissance sexuelle ?  



 287

 
Si vous avez quand même un peu d'imagination, je veux 
dire de possibilité de relier ce que vous cogitez quelque 
part du côté de vos circonvolutions avec votre expérience 
certainement évidemment accessoire et toujours entre deux 
portes, vous pourriez quand même dire :  
 

« Au niveau de la jouissance sexuelle, il s'agit plutôt de tumescence par exemple, 
      et puis d'orgasme, qu'est-ce que ça a à faire avec des fonctions de bord ? »  

 
S'il n'y avait pas de configuration de vacuole, de trou 
propre à la jouissance, à ce quelque chose d'insupportable 
pour ce qui est réglé essentiellement comme tension 
tempérée, vous ne verriez rien dans le sexuel qui soit 
analogue à ce que j'appelle dans la pulsion une structure de bord.  
 
Ici le bord est constitué par une sorte de logistique de la défense.  
 
Si cette logistique de la défense, on ne savait pas qu'après tout 
elle se rencontre à tous les tournants, même dans la 
pratique sexuelle, et justement dans la mesure où cette 
pratique est autre chose que ce qui se fait à la va-vite 
avec comme ça de vagues petites épaves directrices qui 
vous restent du vocabulaire freudien à propos de  
« la jouissance de la femme », peut-être quelque chose commencerait 
à vous intéresser d'une façon plus proche, plus collante, 
plus directe, à ce qu'il en est, non pas du rapport 
sexuel sur lequel vous ne pouvez pas dire grand chose, 
mais sur ce qu'il en est du maniement de la jouissance 
sexuelle.  
 
Toutes les énigmes qui apparaissent, on ne sait pas 
pourquoi, quand on étudie la sexualité féminine, l'énigme 
que représente aux yeux de certains la sensibilité de la 
paroi vaginale et le fait en quelque sorte, je ne dis pas 
insituable mais limitrophe de la jouissance féminine est 
quelque chose qui trouverait bien plus aisément à 
s'accorder de la topologie que nous essayons d'approcher ici. 
Mais ce n'est pas notre sujet dans son détail.  
 
L'important est ce que j'avance, que quelque chose ici 
ressemble à La Chose et cette Chose que j'ai fait parler en 
son temps sous le titre de La Chose freudienne, c'est bien pour 
ça que nous lui donnons des traits de femme quand,  
dans le mythe, nous l'appelons La Vérité.  



 288

Seulement ce qu'il ne faut pas oublier… 
c'est là le sens de ces lignes au tableau 

…c'est que La Chose, elle, assurément n'est pas sexuée. 
C'est probablement ce qui permet que nous fassions 
l'amour avec elle, sans avoir la moindre idée de ce que 
c'est que la Femme comme chose sexuée. 
 
Alors ça nous permettra peut-être d'introduire, étant 
donné l'heure, les deux directions sous lesquelles peut 
s'étudier la sublimation. Si j'ai pris soin dans mon 
séminaire sur L'éthique de faire une part grande à l'amour 
courtois, c'est parce que ça nous permettait d'introduire 
ceci : c'est que la sublimation concerne la femme dans le rapport de l'amour, 
 au prix de la constituer au niveau de La Chose.  
 
Il faut, hélas… 

parce que je ne referai pas tout ceci cette année 
…que vous vous reportiez… 

mais je m'efforcerai que vous  
en ayez assez vite le texte 

…à la longue étude que j'ai faite alors de l'amour 
courtois pour donner à ceci sa portée.  
C'est très éclairant, et ce sera très avantageusement 
relu à la lumière des formules que je peux enfin donner 
maintenant dans leur absoluité.  
 
Le rituel de l'approche, les stades de gradus, si je puis 
dire, vers une jouissance ménagée, mais aussi bien 
presque sacralisée, voilà quelque chose dont ce n'est pas 
un des côtés les moins amusants de l'affaire quand on 
l'approche et l'étudie, que de voir la maladresse… 

je ne peux pas la dire touchante,  
elle est simplement répugnante 

…avec laquelle les gens qui sont dans les lieux où se 
concentre le tout-venant de ces textes… 

qui bien sûr n'intéressent plus personne 
…ces gens qui sont irréductiblement professeurs… 

c'est-à-dire vivant dans des conditions que nous 
connaissons tous quand nous allons leur faire visite 
et dont je dirai que le symbole majeur a été donné 
très joliment par Anatole FRANCE sous le titre  
Le Mannequin d'osier  - il aurait fallu que je vous fasse un 
autre dessin : pour le mannequin d'osier, ça serait 
dans le sens inverse ! 

…cette espèce de stupeur, d'ahurissement qui les saisit :  



 289

 
« Et puis, mon Dieu, comment ces gens qui, à cette époque-là,  la nuit du Moyen-Age, étaient si peu 
raffinés…  

vous pensez, ils étaient moins raffinés que  
le professeur en question et sa bobonne ! 

…comment est-ce que ces gens avaient pu imaginer des hommages si exaltés, qu'est-ce que c'est que tout ça, 
toutes ces femmes que nous chantent les poètes, elles ont toutes, toutes le même caractère… »  
 
Évidemment qu'elles ont toutes le même caractère,  
c'est aussi un représentant de la représentation, elles sont comme les 
Vénus préhistoriques, elles ont toutes le même caractère.  
Ça ne veut pas dire que ces femmes n'existaient pas,  
ni que les poètes ne leur faisaient pas l'amour  
en fonction de leurs mérites !  
 
Il y a bien d'autres choses encore qui les stupéfiaient, 
y compris l'accent mis sur l'épreuve, la cruauté, mille 
autres choses de cette espèce. Je me suis bien amusé 
pendant deux mois et demi, et j'espère ceux qui 
m'écoutaient alors, j'essaierai de remettre ça au propre 
d'une façon qui se transmette.  
 
En tout cas c'est un hommage, enfin c'est ce qui nous en 
reste, rendu par la poésie à ce qui est à son principe,  
à savoir le désir sexuel, la tentative, autrement dit,  
de dépasser ce qu'il en est… 

quoi qu'on en dise dans le texte de FREUD 
…de l'amour accessible, en dehors de techniques spéciales,  
à savoir de rester toujours étroitement narcissique. 
 
Seulement il y a l'autre versant, le rapport de la 
sublimation à ce qu'on appelle l’œuvre d'art.  
Quand FREUD nous dit que la sublimation donne la 
satisfaction de la pulsion, et ceci dans une production 
dont après tout la caractéristique de l'estime que lui 
donne le social est tout à fait inexpliquée.  
 
Pourquoi diable… 

alors que nous avons tellement de soucis 
…si ce n'est bien sûr l'hypothèse du divertissement, 
à savoir que c'est justement pour ne pas nous occuper des 
soucis qui sont beaucoup plus importants que nous prenons 
goût à quelques-unes des choses qui sont déversées à la 
portée de nos bourses sous la forme de romans, tableaux, 
poésies et nouvelles.  



 290

La chose prise sous ce jour paraît sans issue.  
 
Néanmoins je ne vous ferai pas… 

de ce que j'introduirai la prochaine fois 
…une entrée trop rapide. 
 
Le rapport de la sublimation avec la jouissance… 

puisque c'est de cela qu'il s'agit 
…en tant qu'elle est jouissance sexuelle, ne peut 
s'expliquer que par littéralement ce que j'appellerai 
« l'anatomie de la vacuole ».  
 
C'est pourquoi j'ai fait à droite le tracé de ce quelque 
chose de cerné qui la représente, la vacuole.  
 

 
 
Un instant imaginez-vous cette vacuole comme étant  
ce qu'a d'appareil auditif un de ces animalcules  
qu'on appelle, je ne sais pas pourquoi, primitifs… 

rien n'est plus primitif qu'autre chose 
…mais prenez une daphnie, ça ressemble à une minuscule 
crevette, mais en beaucoup plus simple, ça se trouve dans 
tous les cours d'eau.  
 
La daphnie, dans je ne sais quoi dont on peut dire qui 
lui sert d'organe auditif mais en même temps vestibulaire 
c'est-à-dire équilibratoire, a ce qu'on appelle un otolithe… 
si je sais tout ça, c'est parce que j'ai regardé les 
comptes rendus : c'est l'article d'un psychanalyste,  
je vous dirai lequel la prochaine fois, qui a attiré  
là-dessus mon attention. Ça devient très amusant si, à la 
place de l'otolithe, vous mettez un petit bout de fer  
et qu'après vous jouez avec des aimants autour.  
Ça la fait jouir ! Naturellement on peut le présumer aux 
attitudes diversement extraordinaires qu'elle peut 
prendre. Tout à fait un homme dans sa vie morale ! 



 291

Voilà ce que je veux vous indiquer en introduction à la 
prochaine fois : c'est que l'objet(a) joue ce rôle par rapport 
à la vacuole, autrement dit il est ce qui chatouille  
das Ding par l'intérieur. Voilà.  
 
C'est ce qui fait le mérite essentiel de tout ce qu'on 
appelle oeuvre d'art.  
 
Néanmoins la chose mérite d'être détaillée.  
 
Et comme l'objet(a) a plus d'une forme… 

comme l'énonce expressément FREUD en disant  
dans son analyse de la pulsion, que l'objet  
ça peut être très variable, ça valse 

…néanmoins nous sommes arrivés à en énoncer quatre,  
entre :  
 

- l'objet oral, 
  

- l'objet anal, 
 

- l'objet si vous voulez scoptophilique et 
 

- l'objet sado-masochique quel est-il, celui-là ?  
 
Disons qu'à propos de celui-là, la prochaine fois  
vous réserve des surprises. 
 



 292

19  Mars  1969                             Table des séances 
 
 
                  Jacques NASSIF 
 
 
J'annonce la couleur :  
Je ne ferai pas mon séminaire… 

appelez cela comme vous voudrez :  
mon séminaire, ma leçon, enfin mon truc 

…Je recommence.  
 
Ce n'est pas pour rien que vous ne m'avez pas entendu 
d'abord. Je ne suis pas porté à parler fort,  
parce que je ne suis pas porté à parler du tout.  
Et d'ailleurs c'est ce que je vais faire,  
ou plus exactement, ne pas faire.  
 
J'ai l'intention de ne pas vous parler aujourd'hui.  
Ça a un certain côté soulageant.  
Parce qu'il peut bien arriver que j'en ai ma claque ! 
Mais enfin, justement, ce n'est pas soulageant parce que, 
comme vous le voyez, je suis assez fatigué.  
 
Fatigué, pour des raisons très simples.  
Imaginez ce que vous voudrez, une petite « Hong Kong » 
comme ça, pendant le week-end, parce que naturellement  
un psychanalyste ne peut se permettre d'être malade  
que pendant le week-end.  
 
Enfin, le résultat est là, je ne vous parlerai pas 
aujourd'hui. D'ailleurs c'était ce à quoi je m'étais 
résolu, de vous dire :  
 

« Eh bien écoutez, voilà : je me fais porter malade. Le séminaire  
    - comme vous appelez cela –   n'aura pas lieu aujourd'hui. » 

 
et puis voilà, m'en aller.  
Ce serait trop simple.  
 
J'ai déjà annoncé la dernière fois le plaisir que je 
pourrais avoir d'entendre quelque chose qui me viendrait 
en réponse, un certain témoignage qui pourrait me venir 
de ce que fait, de ce qui peut arriver à vous de ce que 
j'essaye de dessiner cette année.  



 293

Il est évident que bien des choses me poussent à le 
désirer. D'abord, un certain sentiment de ce que pourrait 
être, à la limite, ce que je fais en poursuivant ici,  
ce qui s'épingle, on ne sait pas trop pourquoi, en fait, 
comme enseignement.  
 
Est-ce que ça a vraiment le cadre d'un enseignement, à part 
que cela se passe dans le périmètre de l'École Normale ?  
Ce n'est pas sûr. Et puis, mon Dieu, c'est bien le cas de 
le dire aujourd'hui, pourquoi est-ce qu'il y aurait tant 
de monde ?  C'est vraiment un problème.  
 
Mais il faut croire quand même que ça doit avoir quelque 
chose d'intéressant, comme ça. Je n'ai aucune raison de 
croire que ce soit à longue portée, du train où vont les choses,  
je veux dire cet intérêt pris à ce qui se passe ici. 
 
Il m'est arrivé cette semaine… 

forcément pas très stimulante, n'est-ce pas, j'ai 
rarement 39°, j'ai mis un certain temps, j'ai mis 
deux jours à me dire que c'est sûrement parce qu'il 
doit y avoir quelque chose comme cela, de pas très 
stimulant dans cet état, qui dure encore 

…de me demander ce qui se passait ici.  
 
Alors j'ai fait une hypothèse de travail… 

c'est bien le cas de le dire 
…que ce que je faisais ici, que vous le sachiez ou pas,  
a vraiment toute la nature d'un travail.  
C'est ce que, peut-être, peuvent vous permettre d'entrevoir 
certaines des choses que j'ai dites cette année.  
 
Mais enfin, c'est certain…  

La façon dont je vous parle d'habitude, quand j'ai 
mes petits papiers, qui peuvent vous étonner, je les 
regarde plus ou moins, il y en a beaucoup, il y en a 
sûrement trop mais enfin, ça a vraiment tous les 
caractères de ce qui se passe sur un établi - et 
pourquoi pas ? - voire, sur une chaîne. Les papiers 
viennent bien de quelque part et finiront aussi par 
se transmettre à d'autres. Et avec ça, en effet,  
il se passe quelque chose sur quoi, quand je sors,  
je suis toujours assez perplexe pour interroger,  
avec quelquefois un peu d'angoisse, ceux dont je sais 
qu'ils peuvent me dire quelque chose qui m'intéresse  



 294

 
…il est certain que j'ai fait là-dessus quelque chose qui 
a vraiment le caractère d'un travail qu'on a réalisé avec 
un certain matériel et qui est quelque chose de 
construit, de réalisé : une production. Évidemment, c'est 
intéressant, c'est intéressant à voir faire. Ce n'est pas si 
répandu, d'avoir l'occasion de voir quelqu'un faire son travail.  
 
Pour la plupart d'entre vous, enfin, j'ai le sentiment 
que ce qu'il vise, ce travail, ce à quoi il est destiné, 
ne peut que leur échapper complètement. C'est encore plus 
intéressant. Seulement ça donne à la chose… 

le fait de regarder travailler quelqu'un  
sans savoir où ça va, à quoi ça sert 

…ça donne une dimension un peu obscène à la chose.  
 
Naturellement, ce n'est pas vrai pour tout le monde.  
Il y en a qui savent très bien à quoi ça sert.  
Enfin, à quoi ça sert à terme limité.  
 
Puisque je suis en train de pousser cette métaphore ouvrière,  
je dirai que mes patrons, eux, savent à quoi ça sert.  
Ou, inversement, si vous voulez, que ceux qui savent  
à quoi ça sert sont mes patrons.  
Il y en a ici qui en font partie.  
C'est pour eux que je travaille.  
 
Et puis il y en a quelques autres qui sont entre les deux 
classes et qui, eux aussi, ont une idée à quoi ça sert. 
C'est ceux-là qui, en quelque sorte, insèrent le travail 
que je fais ici dans un autre texte, ou dans un autre 
contexte, qui est celui de quelque chose qui se passe, 
pour l'instant, à ce qu'on appelle le niveau de l'Université.  
 
J'y suis très intéressé.  
Je veux dire qu'il y a quelque chose dans ce qui se passe 
à nouveau dans l'Université qui a le plus étroit rapport 
avec ce que je fais comme travail. À cause de cette 
température et de cette halte qu'elle me donnait… 

enfin, on ne peut pas savoir combien on est heureux 
de profiter d'un 39°, je veux dire, on est forcément…  
on peut habituellement se mettre à la position 
horizontale, c'est très agréable 

…enfin, quand ça se tasse un peu, à un certain tournant, 
on peut aussi ouvrir des choses, des journaux amusants. 



 295

Il y en a un, vous savez, celui qui est dirigé par le 
nommé Jean DANIEL, qu'on appelle Le Nouvel Observateur.  
On l'appelle sans doute ainsi pour faire croire qu'il y a 
du nouveau dans l'observé.  
On aurait tort de s'y attendre, et la preuve c'est que  
ce que j'ai pu y lire comme ça, à l'horizontale,  
c'est une espèce de truc qui, si mon souvenir est bon, 
est quelque chose qui s'appelle La jeunesse piégée.  
Je ne sais pas pourquoi, c'est peut-être dû à mon 39°, 
mais ça m'a rendu enragé.  
 
D'abord, le titre, n'est-ce pas.  
Que toute personne qui emploie le mot piégé sache qu'on 
considère l'usage de ce mot comme répugnant - c'est une 
idée à moi - une façon de chatouiller grossièrement 
l'angoisse de la castration, surtout quand on parle à la jeunesse, 
et pour l'instant ça me paraît du plus mauvais ton.  
Et puis, ma foi, il n'y a que des choses, bien sûr,  
très astucieuses, très pertinentes.  
 
Il n'y en a peut-être pas une seule qui, à la prendre 
comme phrase… 

comme indication de justification,  
légitimation de tout ce que vous voudrez 

…pas une phrase contre laquelle je puisse évidemment, 
sérieusement élever une opposition.  
Tout cela est très bien.  
 
Il est très ennuyeux que ça laisse complètement de côté 
ce dont il s'agit. Car, bien sûr, je ne suis contre 
aucune des formes, fussent-elles les plus extrémistes,  
de ce qui associe, pour l'instant, la contestation comme 
s'exprime la contestation étudiante avec les conjonctions 
les plus révolutionnaires.  
 
Mais je pense que rien de tout ça n'échappe à l'axe de 
quelque chose qui s'est produit comme suite à certains faits, 
de certains faits qui sont ceux-ci : que l'Université 
était insuffisante à remplir sa fonction et que,  
tout d'un coup, ça a été à un tel point, à un tel excès, 
croit-on, que c'est pour ça qu'il y a eu « Mai », disons. 
C'est un point très sérieux, quant à l'interprétation de 
la chose.  
 
 



 296

Elle était insuffisante au regard d'une certaine fonction 
traditionnelle, d'un certain temps de gloire qui a pu 
être la sienne et qui a répondu à l'emploi, selon les 
époques, de diverses fonctions, qui ont eu des incidences 
diverses, justement selon les époques, concernant la 
transmission du savoir. 
Si nous nous plaçons du point de vue de la qualité,  
de l'éclat, du rayonnement historique, il est certain que 
depuis quelque temps ça ne prenait pas une tournure 
particulièrement brillante, mais enfin, il y avait des 
îlots qui tenaient encore très bien.  
 
Si elle s'est montrée insuffisante à un certain niveau, 
c'est qu'en raison de certaines exigences sociales elle 
n'était plus à la hauteur.  
Il faudrait se poser la question si le fait qu'elle ne 
fut pas à la hauteur… 

pas de toutes, mais de certaines 
…ça n'était pas, en fin de compte, intentionnel.  
Je veux dire, si, à prendre les choses sous l'angle du 
pouvoir, ce n'était pas là quelque chose qui était réglé 
justement de façon à ne pas lui faire trop d'embarras.  
 
Il est certain que certaine évolution, qui est celle de 
la science, risque de poser des problèmes tout à fait 
nouveaux, inattendus, aux fonctions du pouvoir.  
Après tout, la chose s'annonçait peut-être depuis quelque 
temps. C'est peut-être ainsi et, il faut bien le dire, ce 
serait vraiment avoir un effet de sens rétroactif que de 
s'apercevoir que c'est peut-être en fonction de ça que le 
mot révolution a pris un autre sens, un accent différent  
de celui qu'il a toujours eu dans l'histoire,  
où les révolutions, par définition, ne sont pas neuves.  
 
De toujours, les pouvoirs n'ont fini que par les 
révolutions. La Révolution, comme ça, avec un grand R,  
ne s'est peut-être pas aperçue assez tôt que c'est lié  
à quelque chose de nouveau qui se pointe du côté d'une 
certaine fonction du savoir, quelque chose qui se passe, 
qui le rend à vrai dire peu maniable de la façon 
traditionnelle. Pour tout de même un petit peu indiquer 
ce que je veux dire par là, je le ramènerai à ce quelque 
chose que j'avais indiqué tout à l'heure, à ce qui peut 
se produire de fascination concernant un travail dont on 
ne sait pas ce qu'il veut dire, ni où il mène.  



 297

De façon à exemplifier, pris dans le modèle que vous 
donne ce qui motiverait, dans ce supposé, votre présence 
ici, parce qu'évidemment, d'un certain côté, la référence 
que j'ai prise dans le rapport ouvrier-patron, il a aussi 
là ses prolongements.  
Le patron sait ce que fait l'ouvrier, au sens qu'il va 
lui rapporter des bénéfices, mais il n'est pas sûr qu'il ait une 
idée plus nette que l'ouvrier du sens de ce qu'il fait. 
Quand il s'agit de la chaîne chez Fiat, ou ailleurs,  
je parle de celle de Fiat parce que je l'ai déjà évoquée, 
ici ou ailleurs : j'y ai été.  
 
J'ai eu vivement ce sentiment, en effet, de voir des gens 
occupés à un travail sans que je sache absolument ce 
qu'ils faisaient. Moi ça m'a fait honte.  
À vous ça ne vous le fait pas, tant mieux.  
Mais enfin, j'ai été très gêné.  
J'étais justement avec le patron, Johnny… 

comme on l'appelle, comme je l'appelle 
…Johnny était aussi manifestement… enfin, lui aussi avait honte.  
 
Ça s'est traduit, après, par des questions qu'il m'a 
posées, qui avaient toutes cette visée apparente destinée 
à dissimuler son embarras, cette visée apparente de me 
faire dire que, selon toute apparence, ils étaient plus 
heureux là, chez lui, que chez Renault. 
 
Je n'ai pas pris au sérieux cette question que je n'ai 
interprétée, comme vous le voyez, que comme un 
déplacement, ou peut-être une façon d'éviter de ma part 
la question : « Enfin, à quoi est-ce que tout cela sert ? »  
 
Pas que je dise que le capitalisme ne serve à rien. Non. 
Le capitalisme sert justement à quelque chose et nous ne 
devrions pas l'oublier.  
C'est les choses qu'il fait qui ne servent à rien.  
Mais ça c'est une toute autre affaire.  
C'est justement son problème.  
 
Enfin, ce sur quoi il s'appuie, et c'est une grande 
force, devrait s'éclairer. Elle joue dans le même sens 
que celui que je vous disais tout à l'heure, elle va 
contre le pouvoir.  
Elle est d'une autre nature.  
Et elle donne au pouvoir de grands embarras.  



 298

Là aussi, c'est évidemment nachträglich, c'est après coup  
qu'il faut voir le sens de ce qui se passe.  
Le capitalisme a tout à fait changé les habitudes du 
pouvoir. Elles sont peut-être devenues plus abusives, 
mais, enfin, elles sont changées. Le capitalisme a 
introduit ceci, qu'on n'avait jamais vu, ce qu'on appelle 
le pouvoir libéral. 
 
Il y a des choses très simples dont, après tout, je ne 
peux parler que d'expérience très personnelle.  
Observez ceci : de mémoire d'historien on n'a jamais 
entendu parler d'organe de gouvernement qu'on quitte en 
donnant sa démission.  
Là où des pouvoirs authentiques, sérieux, subsistants, 
existent, on ne donne pas sa démission, parce que c'est 
très grave comme conséquence. Ou alors c'est une simple 
façon de s'exprimer, on donne sa démission, mais on vous 
abat à la sortie.  
 
J'appelle ça des endroits où le pouvoir est sérieux. 
L'idée de considérer comme un progrès, et encore libéral, 
les institutions où, quand quelqu'un a bien saboté tout 
ce qu'il avait à faire pendant trois ou six mois et s'est 
révélé un incapable, il n'a qu'à donner sa démission et 
il ne lui arrive rien.  
Au contraire, on lui dit d'attendre pour qu'il revienne 
la prochaine fois : ça veut quand même dire quoi ?  
On n'a jamais vu ça à Rome, enfin !  
Aux endroits où c'était sérieux ! On n'a jamais vu un 
consul donner sa démission, ni un tribun du peuple ! 
C'est, à proprement parler, inimaginable.  
 
Ça veut simplement dire que le pouvoir est ailleurs. 
Il est évident… 

tout le XIXème siècle l'éclaire 
…que si les choses se déroulent par cette fonction de la 
démission, c'est que le pouvoir est dans d'autres mains. 
Je parle du pouvoir positif.  
L'intérêt, le seul, de la révolution communiste,  
je parle de la révolution russe, est d'avoir restitué les 
fonctions du pouvoir. Seulement on voit que ce n'est pas 
commode à tenir, justement parce que dans le temps où 
c'est le capitalisme qui règne, le capitalisme règne 
parce qu'il est étroitement conjoint avec cette montée de 
la fonction de la science.  



 299

Seulement même ce pouvoir, ce pouvoir camouflé,  
ce pouvoir secret et… 

il faut bien le dire aussi 
…anarchique, je veux dire divisé contre lui-même,  
et ceci sans aucun doute de par son appareillement avec 
cette montée de la science, il en est aussi embarrassé 
qu'un poisson d'une pomme maintenant, parce qu'il se 
passe quand même, du côté de la science, quelque chose 
qui dépasse ses capacités de maîtrise.  
 
Alors ce qu'il faudrait c'est qu'il y ait au moins un 
certain nombre de petites têtes qui n'oublient pas ceci :  
c'est qu'une certaine association  permanente est vaine…  
de la contestation avec des initiatives non contrôlées 
dans le sens de la révolution, eh bien, c'est encore ce 
qui dans le système - le système capitaliste - peut le 
mieux le servir. 
 
Je ne suis pas en train de vous dire qu'il faut rentrer 
dans la réforme. La réforme elle-même, conséquence 
incontestable de l'émoi de Mai, est exactement de nature 
à en aggraver les effets. Si vous aviez des enseignants 
insuffisants, on vous en donnera à la pelle, et d'encore 
plus insuffisants, soyez-en sûrs !  
Les effets iront, par la réforme, toujours s'aggravant.  
 
La question est de savoir que faire au regard de ce 
phénomène. Il est certain qu'il ne peut pas y être 
répondu par un mot d'ordre, mais qu'un processus qui 
irait à éliminer les meilleurs, à la longue, par le biais 
de la contestation… 

qui s'impose, en effet, aux meilleurs 
…aurait exactement l'effet souhaité, qui serait de barrer 
à ces meilleurs mêmes, la route intéressante : ce joint, 
cet accès à un point tournant, à un point sensible, à un 
point mis au présent, concernant la fonction du savoir 
sous son mode le plus subversif.  
 
Car ce n'est évidemment pas au niveau des clameurs agitatoires 
que peuvent s'affiner, se traiter, se produire ce qui 
peut faire tournant décisif en quelque chose.  
Je ne dis pas quoi, et pour les meilleures raisons,  
c'est justement qu'on ne peut pas le dire.  
 
 



 300

Mais ce n'est pas ailleurs que là que peut se présenter 
un nouveau, le seul nouveau au nom duquel peut apparaître 
ce qui fonde la mise en question de ce qui s'est présenté 
jusqu'ici, comme tel ou tel, comme philosophie à savoir 
toute fonction tendant à mettre de l'ordre,  
un ordre universel, un ordre unitaire, ce mode de rapport 
à nous-mêmes qui s'appelle le savoir. 
 
Ce piège, qui consiste à refuser et à ne rien faire de 
plus, est à proprement parler, pour l'instant, pour tout 
ce qui existe, pour tout ce qui subsiste, le plus lourd 
d'inconvénients.  
La promesse assurée de subsister et de la plus fâcheuse 
manière, pour quiconque se fait des illusions sur ce 
qu'on appelle le progrès, et j'entends poser ceci :  
je ne puis… 

pour revenir à ce quelque chose,  
comme ça, qui y a servi d'occasion 

…qu'y trouver un signe de plus, dans le fait que 
l'entourage de celui sous le nom duquel… 
puisque c'est une interview qui a permis cet article sous 
le titre de Jeunesse piégée  
et que, puisqu'il en est ainsi, je ne puis faire,  
à ce niveau, que lui décerner le titre de ce qui, 
 à ce propos, a toujours été ma pensée, à savoir qu'après 
tout, la pensée ne va pas plus loin, objectivement,  
que celle d'un amuseur. Ceci est assez grave.  
 
C'est le témoignage, après tout, d'un homme qui a vécu 
assez longtemps pour témoigner, en quelque sorte, de deux 
entre-deux guerres.  
Celle entre les deux précédentes, que j'ai vécue avec 
GIRAUDOUX, PICASSO et les autres surréalistes, et il n'y 
avait que GIRAUDOUX, dans tout ça, d'original, c'est vous 
dire que je ne me suis pas beaucoup amusé.  
PICASSO existait de bien avant.  
 
Quoique vous en pensiez, les surréalistes c'était un 
réédition : tout ce qui a fait leur nerf avait existé 
avant 1914, tout ce qui a projeté ce je ne sais quoi 
d'irréductiblement insatisfaisant dans leur présence 
entre 1918 et 1939. On observera que j'ai été leur ami  
et que je n'ai jamais signé avec eux la moindre chose.  
 
 



 301

Cela n'a pas empêché une petite crapule, du nom de 
LAURIN, qui était canadien, de s'en apercevoir et d'en 
faire… 

je ne sais pas… comme ça pour initier le public du 
Saskatchewan, de ce que je pouvais être 

…afin de faire grand état de cette racine surréaliste,  
il y avait aussi PARCHEMINEY, toute spéciale tête de pipe 
de la première équipe avec laquelle j'ai été associé qui 
tenait beaucoup à ça.  
 
Je lui ai dit expressément qu'il n'y avait pas lieu d'en 
tenir compte, puisque moi-même j'avais pris soin de ne 
marquer, à aucun degré, mon lien.  
Ça ne l'a pas empêché d'écrire Lacan et les surréalistes.  
On ne saurait nourrir avec trop d'exactitude l'erreur. 
 
Et puis, depuis la nouvelle entre-deux guerres… 

entre-deux guerres ratée puisque le bout n'y est pas, 
c'est bien ce qui les embarrasse, c'est bien là 
l'échéance, c'est que le pouvoir capitaliste, ce 
singulier pouvoir dont je vous prie de mesurer la 
nouveauté, a besoin d'une guerre tous les vingt ans. 
Ce n'est pas moi qui ai inventé cela, d'autres l'ont 
dit avant moi. Cette fois ci, il ne peut pas la 
faire, mais enfin, il va bien y arriver quand même. 
Il ne peut pas la faire et pendant ce temps il est 
bien embêté 

…enfin, dans cette entre-deux guerres il y a eu SARTRE.  
 
Il n'était pas plus amusant que les autres.  
Alors moi ça ne m'a pas ému.  
Je n'en ai jamais rien dit, mais enfin c'est curieux, 
n'est-ce pas, qu'on éprouve le besoin d'encourager 
tellement ces jeunes à se ruer contre les obstacles  
qu'on met devant eux, comme ça, à aller au casse-pipe, 
en somme, et un casse-pipe tout à fait médiocre.  
 
C'est très beau, n'est-ce pas, de pouvoir aller contre 
les appariteurs musclés, parce que j'approuve ce quelque 
chose qu'on appelle le courage. Le courage ce n'est pas 
un très grand mérite, le courage physique.  
Je ne me suis jamais aperçu que ça fasse un problème.  
Je ne pense pas que ce soit à ce niveau-là que ça soit 
décisif. C'est surtout sans aucun intérêt.  



 302

Dans l'occasion, se ruer contre les obstacles qu'on vous 
présente, c'est exactement faire comme le taureau,  
n'est-ce pas. Il s'agirait justement de passer ailleurs 
que là où il y a des obstacles. En tout cas, de ne pas 
s'intéresser spécialement aux obstacles. 
 
Il y a dans tout ça une véritable tradition d'aberration. 
On commence par dire que les philosophies par exemple au 
cours des siècles n'ont été que des idéologies, à savoir 
le reflet de la superstructure, des classes dominantes. 
Alors la question est réglée.  
Elles n'ont aucun intérêt. Il faut viser ailleurs.  
Pas du tout !  
 
On continue à se battre contre des idéologies en tant 
qu'idéologies.  
Elles sont là pour ça.  
C'est tout à fait vrai que toujours il y a eu, 
naturellement, des classes dominantes ou jouissantes,  
ou les deux, et qu'elles ont eu leurs philosophes.  
Ils étaient là pour se faire engueuler à leur place.  
On le fait, c'est-à-dire qu'on suit la consigne.  
 
En fait, ce n'est pas du tout exact, n'est-ce pas,  
ce n'est pas du tout exact !  
KANT n'est pas le représentant de la classe dominante  
à son époque.  
KANT est encore non seulement parfaitement recevable, 
mais vous feriez bien d'en prendre de la graine,  
ne serait-ce que pour essayer de comprendre un petit peu 
ce que je suis en train de vous raconter concernant  
l'objet petit(a). Enfin ce qui va venir là-dessus. Oui. 
 
La fois dernière, je vous ai parlé de la sublimation. 
Alors, évidemment, il ne faut pas tout de même, en rester 
là. Ce n'est pas par hasard, quand même, que c'est en ce 
point qu'il y a une petite suspension, ou un petit 
suspense, comme vous voudrez.  
Essayer de décrire les rapports de cette co-présence vue 
de votre côté ?  
Du mien ? La question se pose.  
Mettons-là du côté de la sublimation.  
Il vaut mieux, en tout cas, la mettre là aujourd'hui, 
parce que ça vous met en position de pôle féminin.  



 303

Ça n'a rien de déshonorant, surtout au niveau où je l'ai 
placé, la plus haute élévation de l'objet. 
Il y a des choses que je n'ai pas soulignées la dernière 
fois, mais, enfin, j'espère qu'il y a de bonnes oreilles. 
L'idée que la sublimation c'est cet effort pour permettre 
que l'amour se réalise avec la femme, et pas seulement… 
enfin, de faire semblant que ça se passe avec la femme. 
Je n'ai pas souligné que dans cette institution de 
l'amour courtois, en principe, la femme n'aime pas.  
Tout au moins, qu'on n'en sait rien.  
Vous vous rendez compte quel soulagement ?  
D'ailleurs, il arrive quand même quelquefois, dans les 
romans, il arrive qu'elle s'enflamme.  
On voit aussi ce qui arrive à la suite.  
Au moins, dans ces romans-là, on sait où on va.  
 
Enfin, dans une sublimation comme celle qui, peut-être,  
se réalise ici, je dis ça parce qu'il est grand temps de 
le dire avant que nous abordions une autre phase, que 
j'ai amorcée la dernière fois, de la sublimation, celle 
qui est au niveau pulsionnel et qui - hélas ! - peut-être 
nous concerne bien plus, dont j'ai donné le premier 
prototype dans la forme de « la fonction du grelot ».  
Quelque chose de rond avec un petit truc - l'objet petit(a) - qui 
s'agite fortement à l'intérieur. Usons donc, avant cette 
entrée en scène, de formes plus agréables. 
 
Au niveau donc, des rapports homme-femme, si du côté de 
mon audience je n'ai pas à craindre qu'il arrive des 
folies, néanmoins, si quelqu'un maintenant voulait bien 
tout de même m'apporter un signe d'audition en posant une 
question, soit à propos de ce que je viens de dire, soit, 
ce que j'aimerais mieux, à propos de ce que j'énonce 
depuis le début de l'année, j'aimerais qu'une question ou 
deux me viennent, sur ce terrain sympathique pour lequel, 
vous voyez, je fais moi-même l'effort courtois de ne pas 
faire défaut, même le jour où je suis à bout de forces. 
Qui est-ce qui veut poser quelques questions ? 
 
Ne m'incitez pas trop au découragement.  
Parce que, après tout, je pourrais aussi, moi, être tenté 
par la démission.  
Supposez, par exemple, que ceux que j'ai appelés mes 
patrons, à savoir les gens pour qui je travaille,  



 304

ne menacent pas, dès que mon travail prend des 
conséquences qui les intéressent, ne menacent pas,  
eux, de leur démission. Ça pourrait arriver un jour.  
Eh bien! je me contenterai de faire mon travail devant 
eux.  
Vous n'êtes là, tous, tous ceux qui ne sont pas, en 
somme, des psychanalystes à mes yeux, enfin, de mon point 
de vue, ma principale utilité c'est de leur donner bien 
le sentiment qu'ils ne peuvent pas, eux, m'empêcher de 
continuer à faire mon travail.  
 
Même si personne ne me répond, de ce champ qui est celui 
des non-psychanalystes, je vois des figures très 
intéressantes là-bas.  
Je connais mon monde, quand même. 
Si personne de ceux qui ne sont pas psychanalystes  
ne me donne jamais une réponse, mais vraiment une réponse 
qui m'amuse un peu, supposez qu'un jour je sois arrivé 
quand même à les décrocher, les psychanalystes, à leur 
montrer qu'il serait tout aussi intéressant pour eux de 
travailler parce qu'ils croient que c'est le privilège  
du psychanalysant : ce qu'il y a d'absolument abusif dans 
ma façon de travailler pour eux, c'est que je fais, en 
somme, ce que fait le psychanalysant.  
 
Eux, ont remis définitivement le travail dans les mains 
du psychanalysant. Ils se réservent l'écoute.  
Il y en a un là, aux dernières nouvelles, celui qui les 
convoque : « Venez m'écouter écouter. Je vous convoque à l'écoute de mon écoute ». 
 
Maintenant, peut-être, je vais arriver à faire basculer 
quelque chose du côté de ce terrain étrange, étroitement 
lié en ses points vifs, sur ce qu'il en est de cette 
subversion de la fonction du savoir.  
Mais je ne ferai pas de séminaire ouvert.  
Je trouve ça pas très sérieux.  
 
D'une façon, je m'interroge devant le mot « manier le 
savoir », parce que ce mot « manier » commence à prendre 
une extension inquiétante. Il y en a un - un type en or 
d'ailleurs - qui est venu me trouver, qui fera très bien.  
Naturellement, dans la première rencontre avec moi, il 
arrive des choses.  
Il est revenu la seconde fois parce qu'il faut voir 
quelqu'un au moins deux fois.  



 305

Il m'a dit que la fois précédente il y avait manipulé. Je me 
suis creusé la cervelle.  
Je lui ai fait expliquer : ça voulait dire que je l'avais 
manipulé.  
Il est toujours intéressant de voir le glissement des mots. 
Le mot manipuler est devenu maintenant dans le vocabulaire 
permanent, par une espèce de fascination qui tient à 
ceci, qu'on ne pense pas qu'il puisse y avoir d'action 
efficace sur un groupe quelconque sans le manipuler.  
Ceci, comme ça, d'une façon désormais admise, reconnue. 
Et, après tout, ce n'est pas sûr qu'en effet, comme on 
dit, le pire est peut-être sûr, mais enfin, c'est peut-
être bien ça, oui.  
 
Mais alors, que ça prenne une valeur active quand on est 
manipulé, c'est là un point de bascule que je vous 
signale. S'il doit se répandre, vous m'avertirez si vous 
le voyez se poursuivre comme ça. 
Enfin, ce n'est évidemment pas les meilleures conditions 
pour la poursuite des questions concernant le savoir au 
niveau où elles sont présentifiées, dans la mesure où la 
psychanalyse peut y apporter quelque chose.  
 
J'ai, la dernière fois, mis en valeur le livre de ce cher 
DELEUZE sur la Logique du Sens. J'ai demandé à Jacques NASSIF… 
puisqu'à la vérité je ne suis pas étonné, je suis, comme 
on dit, très amertumé de l'absence totale de réponse 
après une provocation poussée aussi loin. Ce n'est pas de 
la manipulation, justement. Il y a d'autres façons   d'opérer.  
Mais ce total silence, cette totale absence de réponse à 
mes appels désespérés d'au moins un petit témoignage !  
 
Je vous laisse un examen de rattrapage, on peut m'écrire. 
L'écrit se passe après l'oral. Enfin, si un jour, à la 
fin de l'année, je faisais deux ou trois séances à portes 
closes, sachez qu'à part les personnes que je connais 
déjà, les personnes qui m'auront écrit auront un 
privilège. 
 
NASSIF, est-ce que vous vous sentez encore le courage, 
après cette séance épuisante, du moins pour moi,  
de prendre ici la parole ?  
 
Eh bien, vous êtes rudement gentil ! 
  



 306

 
Jacques NASSIF 

 
 
 
 
Avec le temps qui me reste, je vais devoir aller très 
vite à l'essentiel. La seule chose que j'aurais voulu 
dire concernait la demande que LACAN avait faite  
en ce qui concerne une note située à quasiment la 
dernière page du livre de DELEUZE, page 289, c'est-à-dire 
au bout de pas mal de séries, comme il s'exprime.  
Je me demande comment c'est possible.  
 
Si DELEUZE met cette note à la fin, c'est sans doute  
que véritablement toutes les séries qu'il a développées 
convergent.  
 
Il est donc pratiquement impossible, surtout avec le 
temps qui me reste, d'essayer de répondre à DELEUZE  
en ce qui concerne le texte qu'il cite.  
Je vous relis du moins cette note, page 289 : 
 
« Ne pouvant pas suivre ici la thèse de Jacques Lacan, du moins comme nous la connaissons :  
par Laplanche et Leclaire, dans l'Inconscient… p.111 et suivantes des Temps modernes de juillet 61.  
D'après cette thèse, l'ordre primaire de langage se définirait par un glissement perpétuel du signifiant sur  
le signifié, chaque mot étant supposé n'avoir qu'un seul sens et renvoyer aux autres mots par une série 
d'équivalents que ce sens lui ouvre. Au contraire dès qu'un mot a plusieurs sens qui s'organisent d'après  
la loi de la métaphore, il devient stable d'une certaine manière, en même temps que le langage échappe  
au processus primaire et fonde le processus secondaire.  
C'est donc l'univocité qui définirait le primaire et l'équivocité la possibilité du secondaire (page 112).  
Mais l'univocité est considéré ici comme celle du mot, non pas comme celle de l'Être qui se dit en un seul  
et même sens pour toute chose, ni du tout du langage qui le dit. On suppose que l'univoque est le mot,  
quitte à conclure qu'un tel mot n'existe pas, n'ayant aucune stabilité et étant une fiction.  
Il nous semble au contraire que l'équivocité caractérise proprement la voix dans le processus primaire, et 
s'il y a un rapport essentiel entre la sexualité et l'équivocité, c'est sous la forme de cette limite à l'équivoque 
comme véritable caractère de l'organisation secondaire inconsciente ».  
 
Et pour essayer de voir ce qui est en question ici,  
je crois que le mieux serait, très vite, d'essayer de 
reprendre devant vous l'analyse que fait DELEUZE dans  
sa troisième série - employons son mot - qui concerne  
la proposition. 
 
Je vais essayer, à propos de cette série, d'expliciter 
d'une façon nouvelle ce que LACAN présente comme axiome 
quand il dit qu'il n'y a pas de métalangage.  
 



 307

En essayant d'introduire du même pas la catégorie de sens, 
ou la catégorie d'événement qui sont articulés l'une à l'autre 
et qui permettraient justement de voir à quel point  
le texte de LAPLANCHE - que j'ai relu - passe à côté  
de quelque chose que le livre de DELEUZE permet,  
au contraire, de voir et de mettre en place de façon  
tout à fait neuve et, pour nous, fondamentale.  
 
En effet, DELEUZE écrit aussi, quelque part dans ce 
livre, que la psychanalyse devrait se faire science de 
l'événement. C'est cette formule… 

que je m'étais permise au Congrès de Strasbourg 
…que je vais essayer de commenter en suivant ce chapitre. 
 
Il commence, en effet, par ce postulat :  
il appartient aux événements d'être exprimés ou exprimables. 
Ces événements sont exprimés dans des propositions.  
Mais il y a beaucoup de rapports dans la proposition. 
Quel est celui qui convient aux événements ? Et alors 
DELEUZE analyse différentes catégories de ce rapport.  
 
- La première est la désignation.  
C'est le rapport de la proposition à un état de choses 
extérieur.  
 
- La désignation, deuxièmement, opère par associations de mots 
avec les images qui doivent représenter plus ou moins 
bien ce qui est en question à l'extérieur, le datum,  
qui est individué, ce qui implique donc la nécessité 
d'une sélection qui permet de dire, c'est cela,  
ou ce n'est pas cela, au niveau du langage.  
 
- Troisièmement, il y a des indicateurs qui permettent de désigner 
et qui sont comme des formes fixes pour la sélection  
des images auxquelles on les rapporte.  
 
- Enfin, logiquement, quatrièmement, la désignation a pour 
critère et pour élément, le vrai et le faux. 
 
Il analyse que ce n'est pas la désignation qui permet  
de voir ce qui est en question dans l'événement.  
Alors, serait-ce la manifestation ?  
La manifestation c'est le rapport de la proposition,  
non pas à ce qui lui est extérieur, qui est un état  
de chose, mais au sujet qui parle et qui s'exprime.  



 308

Elle n'opère pas par association de mots, mais elle 
énonce des désirs et des croyances qui sont des 
inférences causales et non pas des associations.  
 
La manifestation rend possible la désignation.  
 
Ce sont les associations qui dérivent des inférences,  
et non l'inverse.  
 
Ceci peut se confirmer par l'analyse linguistique,  
qui justement montre la fonction des manifestants ou des 
embrayeurs, dont le « je », qui est le manifestant de base 
et auquel se rapporte l'ensemble des indicateurs. 
  
Mais alors, ce qu'il faut voir c'est qu'il y a, 
quatrièmement, un déplacement des valeurs logiques.  
 
Ce n'est plus le vrai et le faux, mais la véracité et la tromperie  
qui concernent la manifestation.  
 
Ce qui est évident, si on retourne à DESCARTES. 
 
Le troisième rapport auquel on a affaire dans la proposition, 
ce n'est plus, justement, un rapport de la proposition à ce qui 
est extérieur ou au sujet qui l'énonce, mais un rapport 
du mot, considéré comme élément de la proposition, avec 
des concepts universels ou généraux, et des liaisons syntaxiques 
de ces mots avec des implications de concepts.  
 
Alors, ce rapport c'est la signification, qui permet de 
considérer tout élément de la proposition comme signifiant 
des implications de concept, et la proposition n'intervient 
à son tour, que comme élément d'une démonstration,  
soit comme prémisse, soit comme conclusion. 
 
Sur le plan linguistique, les signifiants sont 
essentiellement « implique » et « donc », c'est-à-dire  
les signes de l'implication et de l'assertion qu'il faut 
rigoureusement distinguer, nous allons voir pourquoi  
un peu plus loin.  
 
L'implication c'est le signe du rapport entre prémisse et conclusion.  
 
L'assertion c'est le signe de la possibilité d'affirmer la 
conclusion pour elle même, à l'issue des implications. 



 309

Cette signification se distingue donc de la désignation qui renvoie 
au procédé direct, alors que la signification de la proposition 
ne se trouve toujours que dans le procédé indirect qui lui 
correspond, c'est-à-dire dans son rapport avec d'autres 
propositions, ce qui signifie, sur le plan logique,  
la quatrième partie, chacun de ces rapports est analysé 
suivant quatre angles.  
 
Sur le plan logique, donc, la signification se définit 
comme une démonstration au sens le plus général,  
donc non seulement syllogistique et mathématique,  
mais aussi au sens physique des probabilités, ou au sens 
moral des promesses et des engagements.  
 
Et la valeur logique de la signification ainsi comprise, 
ce n'est plus la vérité par opposition au faux, le vrai 
par opposition au faux, la vérité par opposition à  
la tromperie, mais la condition de vérité.  
 
La proposition conditionnée ou conclue peut être fausse. 
Ce qui importe c'est l'ensemble des conditions sous 
lesquelles une proposition serait vraie.  
Ainsi, la condition de vérité ne s'oppose pas au faux, 
mais à l'absurde : ce qui est sans signification  
ne peut être ni vrai, ni faux. 
 
Alors, la question qui se pose est de savoir lequel  
de ces trois rapports fonde l'autre.  
 
Si on reste au niveau de la parole, la manifestation est 
première, c'est le « je », qui est premier non seulement 
par rapport à toute désignation qu'il fonde, mais par 
rapport aussi aux significations qui l'enveloppent.  
 
Mais de ce point de vue les significations conceptuelles 
ne valent pas et ne se définissent pas elles-mêmes,  
elles restent sous-entendues par le « je » qui est  
lui-même une signification immédiatement comprise, 
identique à sa propre manifestation.  
 
Dans l'ordre de la langue, au contraire, les significations 
justement valent et se développent pour elles-mêmes.  
La proposition apparaît comme prémisse ou conclusion  
et comme signifiant des concepts, avant de manifester  
un sujet ou de désigner un état de choses.  



 310

 
Et c'est le rapport du mot au concept qui jouit seul  
de la nécessité, alors que sur le plan linguistique  
les autres rapports de la proposition au sujet qui parle, 
et de la proposition à l'état de chose, sont manifestes 
et restent arbitraires. Ils n'en sortent qu'en tant qu'on 
les réfère à un rapport de signification, justement.  
 
C'est donc que seule la constance du concept peut 
permettre de faire varier les images associées au mot,  
ou dans la désignation, et que seuls les concepts et 
implications de concepts permettent de faire des désirs 
un ordre d'exigences distinct de l'urgence des besoins, 
de faire des croyances un ordre d'inférence distinct des 
simples opinions. 
 
Alors, la question qui se pose est de savoir si la 
signification va permettre de fonder les deux autres 
rapports.  
 
C'est ici que les choses se nouent.  
Le problème pourrait s'exprimer en ces termes :  
l'assertion après le « donc » suppose qu'on l'affirme pour 
elle-même, indépendamment des prémisses, c'est-à-dire que 
nous la rapportons à l'état de choses qu'elle désigne, 
indépendamment des implications qui en constituent la 
signification.  
 
On peut détacher, donc, la désignation de l'assertion,  
la signification de l'implication.  
 
À cela il faut deux conditions : 
 
1) que les prémisses soient vraies, et on voit bien qu'on 
est obligé, à ce moment, de sortir du pur ordre de 
l'implication et de les rapporter à un état de choses 
désigné qu'on présuppose. 
 
2) mais supposons que les prémisses soient vraies.  
Est-ce que la proposition Z, qu'on conclut de A et B,  
ne peut être détachée des prémices et affirmée pour soi 
que si l'on admet que la proposition C, suivant laquelle 
si A et B sont vrais alors Z est vrai, est vraie ?  
 
Et ainsi de suite. 



 311

 
J'aurais voulu vous lire une partie du Paradoxe de Lewis CARROLL  
« Ce que Achille dit à la Tortue » où les choses sont dites de façon 
très incisive, mais je me contenterai de vous y renvoyer. 
Le principal, c'est que la signification… en somme on 
peut dire que la signification n'est jamais homogène ou 
que les deux signes « implique » et « donc » restent hétérogènes.  
 
Il y a donc une sorte de hiatus inévitable entre l'ordre de 
la signification et les autres ordres de la manifestation 
et de la désignation. 
 
Mais surtout, entre signification et désignation,  
si bien que dans tous les cas, la désignation ne peut 
être fondée par la signification, ce qui se traduit  
en logique, justement par la distinction entre langage  
et métalangage.  
 
Ce que le paradoxe de CAROLL a impliqué c'est la 
distinction entre langage et métalangage.  
Et là encore, je vous renvoie aux dernières pages de  
Logique sans peine, où Monsieur GATTEGNO 57 [ Ernest Goumet ] écrit  
un petit texte extrêmement éclairant là-dessus.  
 
Alors justement, si on est obligé, pour se tirer de la 
difficulté du paradoxe de CAROLL de supposer  
une distinction entre langage et métalangage, on peut 
toujours dire :  
« Oui, mais ne faudra-t-il pas un métalangage du métalangage » ? C'est d'ailleurs 
là-dessus que se termine ce petit texte :  
« La tortue, qui s'apprêtait à aller jouer au football… »  
 
Ce regard narquois, c'est celui qui nous fait dire  
« qu'il n'y a pas de métalangage ».  
 
Comment le dire ? Comment pouvoir l'affirmer ?  
Pour cela, il faut introduire une quatrième catégorie, 
qui est la catégorie du sens.  
 
Le sens peut-il être localisé dans une des trois 
dimensions de la désignation, de la manifestation et de la signification ? 
C'est une question de fait et nous allons essayer d'y 
répondre en essayant de voir si c'est possible dans  
la désignation.  

                                                 
57  Lewis Carroll : Logique sans peine, Traduction et présentation de Jean Gattégno, Ernest Coumet , Hermann 1966 (rééd. 1992).   



 312

Le sens ne peut pas consister dans ce qui rend la 
proposition vraie ou fausse. S'il en était ainsi,  
il faudrait supposer une correspondance entre les mots et les choses 
qui fait tout de suite surgir toutes sortes de paradoxes. 
Les mots devraient pouvoir être reconnus comme se 
rapportant à des choses.  
 
Bien plus, comment les noms auraient-ils un répondant ? 
Ou si les choses ne répondent pas à leur nom, qu'est-ce 
qui les empêche de perdre leur nom ?  
 
Il ne resterait plus, alors, que l'arbitraire 
 des désignations auxquelles rien ne répond,  
ou le vide des indicateurs du type « cela ».  
 
Il est donc certain que toute désignation suppose le sens  
et que l'on s'installe d'emblée dans le sens  
pour opérer toute désignation. 
 
Mais alors, pourrait-on mettre le sens dans la manifestation ? 
Dans un premier temps, sans aucun doute,  
si les désignants eux aussi n'ont de sens que par  
le « je » qui se manifeste dans la proposition.  
 
Mais si le « je » fait commencer la parole, enfin si le 
sens réside dans les croyances ou les désirs de celui qui 
l'exprime, il est évident que le sens c'est la manifestation. 
Comme le dit très bien HUMPTY DUMPTY58: « Il suffit d'être le maître ».  
 
Mais d'une part, l'ordre des croyances et des désirs est 
fondé, nous l'avons vu, sur l'ordre des implications 
conceptuelles de la signification et l'identité du moi  
qui parle est garantie par la permanence de certains 
signifiés, sinon elle se perd elle-même, ce dont Alice 
fait la douloureuse expérience. Il n'y a pas d'ordre  
de la parole sans celui de la langue pour finir. 
 
Alors, si le sens ne peut se trouver dans la manifestation,  
se trouvera-t-il dans la signification ?  
Mais là, c'est retourner dans le cercle du paradoxe de 
CAROLL : comment le fondement fait cercle avec le fondé, 
va-t-on se demander ?  

                                                 
58  Alice, Humpty Dumpty : personnages de « Les aventures d’Alice au pays des merveilles » et « De l’autre coté du miroir » de  
Lewis Caroll, Gallimard, Coll. Folio, 1994.   
« Alice :  La question est de savoir si vous pouvez obliger les mots à vouloir dire des choses différentes. 
 Humpty Dumpty :  La question est de savoir qui sera le maître, un point c’est tout. » (« De l’autre coté du miroir » ). 



 313

Pour cela, il faudra essayer de redéfinir la signification 
comme condition de vérité, avons-nous dit, qui confère  
un caractère qui est déjà celui du sens.  
Mais comment la signification en use-t-elle pour  
son compte, de cette condition de vérité ?  
 
La condition de vérité nous élève au-dessus du vrai et du faux, 
ce qui fait qu'une proposition fausse a encore un sens, 
ou une signification, sans distinguer.  
 
Mais cela n'est rien d'autre, en fait, que la forme de 
possibilité de la proposition même. Or, des formes de 
possibilités, il y en a beaucoup. Une forme de 
possibilité peut être logique, géométrique, physique.  
 
KANT en invente, d'ailleurs, d'autres :  
la possibilité transcendantale et,  
la possibilité morale.  
 
Mais cette forme qui consiste à s'élever du conditionné  
à la condition, ne peut concevoir le conditionné que 
comme rendu possible par la condition, c'est-à-dire que 
le fondé reste ce qu'il était, indépendamment de ce qui 
le fonde.  
Alors DELEUZE en vient, ici, à écrire :  
 
« Pour que la condition de vérité échappe à ce défaut, il faudrait qu'elle dispose d'un élément 
propre, distinct de la forme du conditionné. Il faudrait qu'elle ait quelque chose d'inconditionné. »  
 
Mais alors cette condition ne peut plus se définir 
simplement comme forme de possibilité conceptuelle,  
mais c'est une matière, une couche idéelle,  
c'est-à-dire non plus la signification mais le sens. 
 
Il était dans mon propos maintenant d'essayer de voir 
quel était ce mode d'existence du sens par son rapport 
aux trois autres : la signification, la désignation et la 
manifestation. Je n'en ai pas le temps et je vous renvoie 
au livre de DELEUZE.  
 
Ce que je voudrais faire, c'est très rapidement…  

retournant au texte de LAPLANCHE 
…voir en quoi c'est la catégorie du sens qui lui manque. 
Ce texte, vous le connaissez tous, je vais donc être très 
rapide.  



 314

 
Il commence par l'opposition entre Sens et Lettre,  
tirée de POLITZER.  
Or, tout de suite, il est dit que le sens n'est rien 
d'autre que la manifestation, alors que la lettre serait 
une signification à la deuxième ou troisième personne.  
 
Je voudrais vous faire remarquer :  
 

- que LACAN a déjà dit qu'il ne s'agissait même pas  
de la deuxième ou troisième personne, mais de ce qui 
était le « pas-je ».  

 
- Quant à DELEUZE, il propose la quatrième personne du 

singulier, reprenant pour décrire l'humour cette idée 
du poète UNGARETTI.  

 
Le deuxième reproche que POLITZER ferait à la psychanalyse, 
ce serait un reproche de réalisme.  
Il y aurait immanence du sens, ou de la catégorie 
générale de signification. Vous voyez, on ne distingue pas.  
 
Alors que justement l'inconscient n'est autre que  
la construction de l'Autre, comme sujet-connaissant, 
c'est-à-dire une signification désignée par une manifestation 
au sens que j'ai essayé de mettre en place.  
Mais il est bien évident que l'inconscient n'est pas  
la simple manifestation de l'Autre.  
 
Puis c'est la métaphore de la traduction qui est passée 
au crible dans ce texte, et la signification ne serait 
autre que le renvoi d'un message à différents codes 
possibles.  
 
Or, cette signification n'est autre qu'une dérivation  
par rapport à une impossible désignation et LAPLANCHE 
parle d'une manifestation privilégiée, d'une formation 
propre à l'inconscient.  
 
C'est exactement les concepts qu'on emploie qui viennent 
sous sa plume. 
 
Enfin, la dernière opposition on pourrait la reprendre 
entre savoir et connaissance. Il y aurait opposition 
entre travail du rêve et dévoilement.  



 315

Or cette opposition elle-même passe à côté de 
l'opposition entre savoir et vérité ou surtout entre signification 
et sens, que nous venons de mettre en place.  
 
Est-ce qu'on va s'en tirer en remplaçant… à côté du sens, 
en parlant d'une structure permettant de lire différentes 
lacunes ?  
 
Ce serait la structure des lacunes du texte.  
Mais encore une fois, ce mot de structure élude le sens  
par la désignation d'un géométral - qu'on pose comme 
unique - de toutes ces lacunes.  
Qui nous dit qu'il y a un géométral unique et que 
l'inconscient doit être rapporté à celui d'un individu ? 
La catégorie du sens permet, justement, de ne pas avoir à 
faire ce pas.  
 
Enfin, on oppose élément et système.  
La représentation est tantôt une inscription, tantôt un 
terme isolé sur quoi s'applique l'énergie.  
Dans l'un et l'autre cas, cette inscription est à 
rapporter, nous dit-on, au système inconscient.  
 
Mais, encore une fois, cette opposition élément-système 
élude l'événement qui peut, seul, apporter un élément à 
son système.  
 
Le système, c'est aussi bien la série ou le procès qui 
risquent d'être éludés, et c'est l'exemple de la bonne 
forme que LAPLANCHE propose à ce moment-là. 
 
Je saute la partie clinique et j'en viens à la partie  
où LAPLANCHE fait l'hypothèse de langage réduit.  
 
Il est dit que le processus primaire aurait comme axe de 
fonctionnement les lois fondamentales de la linguistique.  
 
Je crois que le livre de DELEUZE permet définitivement de 
mettre entre parenthèses cette fausse collusion de  
la psychanalyse avec la linguistique, dans la mesure où, 
si la psychanalyse est théorie de l'événement,  
elle n'est justement pas théorie de la performance.  
 
Mais dans FREUD, objecte-t-on tout de suite,  
dans FREUD c'est le langage de la psychose.  



 316

Alors, pour lever la contradiction, on va supposer  
que le processus primaire est lesté par ce qu'on appelle  
la chaîne inconsciente et le processus primaire plus  
la chaîne inconsciente - plus ce lest – produiraient,  
par une réaction quasi chimique, le langage.  
 
Et alors on fait l'hypothèse d'un langage sur un seul plan. 
Avec ce langage on se dit, voilà, on a atteint à ce qu'on 
appelle la surface.  
 
Le langage de l'inconscient ce serait une sorte de 
surface qui serait justement la surface du sens.  
Le sens se situe comme la limite entre les états de 
choses et les propositions.  
 
En fait, il n'en est rien.  
Un moment on pourrait le croire, mais alors il est dit 
que la barre entre signifiant et signifié doit se prêter 
à des effets de sens.  
 
Avec ce concept d'effet de sens de LACAN, on voit en 
effet que la catégorie du sens pourrait apparaître.  
Eh bien, tout de suite, cette catégorie du sens  
on dit que c'est l'ouverture du langage vers le monde  
des significations. 
 
Qu'est-ce que c'est que ce monde des significations ? 
Pour l'expliquer, on apporte l'exemple du fort-da.  
Mais les choses se gâtent, car cet exemple  
du fort-da … 

supposons maintenant que ce système peut être 
considéré comme la cellule initiale à partir  
de laquelle tout le langage va être formé 

…sur cet exemple réduit à la simplicité de ses quatre 
termes :  
 
- présence et absence signifiées,  
 
- signifiants du « O » et du « A »,  
la coextensivité des deux systèmes signifiant et signifié 
apparaît en toute clarté, ainsi que le fait strict que  
le A ne renvoie par exemple à la « présence » que pour 
autant qu'il renvoie à son opposé phonématique, le O. 
« Supposons maintenant que le système s'enrichisse en se différenciant, par l'introduction de ces 
dichotomies successives qui, depuis Platon jusqu'à la linguistique moderne, caractérisent le moment  
de la définition, les caractères structuraux demeurent les mêmes… »  



 317

Mais entre PLATON et la linguistique moderne, il y a  
les stoïciens, disait DELEUZE, et on ne peut pas faire  
le saut des stoïciens.  
 
Ce que ces stoïciens permettent de voir c'est que  
la définition n'a aucun privilège et que ce n'est pas  
à un monde des significations que le langage a affaire, 
mais à la surface du sens. 
 
Alors ces éléments, on va essayer de les fixer  
par la position qu'ils occupent dans ce système.  
 
Mais là encore, ne confondons pas le critère pertinent 
avec le critère d'univocité.  
Ne rabattons pas la signification sur le sens.  
 
Et LAPLANCHE va jusqu'à écrire :  
 
« …ce qui donne une correspondance parfaite, sans aucun chevauchement. »  
 
Mais justement, un des enseignements de la linguistique, 
c'est qu'il y a du signifiant flottant.  
 
Alors ici c'est véritablement un humour involontaire  
qu'on pourrait voir dans ce passage que je vais vous lire :  
 
« Si l'on en reste là, le système obtenu ressemble par plus d'un aspect au langage schizophrénique, 
 et c'est par une malice qui n'exclut pas une certaine profondeur que Freud rapproche ce dernier  
de la pensée philosophique abstraite. »  
 
On le sent à se reporter à l'expérience vertigineuse  
du dictionnaire.  
 
LAPLANCHE en est-il sorti ?  
 
LAPLANCHE dit aussi :  
 
« …chaque mot, de définition en définition, renvoie aux autres, par une série d'équivalents, toutes 
les substitutions synonymiques sont autorisées, comme FREUD l'indiquait à propos  
du schizophrène, mais finit par se boucler sur la tautologie, sans qu'à aucun moment on ait pu 
accrocher le moindre signifié ».  
 
Est-ce de cela qu'il s'agit, d'accrocher un signifié ?  
Ou bien de voir ce qui est en question avec 
l'introduction du sens et d'un effet de sens ?  
 



 318

Mais, suprême méconnaissance :  
 
« …c'est ici que Jacques Lacan introduit sa théorie dite des « points de capiton » par lesquels, en certains 
points privilégiés, la chaîne signifiante viendrait se fixer au signifié. On aurait tort de voir là un retour 
subreptice à une théorie nominaliste…  
 

Mais c'est justement là une théorie nominaliste ! 
 
…ou la fonction de réfréner la ronde du langage serait dévolue à un lien avec quelque objet « réel »…  
 

Il n'en a jamais été question !  
 
…à ce lien d'habitude qu'une certaine expérimentation moderne désigne comme conditionnement ».  
 
Ce n'est évidemment pas cela !  
Dire cela à propos de ce concept un peu difficile  
- on peut dire métaphorique - c'est passer à côté  
de ce que LACAN apporte.  
 
Car, sous ce concept, sous ce terme de « points de capiton »,  
la seule chose qu'on puisse voir c'est le concept 
d'événement.  
 
À ce moment-là, il est bien évident que si nous reprenons 
l'exemple du dictionnaire, le langage à l'état réduit,  
ce n'est évidemment pas un langage comme le dit LAPLANCHE :  
 

- « qui n'est pas univoque » 
- « qui comporte plusieurs définitions, c'est l'ensemble des sens b, c, etc. qui empêche un vocable X 

de filer par la porte que lui ouvre le sens a. On voit que notre fiction d'un langage à l'état réduit 
rejoint ici la fiction d'un langage sans équivoque, et que ce langage sans équivoque serait, 
paradoxalement, celui où aucun sens stable ne pourrait être tenu. »  

 
Un langage à l'état réduit, qui est peut-être exactement 
ce à quoi on a à faire au niveau du sens, à la surface, 
comme s'exprime DELEUZE, c'est justement un langage où 
toute équivoque est possible. 
 
Je m'excuse d'avoir été si rapide et peut-être si 
allusif, mais je voulais montrer uniquement ce que 
l'introduction de cette catégorie du sens et de 
l'événement pouvaient éviter au discours psychanalytique. 



 319

26  Mars  1969                                                                                   Table des séances 
 
 
 
 
Je vais avancer aujourd'hui des vérités premières, 
puisque aussi bien il apparaît qu'il n'est pas inutile  
de retoucher ce sol.  
 
D'autre part, il semble aussi bien difficile d'organiser 
ces champs de travail complémentaires qui nous 
permettraient de nous mettre en accord, d'accorder  
nos violons avec tout ce qui de contemporain se produit, 
qui est profondément intéressé par ce que peut avancer, 
au point où nous en sommes, un certain pas de  
la psychanalyse. 
 
À l'avant-dernière de nos rencontres, j'ai laissé  
les choses au point où la sublimation devait être interrogée dans son rapport  
avec le rôle qu'y joue, en somme, l'objet(a).  
 
C'est ce propos qui m'a montré qu'il était nécessaire, 
qu'il n'était en tout cas certainement pas inutile  
que je revienne sur ce qui distingue cette fonction,  
et que j'y revienne au niveau de l'expérience dont elle est issue, 
de l'expérience psychanalytique telle qu'elle s'est 
prorogée depuis FREUD.  
 
À cette occasion, j'ai été amené à retourner aux textes 
de FREUD pour autant qu'ils ont instauré progressivement 
ce qu'on appelle la seconde topique qui – assurément –  
est un échelon indispensable à comprendre tout ce que 
j'ai pu avancer moi-même, je dirai de trouvailles,  
en ce point précis où FREUD en est resté à la recherche.  
 
J'ai déjà mis l'accent sur ce que ce mot veut dire  
dans ma parole, circare, tourner en rond autour d'un point 
central, tant que quelque chose n'est pas résolu.  
 
Aujourd'hui, j'essaierai de marquer la distance  
où la psychanalyse jusqu'à mon enseignement est restée, 
un point vif qui est assurément ce que de toutes parts 
l'expérience qui la précède a formulé, ce qui s'est 
ébauché dans certains dires, ce qui n'a pas été 
absolument purifié, résolu, mis au point.  



 320

Et nous dirons - tout au moins maintenant - que nous 
pouvons édifier d'autres pas, mais non qui le corrigent, 
c'est à savoir cette fonction de l'objet(a). 
 
Qu'il nous intéresse au niveau de la sublimation,  
c'est bien certainement comme avec cette sorte  
de prudence presque pataude avec laquelle FREUD l'a avancé,  
l’œuvre d'art…  

pour appeler par son nom ce qui aujourd'hui  
centre, fait la visée, de ce que nous énonçons 
 sur la sublimation  

…l’œuvre d'art ne se présente pas autrement au niveau où 
FREUD la saisit… 

s'oblige lui-même à ne pouvoir la saisir autrement 
…que comme une valeur commerciale.  
 
C'est quelque chose de prix, peut-être sans doute  
d'un prix à part, mais dès lors qu'elle est sur le marché,  
pas tellement distinguable de tout autre prix.  
 
L'accent qui est à mettre, c'est que ce prix,  
elle le reçoit d'un rapport privilégié de valeur à ce que 
dans mon discours j'isole et je distingue comme la jouissance, 
la jouissance étant ce terme qui ne s'institue que de  
son évacuation du champ de l'Autre et par là même  
de la position du champ de l'Autre comme lieu de la parole  
comme telle. 
 
Ce qui fait de l'objet(a) ce quelque chose qui peut fonctionner 
comme équivalent de la jouissance, c'est une structure 
topologique.  
 
C'est très précisément dans la mesure où seulement à 
prendre la fonction par où le sujet n'est plus fondé, 
n'est plus introduit que comme effet de signifiant et à 
nous rapporter au schéma… 

que j'ai cent fois répété devant vous  
depuis le début de l'année 
 

 
 



 321

…du S signifiant comme représentant du sujet pour  
un signifiant qui de sa nature est autre, ce qui fait que 
ce qui le représente ne peut se poser que comme d'avant  
cet autre, ce qui nécessite la répétition du rapport  
de ce S à ce A comme lieu des signifiants autres,  
dans un rapport qui laisse intact le lieu qui n'est point 
à prendre comme une partie mais… 

conformément à tout ce qui s'énonce 
de la fonction de l'ensemble 

…comme laissant l'élément lui-même en puissance d'ensemble,  
égaler ce résidu quoique distinct sous la fonction du (a),  
au poids de l'Autre dans son ensemble.  
 
C'est en tant qu'il est ici une place que nous pouvons 
désigner du terme conjoignant l'intime à la radicale 
extériorité, c'est en tant que l'objet(a) est extime et purement  
dans le rapport instauré de l'institution du sujet  
comme effet de signifiant, comme par lui-même déterminant 
dans le champ de l'Autre cette structure dont il nous est 
facile de voir la parenté, les variations dans ce qui 
s'organise de toute structure de bord en tant qu'elle a le 
choix, si l'on peut dire, de se réunir :  
 

- soit sous la forme de la sphère, en tant que le bord 
ainsi dessiné se réunit en un point là plus 
problématique, quoique apparemment la plus simple des 
structures topologiques,  

 

     
 

 
- soit que nous poursuivons sous cette forme, de ce que 

produit le tore, conjoindre les deux bords opposés se 
correspondant point par point dans une double ligne 
vectorielle : 

 
 
 



 322

    
 

- soit qu'à l'opposé nous ayons la structure - je ne 
fais ici que la rappeler - du crosscap, 

 

             
 

- soit que nous ayons par combinaison des deux différentes 
possibilités la structure dite de la bouteille de KLEIN. 

 

              
 
Or il est facile de s'apercevoir que de ces quatre 
structures topologiques, les objets(a)… 

tels qu'ils fonctionnent effectivement dans les 
rapports engendrés du sujet à l'Autre dans le réel 

…reflètent un par un… 
il y en a quatre aussi 

…ces quatre structures.  
 
Mais c'est là quelque chose, pour l'indiquer tout de 
suite, où je ne reviendrai que plus tard, et à d'abord 
réanimer pour vous la fonction concrète, la fonction que 
dans la clinique joue l'objet(a).  
 



 323

L'objet(a)… 
avant d'être possiblement, par les méthodes  
élaborant sa production sous la forme que  
tout à l'heure nous avons qualifiée de commerciale 

…est à des niveaux précisément exemplifiés par la clinique, 
en posture de fonctionner comme lieu de capture de la jouissance. 
 
Et ici je ferai un saut, j'irai vite et droit en un 
certain vif du sujet auquel peut-être mon premier propos, 
en venant aujourd'hui ici à vous, donnait plus de détour : 
très vite, dans les énoncés théoriques…  

je parle de ceux de FREUD 
…le rapport entre la névrose et la perversion s'est vu produit.  
 
Comment cela a-t-il en quelque sorte forcé l'attention de FREUD ?  
 
FREUD s'introduisait dans ce champ au niveau de patients 
névrotiques, sujets à toutes sortes de troubles et qui 
par leurs récits tendaient plutôt à l'amener sur  
le champ d'une expérience traumatique comme il lui est 
apparu tout d'abord, si assurément le problème était  
de ce qui dans cette expérience, l'accueillait en quelque sorte 
chez le sujet apparemment traumatisé. La question ainsi 
s'introduisit du fantasme qui est bien en effet ce qui 
est le nœud de tout ce dont il s'agit concernant une 
économie pour laquelle FREUD a produit le mot de « libido ».  
 
Mais encore devons-nous entièrement nous fier au fait  
que ces fantasmes nous permettraient, en quelque sorte,  
de reclasser, de remanier du dehors… 

à savoir d'une expérience non issue des pervers 
…ce qui d'abord à la même époque… 

ai-je besoin de rappeler seulement les noms  
de KRAFFT-EBING et de HAVELOCK ELLIS 

…présentait d'une façon descriptive ce champ  
dit « des perversions sexuelles ». 
 
On sait la difficulté que très vite après ce premier abord… 

après tout déjà d'un ordre topologique  
puisqu'il s'agissait de névrose 

…de trouver en quelque sorte… 
puisqu'on disait l'envers 

…je ne sais quoi qui déjà se présentait comme l'annonce 
de ces surfaces qui tant nous intéressent,  
de ce qui survient quand une coupure les tranche.  



 324

 
Mais bien vite, la chose a paru n'être aucunement 
résolue, simplifiée de ce qui de toute façon à se 
présenter peut-être un peu vite comme une fonction 
étagée : la névrose assurément…  

au regard de la perversion 
…se présentant comme… 

à tout le moins la refoulant pour une part 
…comme une défense contre la perversion.  
 
Mais n'est-il pas clair… 

ne l'a-t-il pas été tout de suite 
…que nulle résolution ne saurait être trouvée de la seule mise 
en évidence dans le texte de la névrose, d'un désir pervers ?  
 
Si cela fait partie de l'épelage, du déchiffrage de ce texte,  
il n’en reste pas moins qu'en aucun cas ce n'est sur  
ce plan que le névrosé dans la cure trouve sa satisfaction, 
si bien qu'à aborder la perversion elle-même, il est bien 
vite apparu qu'elle ne présentait - au regard de la 
structure - pas moins de problèmes et de défenses  
à l'occasion que la névrose.  
 
Tout ceci ressortit à des références techniques  
dont il semble après tout, à y regarder d'un peu de distance, 
que leurs impasses ne relèvent peut-être que d'une 
relative duperie subie par la théorie, du terrain même où, 
soit chez le névrosé, soit chez le pervers, il y a à coller. 
 
Si nous prenons les choses du niveau où nous a permis  
de l'articuler le retour à cette terre ferme :  
que rien ne se passe dans l'analyse qui ne doive être 
référé au statut du langage et à la fonction de la parole, nous obtenons  
ce que j'ai fait une certaine année sous le titre  
Les Formations de l'Inconscient 59.  
 
Ce n'est pas pour rien que je suis parti de ce qui  
- en apparence - de ces formations est le plus distant de ce 
qui nous intéresse dans la clinique, à savoir le mot d'esprit. 
  
C'est à partir du mot d'esprit que j'ai construit ce graphe  
qui aussi bien, pour n'avoir pas encore à tous montré ses 
évidences, n'en reste pas moins fondamental  
en l'occasion.  

                                                 
59    Séminaire 1957-58 : Les Formations de l'Inconscient, Seuil, 1998.  



 325

 
Comme chacun sait et peut le voir :  
 
 

    
 

il est fait du réseau de trois chaînes dont deux se trouvent déjà 
marquées sinon élucidées de certaines formules dont 
certaines ont pu être abondamment commentées, puisque le 
S ◊ D est ce qui marque comme fondamental la dépendance 
du sujet par rapport à ce qui, sous le nom de demande,  
a été fortement distancié de ce qu'il en est du besoin.  
La forme-même signifiante…  

les défilés du signifiant, comme je me suis exprimé 
…la spécifiant, la distinguant et ne permettant d'aucune façon 
d'en réduire l'effet aux simples termes d'un appétit 
physiologique, ce qui bien entendu est d'ores et déjà exigé… 

mais éclairé par ce medium 
…est d'ores et déjà exigé du seul fait que ces besoins, 
au niveau de notre expérience, ne nous intéressent que 
pour autant qu'ils viennent en position d'équivalent 
d'une demande sexuelle. 



 326

  
Les autres jonctions…  

signifié en tant qu'issu du A posé comme le trésor des signifiants  [ s(A) ] 
…ne constituent au point où nous en sommes qu'un simple rappel. 
 
Ce que je veux ici avancer, puisque aussi bien je ne l'ai 
jamais vu distingué par personne, c'est que… 
 

encore qu'il s'agisse dans ces trois chaînes de 
chaînes qui ne sont supposables, instaurables, 
fixables que pour autant :  

- qu'il y a du signifiant dans le monde,  
- que le discours existe,  
- qu'un certain type d'être y est pris qui s'appelle 

homme, ou être parlant,  
- qu'ici, à partir de l'existence de la concaténation 

possible comme constituant l'essence même de ces 
signifiants, ce que nous avons là et ce que le 
complément de ce graphe démontre 
 

…c'est ceci, c'est que si cette fonction symbolique ici  
de la possibilité de retour court, qui se fait de l'énoncé 
du plus simple discours… 

de celui fondamental au niveau de quoi  
nous pouvons affirmer qu'il n'y a pas de métalangage 

…que rien de tout ce qui est symbolique ne saurait s'édifier 
que du discours normal, ceci nous pouvons le spécifier  
de la catégorie que je distingue comme le symbolique et  
nous apercevoir que ce dont il s'agit dans la chaîne supérieure, c'est très précisément 
de ses effets dans le réel, aussi bien le sujet qui est son premier 
et majeur effet n'apparaît-il qu'au niveau de cette 
chaîne seconde.  
 
S'il reste ici quelque chose qui assurément… 

quoique toujours agité et particulièrement  
dans mon discours de cette année 

…n'a pas pris… 
puisque c'est là l'objet de  
ce qu'à partir de là j'avance 

…sa pleine instance, c'est ce qu'il en est de ceci :  
du signifiant comme tel, par quoi apparaît l'incomplétude 
foncière de ce qui – constitué - se produit comme lieu de 
l'Autre, ou plus exactement ce qui en ce lieu trace  
la voie d'un certain type de leurre tout à fait fondamental.  
 



 327

Le lieu de l'Autre comme évacué de la jouissance n'est pas seulement place 
nette, rond brûlé, de ce qu'il est, non pas seulement cet Autre… 

cette place ouverte au jeu des rôles,  
…mais quelque chose de soi-même structuré de l'incidence signifiante, 
ceci est très précisément ce qui y introduit ce manque, 
cette barre, cette béance, ce trou qui peut se distinguer  
du titre de l'objet(a).  
 
Or c'est ce que j'entends ici vous faire sentir par  
des exemples pris au niveau de l'expérience qui est celle 
où recourt FREUD lui-même quand il s'agit d'articuler  
ce qu'il en est de la pulsion. 
 
N'est-il pas étrange qu'après avoir mis dans l'expérience 
tant d'accent sur la pulsion orale, sur la pulsion anale… 

prétendues ébauches dites prégénitales de quelque 
chose qui viendrait à maturité en comblant  

- je ne sais quel mythe de complétude préfiguré par l'oral, 
- je ne sais quel mythe de don, d'émission de cadeau, préfiguré par l'anal 

…que FREUD aille… 
tout au loin, en apparence, de ces deux pulsions fondamentales 

…à articuler ce qu'il en est du montage de la source, de la poussée, de l'objet, de la fin, du 
Ziel, à l'aide des pulsions scoptophilique et sadomasochiste.  
 
Ce que je voudrais avancer tout à trac, c'est que  
la fonction du pervers, celle qu'il remplit… 

loin d'être, comme on l'a dit longtemps… 
comme on n'ose plus le dire depuis quelque temps  
et principalement à cause de ce que j'en ai énoncé 

…d'être fondée sur quelque mépris de l'autre  
ou comme on dit : du partenaire 

…est quelque chose qui est à jauger d'une façon autrement 
riche, et que pour faire sentir… 

au moins au niveau d'un auditoire tel  
que celui que j'ai devant moi : hétérogène 

…j'articulerai, de dire : 
 

- que le pervers est celui qui se consacre à boucher ce 
trou dans l'Autre, 
  

- que jusqu'à un certain point, pour mettre ici  
les couleurs qui donnent aux choses leur relief,          
je dirai qu'il est du côté de ce que l'Autre existe, 
  

- que c'est un défenseur de la foi. 
 



 328

Aussi bien, à regarder d'un peu près les observations,  
on verra, à cette lumière qui fait du pervers un singulier 
auxiliaire de Dieu, s'éclairer des bizarreries qui sont 
avancées sous des plumes que je qualifierai d'innocentes.  
 
Dans un traité de psychiatrie ma foi fort bien fait  
au regard des observations qu'il collationne,  
nous pouvons voir qu'un exhibitionniste ne se manifeste 
pas dans ses ébats seulement devant les petites filles, 
il lui arrive aussi de le faire devant un tabernacle.  
 
Ce n'est certes pas seulement sur des détails semblables 
que quelque chose peut s'éclairer, mais seulement d'abord 
d'avoir pu repérer… 

ce qui fut fait, et ici, déjà dès longtemps 
…la fonction isolable dans tout ce qu'il en est du champ 
de la vision… 

à partir du moment où ces problèmes  
se posent au niveau de l’œuvre d'art 

…ce qu'il en est de la fonction du regard.  
 
Par définition, ce n'est pas facile à dire, ce que c'est 
qu'un regard. C'est même une question qui peut très bien 
soutenir une existence et la ravager.  
 
J'ai pu voir en un temps une jeune femme pour qui c'est 
proprement cette question conjointe à une structure que 
je n'ai pas ici plus à indiquer, qui s'est trouvée aller 
jusqu'à entraîner une hémorragie rétinienne dont les 
séquelles furent durables. 
 
Qu'est-ce qui empêche de s'apercevoir qu'avant de s'interroger sur ce qu'il en est 
des effets d'une exhibition… 

à savoir si ça fait peur ou pas au témoin qui paraît 
la provoquer, à savoir si c'est bien dans l'intention 
de l'exhibitionniste de provoquer cette pudeur, cet effroi, 
cet écho, ce quelque chose de farouche ou de consentant  

…qui ne voit pas d'abord que l'essentiel de cette face… 
que vous qualifierez comme vous voulez,  
active ou passive, je vous en laisse le choix 

…de la pulsion scoptophilique… 
en apparence elle est passive puisqu'elle donne à voir 

…c'est à proprement parler et avant tout,  
de faire apparaître au champ de l'Autre le regard ?  
 



 329

Et pourquoi, sinon pour y évoquer ce rapport topologique 
de ce qu'il en est de la fuite, de l'insaisissable  
du regard dans son rapport avec la limite imposée  
à la jouissance par la fonction du principe du plaisir.  
 
C'est à la jouissance de l'Autre que l'exhibitionniste veille.  
Il semble qu'ici, ce qui fait mirage, illusion, et donne, 
suggère cette pensée qu'il y a mépris du partenaire, 
c'est l'oubli de ceci : qu'au-delà du support particulier 
de l'Autre que donne ce partenaire, il y a cette fonction 
fondamentale qui est pourtant là toujours bien présente 
chaque fois que la parole fonctionne, celui dans lequel 
tout partenaire n'est qu'inclus, à savoir du lieu de la parole, 
du point de référence où la parole se pose comme vraie. 
 
C'est au niveau de ce champ, du champ de l'Autre en tant 
que déserté par la jouissance, que l'acte exhibitionniste se pose pour  
y faire surgir le regard. C'est en cela qu'on voit qu'il 
n'est pas symétrique de ce qu'il en est du voyeur, car ce 
qui importe au voyeur, et très souvent de ce qu'ait été 
en quelque sorte profané à son niveau tout ce qui peut 
être vu, c'est justement d'interroger dans l'Autre ce qui 
ne peut se voir, ce qui au niveau d'un corps grêle, d'un 
profil de petite fille, est l'objet du désir du voyeur, 
c'est très précisément ce qui ne peut s'y voir qu'à ce 
qu'elle le supporte de l'insaisissable même, d'une ligne 
où il manque, c'est-à-dire le phallus.  
 
Que le petit garçon se soit vu maltraité assez pour que 
rien de ce qui - pour lui - peut s'accrocher à ce niveau 
de mystère ne paraisse retenir l'attention d'un œil 
indifférent, voilà ce qui d'autant plus la projette…  

cette chose en lui négligée  
…à la restituer dans l'Autre, à en supplémenter le champ 
de l'Autre, à l'insu même de ce qui en est le support.  
 
Ici, de cet insu la jouissance pour l'Autre, c'est-à-dire 
la fin même de la perversion se trouve en quelque sorte 
échapper, mais c'est aussi bien ce qui démontre d'abord :  
 

- que l’une – pulsion - n'est pas simplement le retour de l'autre, 
  

- qu'elles sont dissymétriques et que ce qui est 
essentiel dans cette fonction est celle d'un supplément, 
de quelque chose qui au niveau de l'Autre interroge 
ce qui manque à l'Autre comme tel, et qui y pare.  



 330

 
C'est bien en cela que certaines analyses, et toujours  
en effet les plus innocentes, sont exemplaires.  
Il m'est impossible… 

après avoir - comme je l'ai fait la dernière fois - 
jeté le doute de quelque manque de sérieux sur une 
certaine philosophie  

…de ne pas me souvenir aussi de l'extraordinaire pointe 
de ce qui est saisi dans l'analyse de la fonction du voyeur 60.  
 
Celui qui, au moment où il regarde par le trou de la serrure… 

qui est véritablement ce qui ne peut pas se voir 
…rien assurément ne peut le faire choir de plus haut  
que celui d'être surpris dans la capture où il est  
de cette fente, dont ce n'est pas pour rien qu'une fente 
elle-même, on l'appelle « un regard », voire « un jour ».  
 
Le retour est ce dont il s'agit, à savoir sa réduction  
à la position humiliée, voire ridicule qui n'est pas du 
tout liée à ceci qu'il est justement au-delà de la fente, 
mais de ce qu'il puisse être saisi par un autre dans une 
posture qui ne déchoit que du point de vue du narcissisme 
de la position debout, de celle de celui qui ne voit rien 
tellement il est bien sûr de lui. Voilà ce qui… 

à une page que vous retrouverez aisément de L'Être et le Néant 
…a quelque chose en effet d'impérissable, quel que soit le 
côté partial de ce qui en est déduit quant au statut de l'existence. 
 
Mais le pas suivant n'a pas moins d'intérêt.  
Quel est donc l'objet(a) dans la pulsion sado-masochiste ?  
Est-ce qu'il ne vous semble pas qu'à mettre en relief 
l'interdit propre à la jouissance, c'est cela qui doit 
nous permettre aussi de remettre à sa place ce dont  
on croit faire la clé de ce qu'il en est du sado-masochisme, 
quand on parle du jeu avec la douleur, pour aussitôt se 
rétracter et dire qu'après tout, ce n'est amusant  
que si la douleur ne va pas trop loin ?  
 
Cette sorte d'aveuglement, de leurre, de faux effroi,  
de chatouillage de la question reflétant en quelque sorte 
après tout le niveau où reste tout ce qui peut se 
pratiquer dans le genre, est-ce que ceci ne risque pas, 
n'est pas en fait le masque essentiel grâce à quoi échappe 
ce qu'il en est de la perversion sado-masochiste ? 

                                                 
60    Référence à  Sartre : L’Être et le néant. Cf. séminaire Les fondements… séance du 13-05-1964. 



 331

Vous le verrez tout à l'heure, si tout ceci peut vous 
paraître point trop osé, voire spéculation très peu 
propice à une Einfühlung [ identification ], et pour cause :  
en majorité, tous tant que vous êtes… 

quoi que vous puissiez en croire 
…ce qu'il en est de la perversion, de la vraie 
perversion, ça vous échappe.  
 
Ce n'est pas parce que vous rêvez de la perversion  
que vous êtes pervers.  
 
Cela peut servir à tout autre chose, de rêver de la 
perversion, et principalement, quand on est névrosé,  
à soutenir le désir, ce dont - quand on est névrosé –  
on a bien besoin !  
 
Mais ça ne permet pas du tout de croire qu'on comprend 
les pervers.  
 
Il suffit d'avoir pratiqué un exhibitionniste pour bien 
s'apercevoir qu'on ne comprend rien à ce qui,  
en apparence, je ne dirai pas le fait jouir, puisqu'il  
ne jouit pas, mais il jouit quand même, et à cette seule 
condition de faire le pas que je viens de dire, à savoir 
que la jouissance dont il s'agit, c'est celle de l'Autre.  
 
Naturellement, il y a une béance.  
Vous n'êtes pas des « Croisés », vous !  
Vous ne vous consacrez pas à ce que l'Autre, c'est-à-dire 
je ne sais quoi d'aveugle et peut-être de mort, jouisse. 
Mais lui, l'exhibitionniste, ça l'intéresse.  
C'est comme ça ! C'est un défenseur de la foi. 
 
C'est pour ça que pour rattraper…  
je me suis laissé aller à parler de Croisés, croire à l'Autre, 
la croix, les mots français s'enchaînant comme ça,  
chaque langue a ses échos et ses rencontres… 

« croa-croa », comme disait aussi Jacques PRÉVERT 
…les croisades, ça a existé, c'était aussi pour la vie 
d'un Dieu mort.  
 
Ça signifiait bien quelque chose de tout aussi intéressant 
que de savoir ce qui, depuis 1945, fait le jeu entre 
communisme et gaullisme.  
Ça a eu d'énormes effets.  



 332

Pendant que les chevaliers se croisaient, l'amour pouvait 
devenir civilisé là où ils avaient vidé les lieux, 
cependant que, quand ils étaient ailleurs,  
ils rencontraient la civilisation, c'est-à-dire ce  
qu'ils allaient chercher, un haut degré de perversion,  
et que du même coup ils flanquaient tout par terre.  
Byzance ne s'en est point relevée, des croisades.  
 
Il faut faire attention à ces jeux parce que ça peut 
encore arriver, même maintenant, au nom d'autres croisades. 
 
Mais revenons à nos sado-masochistes qui sont justement 
toujours séparés, à savoir que, puisque je l'ai dit tout 
à l'heure : 
  

- il y en a un au niveau de la pulsion scoptophilique qui réussit 
ce qu'il a à faire, à savoir la jouissance de l'Autre, 
  

- et un autre qui n'est là que pour boucher le trou 
avec son propre regard, sans faire que l'autre y voie 
même, sur ce qu'il est, un petit peu plus.  

 
C'est à peu près le même cas dans les rapports entre  
le sadique et le masochiste, à cette seule condition  
qu'on s'aperçoive où est l'objet(a). 
 
Il est étrange que… 

vivant à une époque en somme où nous avons très bien 
ressuscité toutes les pratiques de « la question   »,  
de « la question   » au temps où ça jouait un rôle dans  
les mœurs judiciaires à un niveau élevé, maintenant 
qu'on a laissé ça à des opérateurs qui font ça au nom 
de je ne sais quelle folie dans le genre « intérêt de la 
patrie » ou « de la troupe » 

…il est curieux… 
après avoir vu aussi quelques petits jeux de scène 61 avec 
lesquels, après la guerre où il s'est passé pas mal 
de choses, la dernière dans ce genre, on prolongeait 
un peu le plaisir sur les planches en nous en montrant 
des simulacres 

…il est étrange qu'on ne s'aperçoive pas de la fonction 
essentielle que joue à ce niveau d'abord la parole : l'aveu.  
 

                                                 
61    Référence à Sartre de nouveau : Morts sans sépultures, pièce en deux actes présentée pour la première fois à Paris le 08 Nov. 1946. 



 333

Malgré tout, les jeux sadiques ce n'est pas simplement 
intéressant dans les rêves des névrosés, on peut tout de même 
voir là où ça se produit, il a beau y avoir des raisons… 

nous savons très bien ce qu'il faut penser des raisons 
…les raisons sont secondaires auprès de ce qui se passe 
dans la pratique.  
 
Si effectivement c'est toujours autour de quelque chose 
où il s'agit de peler un sujet - de quoi ? - de ce qui le 
constitue dans sa fidélité, à savoir sa parole,  
on pourrait peut-être se dire que ça a quelque chose  
à faire dans la question. C'est une approche.  
 
Je vous le dis tout de suite, ce n'est pas la parole qui est 
là l'objet(a), mais c'est pour vous mettre sur la voie.  
 
C'est très favorable à malentendu d'aborder la question 
sous ce biais, vous allez le voir tout de suite, c'est à 
savoir qu'il va y avoir justement ce que je repousse,  
à savoir une symétrie, à savoir que le masochiste floride…  

le beau, le vrai : Sacher MASOCH lui-même 
…il est certain qu'il organise toute chose de façon à n'avoir plus la parole. 
 
En quoi est-ce que ça peut tellement l'intéresser ?  
 
Éclairons notre lanterne :  
Ce dont il s'agit, c'est de la voix.  
 
Que le masochiste fasse de la voix de l'Autre à soi tout seul  
ce à quoi il va donner le garant, d'y répondre comme  
un chien, cela est l'essentiel de la chose et s'éclaire 
de ceci que ce qu'il va chercher, c'est justement un type 
d'Autre, qui sur ce point de la voix, peut être « mis en question ».  
 
La chère mère, comme l'illustre DELEUZE62, à la voix 
froide et parcourue de tous les courants de l'arbitraire, 
est là quelque chose, qu'avec la voix… 

cette voix que peut-être il n'a que trop  
entendue ailleurs, du côté de son père 

…vient en quelque sorte compléter et là aussi boucher le trou.  
 
Seulement il y a quelque chose dans la voix qui est plus 
spécifié topologiquement, à savoir que nulle part le sujet 
n'est plus intéressé à l'autre que par cet objet(a) là.  

                                                 
62    Gilles Deleuze, Présentation de Sacher Masoch, Éditions de Minuit (1967), 2007.     



 334

 
Et c'est bien pour ça que la comparaison topologique, 
celle qui s'illustre ici du trou dans une sphère… 

qui n’en est pas une puisque précisément  
c'est dans ce trou qu'elle se replie elle-même 

…un examen un peu attentif de ce qui se passe au niveau 
de structures organiques, très nommément de l'appareil  
du « vestibule » ou des « canaux semi-circulaires », nous porte à ces 
formes radicales dont déjà je vous donnais il y a quinze 
jours l'aperçu avec le recours à un type d'animal des 
plus primitifs. Ajoutons à celui que j'ai nommé [ la daphnie ],  
le crustacé dit « Palémon », joli nom plein d'échos mythiques.  
 
Mais qu'il ne nous distraie pas de ceci :  
que l'animal, quand à chacune de ses mues il est dépouillé 
de tout l'extérieur de ses appareils, s'oblige… 

et pour cause, parce que sans cela  
il ne saurait d'aucune façon se mouvoir 

…à se retaper, dans le creux ouvert à son niveau animal  
à l'extérieur, dans le creux de ce qui n'en est pas moins 
bel et bien une oreille, quelques petits grains de sable, 
histoire que ça le chatouille là-dedans. 
  
 
Il est strictement impossible de concevoir ce qu'il en est  
de la fonction du surmoi si l'on ne comprend pas… 

ça n'est pas tout mais c'est un des ressorts 
…l'essentiel de ce qu'il en est de la fonction de l'objet(a) réalisée par la 
voix en tant que support de l'articulation signifiante, 
par la voix pure en tant qu'au lieu de l'Autre, elle est, 
oui ou non, instaurée d'une façon perverse ou pas. 
 
Si l'on peut parler d'un certain masochisme moral, ce ne peut 
être fondé que sur cette pointe de l'incidence de la voix de l'Autre  
non pas dans l'oreille du sujet mais au niveau de l'Autre qu'il 
instaure comme étant complété de la voix, et à la façon dont  
tout à l'heure jouit l'exhibitionniste. 
 
C'est dans ce supplément de l'Autre… 

et non sans que soit possible une certaine  
dérision qui apparaît dans les marges  
du fonctionnement masochiste  

…c'est au niveau de l'Autre et de la remise à lui  
de la voix, que l'axe de fonctionnement, l'axe de gravité du masochiste joue.  
 



 335

Disons-le, il suffit d'avoir vécu à notre époque pour 
saisir, pour savoir qu'il y a une jouissance dans cette remise à l'Autre… 

et d'autant plus qu'il est moins  
valorisable, qu'il a moins d'autorité 

…dans cette remise à l'Autre de la fonction de la voix.  
 
D'une certaine façon, ce mode de dérobement, de vol de la jouissance peut 
être, de toutes celles perverses imaginables,  
la seule qui soit jamais pleinement réussie. 
 
Il n'en est certainement pas de même au niveau  
où le sadique essaie à sa façon, lui aussi, et inverse, 
de compléter l'Autre, en lui ôtant la parole, certes,  
et en lui imposant sa voix.  
 
En général, ça rate.  
 
Qu'il suffise à cet égard de se référer à l’œuvre de SADE 
où il est vraiment impossible d'éliminer cette dimension 
de la voix, de la parole, de la discussion, du débat.  
 
Après tout, on nous raconte tous les excès les plus 
extraordinaires exercés à l'endroit de victimes  
dont on ne peut être en tous cas surpris que d'une chose,  
c'est de leur incroyable survie.  
 
Mais il n'y a pas un seul de ces excès qui ne soit  
en quelque sorte non seulement commenté mais en quelque 
sorte fomenté d'un ordre dont le plus étonnant est 
qu'aussi bien il ne provoque aucune révolte mais dont 
après tout aussi nous avons pu voir par des exemples 
historiques que c'est comme ça que ça peut se passer.  
 
On n'a jamais vu apparemment dans ces troupeaux qui se 
sont trouvés poussés vers les fours crématoires quelqu'un 
tout d'un coup se mettre simplement à mordre le poignet 
d'un gardien.  
 
Le jeu de la voix trouve ici son plein registre,  
il n'y a qu'une seule chose, c'est que la jouissance ici, 
exactement comme dans le cas du voyeur, échappe.  
 
Sa place est masquée par cette domination étonnante  
de l'objet(a), mais la jouissance, elle, n'est nulle part.  
 



 336

Il est tout à fait clair que le sadique ici n'est que 
l'instrument de quelque chose qui s'appelle « supplément donné 
à l'Autre », mais dont dans ce cas l'Autre ne veut pas.  
Il ne veut pas, mais il y obéit quand même.  
 
Telle est la structure de ces pulsions, pour autant 
qu'elles révèlent qu'un trou topologique à soi seul  
peut fixer toute une conduite subjective et met un 
relatif éminent dans tout ce qui peut être forgé autour 
de prétendues Einfühlung. 
 
Puisque l'heure s'est avancée et qu'aussi bien ceci a  
été subtil à produire pour que j'y aie mis tout ce temps, 
j'annonce pourtant que le problème du névrosé est celui-ci.  
 
Vous vous référerez à l'article que j'ai fait sous le 
titre Remarque sur un discours de Daniel Lagache. Il est indispensable 
pour nous retrouver dans ceci d'égaré qu'à tout ce qui 
s'est dit au niveau du texte freudien concernant 
l'identification, le flottement, la contradiction nette 
qu'il y a, à travers ses ouvrages, à travers ses énoncés, 
sur ce qu'il en est de ce qu'il appelle réservoir de la libido qui,  

- tantôt est produit comme l'Ich, à savoir le narcissisme, 
- tantôt au contraire comme Ça,  

l'ego étant évidemment inséparable du narcissisme et se 
trouvant en position problématique, c'est à savoir : 
 

- est-ce au titre de l'objet qu'il offre… 
convoitise du Ça, il faut bien le dire 

…que l'ego vient à s'introduire comme instance efficace où 
rejaillirait à son tour l'intérêt porté sur les objets ? 

 
- Est-ce au contraire, de l'objet fomenté au niveau du 

Ça, que l'ego se trouverait se valoriser secondairement, 
comme semblable, aussi bien que des objets ?  

 
Ceci nous introduit à poser d'une façon radicale,  
à reposer toute la question de ce qu'il en est de 
l'identification.  
 
Ce n'est que pour autant que le névrosé se veut être l'Un 
dans le champ de l'Autre, ce n'est que pour autant que 
l'idéalisation joue un rôle logique primordial,  
qu'il se trouve à partir de là confronté avec les 
problèmes narcissiques.  



 337

Mais faire seulement cette remarque : que je vous suggère 
du même coup de nous demander si nous ne subissons pas, 
avec FREUD dans l'imagination du « narcissisme primaire »,  
un effet après coup, imagé, voire indiciblement faussé, 
nous en rajoutons un tout petit peu, juste ce qu'il faut.  
 
À savoir que c'est dans la mesure où « le narcissisme secondaire »… 

sous sa forme caractérisée de capture imaginaire 
…est le niveau où se présente pour lui d'une façon dont 
le problème est tout à fait différent de ce qu'il en est 
d'avec le pervers, c'est ce que j'essayerai de vous faire 
sentir la prochaine fois.  
 
C'est dans cette mesure que nous croyons pouvoir penser 
qu'il y a eu quelque part cette relation non pas de 
supplément, mais de complément à l’Un, et que nous 
investissons la pulsion orale, qu'il présente pourtant 
très apparemment à une seule condition :  
qu'on se dessille de la fascination du névrosé, qui 
présente très apparemment le même caractère d'être centré 
autour d'un objet tiers qui se dérobe, aussi insaisissable 
en son genre que le regard ou la voix et ce fameux sein,  
dont à l'aide de jeux de mots, on fait le giron maternel. 
 
Derrière le sein… 

et tout aussi plaqué que lui sur le mur  
qui sépare l'enfant de la femme 

…le placenta est là pour nous rappeler que loin que 
l'enfant dans le corps de la mère - et avec lui - fasse 
un seul corps, il n'y est même pas enfermé dans ses 
enveloppes, il n'y est point un neuf normal, il est 
brisé, rompu dans cette enveloppe par cet élément de 
placage par lequel aussi bien, nous le savons maintenant, 
peuvent lier et jouer tous les conflits, qui 
ressortissent à la place de byzantinisme, au mélange des sangs 
et à l'incompatibilité de tel groupe avec tel autre. 
 
Cette fonction d'un objet tiers que j'ai appelé plaque, 
pendeloque encore dirai-je… 

car nous le reverrons sous ses formes éminentes  
dans tout ce qui de la culture s'édifie 

…la chose accrochée au mur et qui leurre :  
est-ce que ce n'est pas ce qui apparaît effectivement 
dans l'expérience du névrosé ?  
 



 338

Je veux dire qu'à la convertir, qu'à la combler du mythe 
d'une unité primitive, d'un paradis perdu, soi-disant 
achevé du « trauma de la naissance », nous ne tombons pas dans  
ce qui est justement en jeu dans l'affaire du névrosé.  
 
Ce dont il s'agit pour lui… 

nous le verrons, je l'articulerai en détail et déjà 
vous pouvez en trouver les premières lignes dessinées 
d'une façon parfaitement claire dans cet article 

…c'est de l'impossibilité de faire rentrer sur le plan imaginaire cet objet petit(a)  
en conjonction avec l'image narcissique.  
 
Nulle représentation ne supporte la présence de ce qui 
s'appelle le représentant de la représentation.  
 
On ne voit que trop ici la distance marquée par ce terme. 
Il n’y a de l'un à l'autre, du représentant   à  la représentation,  
aucune équivalence.  
 
 

 
 



 339

C'est ce qui me permet d'amorcer, d'indiquer le point où 
tout ceci sera réordonné, la troisième ligne du graphe, 
celle qui croise les deux autres, c'est à proprement 
parler, ce qui d'une concaténation symbolique se rapporte 
à l'imaginaire où elle trouve son lest.  
 
C'est sur cette ligne que dans le graphe complet vous 
rencontrez :  
 

- le Moi, [ m ]  
- le désir, [ d ]  
- le fantasme, [ S ◊ a  ]  
- et enfin l'image spéculaire [ i(a)  ] avant que sa pointe…  

sa pointe qui n'est ici - à gauche, en bas –  
saisissable que comme d'un effet rétroactif 

…sa pointe ne consiste qu'en illusion rétroactive 
également d'un narcissisme primaire.  

 
C'est autour de cela que sera recentré le problème du 
névrosé, la manifestation aussi du fait que, en tant que 
névrosé, il est précisément voué à l'échec de la sublimation.  
 
Donc, si notre formule de S barré poinçon de petit(a) : S ◊ a  
en tant que formule du fantasme, est à mettre en avant  
au niveau de la sublimation, ce n'est très précisément 
pas avant qu'une critique soit portée sur toute une série 
d'implications latérales qui ont été données de façon 
injustifiée en raison du fait que l'expérience… 

qui n'aurait pourtant pas pu avoir lieu autrement 
…que l'expérience des incidences du signifiant sur  
le sujet ait été faite au niveau des névrosés. 



 340

  
23  Avril  1969                              Table des séances 
 
 
 
 

 
 

 
 
Le temps des vacances a coupé notre propos. Comme vous le 
voyez, moi aussi, j'ai pris mon temps pour le reprendre. 
Je vous ai laissés sur le sujet de la sublimation une fois ouvert, 
que nous aurons à renchaîner à quelques pointages  
sur ce qu'il en est… 

du point de vue de la structure  
…sur ce qu'il en est de la perversion.  
 
À quoi j'ai apporté cette précision, qu'il nous fallait 
la définir, d'une façon que mes schèmes… 

mes notions si vous voulez à la rigueur 
…rendent très simple et très accessible, c'est à savoir : 
est-ce que le sujet, dans la perversion, prend soin  
lui-même de suppléer à cette faille de l'Autre ?  
Ce qui est une notion d'un accès « pas de premier plan », qui 
nécessite une certaine élaboration de l'expérience psychanalytique.  
 
C'est donc uniquement pour ceux qui sont familiers de  
mes termes que cette formule peut prendre valeur de pas. 
C'est là certainement l'inconvénient de ce qui n'est pas 
le privilège de mon enseignement, de ce qui est  
le facteur commun de toute science à partir du moment où 
elle a commencé de se construire.  



 341

Ce n'est pas pour autant, bien sûr, que cela suffise  
à authentifier comme scientifique ce à quoi mon enseignement 
s'efforce de parer, de parer à quelque chose qui,  
au nom d'une prétendue référence à la clinique,  
laisse toujours le compte-rendu de cette expérience  
à ce qu'on peut bien appeler une fonction réduite  
à je ne sais quel « flair », qui ne saurait bien entendu 
s'exercer si déjà ne lui étaient donnés les points d'une 
orientation qui, elle, a été le fruit d'une construction 
- et fort savante - celle de FREUD, mais enfin dont il 
s'agit de savoir s'il suffit de s'y loger, puis à partir 
de là, de se laisser guider sur ce qu'on prend pour être 
appréhension plus ou moins vécue de la clinique, mais qui 
n'est tout simplement que place à ce que s'y reglissent 
les plus noirs préjugés.  
 
On prend cela pour du sens. C'est à ce sens que je crois 
que devrait être appliquée une exigence censitaire, à 
savoir que ceux qui s'en targuent aient à faire preuve 
par ailleurs de suffisantes garanties.  
 
J'essaierai aujourd'hui de dire pourquoi ces garanties 
doivent être prises ailleurs que dans ce champ  
où d'ordinaire ils n'ont rien fait ni pour authentifier 
ce qu'ils ont reçu de FREUD concernant ce qui fait  
la structure de ce champ, ni…  

ce qui est bien le minimum d'exigence 
…pour tenter de lui donner suite, d'en rendre compte. 
 
J'ai eu - parmi les premiers - à entendre de la sortie 
d'un libelle dont le titre, à lui seul, est déshonorant, 
que je n'énoncerai pas ici de ce fait, mais qui,  
sous le chef avoué des auteurs63 qui se déclarent  
dès les premières lignes -  deux analystes - prétendent 
faire bilan, cuber, réduire à sa valeur… 

qui ne va pas plus haut que des horizons,  
je dois dire, exécrables, qui peuvent faire la règle 
dans un certain champ de l'expérience psychanalytique 

…réduire ce qu'il en est de ce qu'ils appellent… 
le nom est inclus dans leur titre 

…de ce qu'ils désignent globalement comme la contestation.  
Après ça, vous savez à quoi vous en tenir !  
                                                 
63   Bela Grunberger(1903-2005) et Janine Chasseguet-Smirgel(1928-2006) : L'univers contestationnaire, éd. In Press, 2004.   
      ou « André Stéphane » (pseudo) : L'Univers contestationnaire, Payot, 1969. 
      
 



 342

La régression psychique, l'infirmité, l'infantilisme 
sordide dont feraient preuve tous ceux qui, à quelque 
titre, se manifestent dans ce registre… 

et Dieu sait combien il peut être nuancé 
…ceux-là sont vraiment ramenés au niveau de ce que,  
dans un certain champ, dans un certain cadre de 
l'expérience psychanalytique, on est capable de penser.  
Ça ne va pas plus loin !  
Je n'y ajouterai pas d'autre note.  
 
Simplement je constate, j'enregistre que… 

quelque soupçon qui ait pu en venir à certains  
parmi mes élèves les plus authentiques 

…ceci ne surgit de personne dont on ait vu à quelque 
moment ici la figure. C'est un fait.  
C'est un fait que j'ai même confirmé, m'adressant à tel 
ou tel qui aurait pu tomber sur ce soupçon. 
 
Je dois dire que le fait même de poser cette question 
avait quelque chose peut-être d'un peu offensant.  
 
Mais enfin, d'où je suis, il faut que je puisse répondre, 
et répondre de la façon la plus ferme qu'aucun de ceux 
qui à quelque moment, sont apparus ici pour, à l'occasion, 
collaborer, me répondre, qui à quelque degré aient été  
les assistants de ce séminaire, n'a fait rien d'autre que 
de répudier avec horreur la plus mince approbation qu'ils 
pourraient donner à cette extravagante initiative, à ce 
véritable déculottage d'une pensée au plus ras du sol. 
 
Voici donc les choses aérées, ce qui d'ailleurs aussi 
bien n'exclut pas que, par quelque côté, telles personnes 
que j'évoque à l'instant ne puissent aussi prendre 
quelque pente qui, à la fin du compte, n'est pas sans 
rejoindre ce qui peut s'exprimer dans un certain registre.  
 
Qu'elles ne le fassent pas, que toute la psychanalyse 
française ne soit pas derrière les deux auteurs… 

dont je me trouve par certaines communications avoir 
les noms, et qui ne sont pas minces, qui appartiennent 
à un éminent Institut que tout le monde connaît 

…que les choses n'en soient pas à ce que toute  
la psychanalyse ne soit pas là derrière à propos de  
la contestation, après tout je peux bien me targuer  
que c'est le fait de mon enseignement. 



 343

On ne peut pas dire qu'il ait eu un succès dans  
la psychanalyse. Mais, comme le disait à l'occasion… 

à un certain tournant des aventures,  
des avatars de cet enseignement  

…l'un de ceux même que j'ai cru devoir interroger… 
sans que mes soupçons à proprement parler  
pussent aller jusqu'au point de croire  
qu'il ne répudierait pas cet ouvrage 

…c'est tout de même la même personne qui,  
dans une de ces occasions, à propos de ce que j'énonce,  
ne parlait de rien moins que de terrorisme.  
 
Ce serait donc le terrorisme dégagé par mon enseignement 
qui ferait que si la psychanalyse française, après tout, 
disons-le… 

mises à part quelques rares exceptions 
…ne s'est pas distinguée ni par une grande originalité, 
ni par une opposition à mon enseignement particulièrement 
efficace, ni non plus par une application du même,  
il n'en reste pas moins que certains discours sont 
impossibles en raison de cet enseignement, et qu'il faut 
vraiment - comme cela existe - résider dans un milieu  
où il est à proprement parler interdit même de feuilleter 
les quelques pages que j'en ai laissées sortir,  
pour que de pareils énoncés puissent se produire, qui je 
le répète, viendront bien vite à votre connaissance.  
 
Si j'en parle c'est que déjà tel hebdomadaire « fait à 
l'ordinateur », à une bonne page, met en évidence le narcissisme 
imputé dans cet ouvrage aux contestataires,  
dans une méconnaissance totale, bien entendu, de la rénovation, 
il faut bien le dire, que j'ai apportée de ce terme. 
 
Eh bien, puisque « terrorisme » il y a,  
et qu'après tout je n'en ai pas le privilège : 
  

- que c'est bien quelque chose qui aurait peut-être pu 
retenir l'attention des auteurs par exemple,               
que le terrorisme n'est pas absent du champ                
qu'ils considèrent,  

- que ce n'est pas simplement une recherche de               
bien-aise et de mirage réciproque qui le gouverne,  

- que certainement, d'une façon assez variée, quelque 
chose s'y exerce qui tranche et qui exclut,                
voire qui s'exclut de l'un à l'autre.  



 344

Que cette réflexion, cette constatation de ce qui est un 
effet essentiel et caractéristique de certaines fonctions 
à notre époque et tout spécialement de celles qui,  
à quelque titre, peuvent s'autoriser d'une pensée  
qui me fait me proposer de vous faire part aujourd'hui  
de quelques réflexions qui ne s'accrochent pas mal autour 
du terme de ce qu'il en est…  

de ce qu'il faut entendre sous le registre de ce 
terme usuel et qu'on brandit à tort et à travers  

…de la liberté de pensée.  
 
Qu'est-ce que cela veut dire ?  
En quoi diable peut-on même considérer  
qu'il y ait une valeur inscrite sous ces trois mots ? 
 
D'un premier abord, épelons :  
 

- si la pensée a quelque référence, 
  

- si nous la considérons dans son rapport, disons-le 
vite comme ça, objectif, 

…bien sûr il n'y a pas la moindre liberté.  
 
L'idée de liberté de ce côté de la référence objective a 
tout de même un point vif autour de quoi il surgit, c'est 
la fonction, ou plus exactement la notion de la norme.  
 
À partir du moment où cette notion entre en jeu, 
corrélativement celle d'exception, voire celle de 
transgression s'introduit.  
 
C'est là que la fonction de la pensée peut prendre 
quelque sens à introduire la notion de liberté.  
Pour tout dire, c'est à penser l'utopie… 

qui, comme son nom l'énonce, est un lieu  
de nulle part, pas de lieu 

…c'est de l'utopie que la pensée serait libre d'envisager 
une réforme possible de la norme.  
 
C'est bien ainsi que, dans l'histoire de la pensée, de 
PLATON à Thomas MORUS64, les choses se sont présentées.  
Au regard de la norme, du lieu réel où elle s'établit,  
ce n'est que dans le champ de l'utopie que peut s'exercer 
la liberté de pensée.  

                                                 
64    Cf. Thomas More : L’Utopie, Flammarion, 1993, Coll. GF. 



 345

C'est bien ce qui résulte autour des ouvrages du dernier 
de ceux que je viens de nommer, à savoir le créateur même 
du terme d'« utopie », Thomas MORUS, et aussi bien  
à remonter à celui qui a mis en avant, qui a consacré 
sous la fonction de l'Idée le terme de la norme : PLATON.  
 
PLATON de même nous édifie une société utopique,  
La République, où s'exprime la liberté de sa pensée au regard 
de ce que lui donne la norme politique de son temps.  
 
Nous voici donc ici dans le registre non seulement de 
l'Idée et aussi bien le moindre exercice de tout ce que 
j'ai promu comme distinguant l'imaginaire du réel, nous fait 
bien repérer ce qu'a de cadrant, de formateur dans ce 
registre, une référence qui tout entière va à son terme 
au registre de l'image du corps.  
 
Je l'ai souligné, l'idée même de macrocosme a toujours été 
accompagnée d'une référence à un microcosme qui lui donne 
son poids, son sens, son haut, son bas, sa droite,  
sa gauche, qui est au fond d'un mode d'appréhension  
dit « de connaissance » qui est celui dans lequel s'exerce 
tout un développement qui, à juste titre, s'inscrit  
dans l'histoire de la pensée. 
 

   
 
Sur mon graphe où les deux lignes horizontales que j'ai 
retracées la dernière fois pour les faire recouper par 
cette ligne en hameçon… 

qui les coupe toutes les deux et détermine les quatre 
carrefours essentiels où s'inscrit un certain 
repérage  

…cette ligne en hameçon qui monte et redescend pour les 
couper toutes deux, c'est précisément, je le rappelle,  
la ligne où s'inscrivent… 

et très précisément dans les intervalles  
laissés par les deux lignes respectives  
de l'énonciation et de l'énoncé  

…où s'inscrivent les formations à proprement parler 
imaginaires, nommément : 
  

- la fonction du désir dans son rapport au fantasme,  
 

- et celle du moi dans son rapport à l'image spéculaire.  



 346

 
 
C'est dire que les registres du symbolique… 

pour autant qu'ils s'inscrivent  
dans les deux lignes horizontales  

…ne sont pas sans rapport, sans trouver de support dans 
la fonction imaginaire.  
 
Mais ce qu'ils ont de légitime, je veux dire de 
rationnellement assimilable, doit rester limité.  
 
C'est en cela que la doctrine freudienne est une doctrine 
rationaliste : c'est uniquement en fonction de ce qui 
peut s'articuler dans des propositions défendables…  

au nom d'une certaine réduction logique 
…que quoi que ce soit peut être admis ou au contraire exclu. 
 
Où en est… 

au point où nous en sommes de la science 
…cette fonction imaginaire prise comme fondement de 
l'investigation scientifique ?  
 



 347

Il est clair qu'elle lui est tout à fait étrangère.  
 
Dans rien de ce que nous abordons, même au niveau des 
sciences les plus concrètes, des sciences biologiques  
par exemple, ce qui importe, ça n'est pas de savoir 
comment c'est dans le cas idéal, il suffit de voir 
l'embarras des recours à la pensée que sollicite de nous 
toute question de cet ordre, à savoir :  
qu'est-ce que la santé par exemple ?  
 
Considérez que ce n'est pas dans l'ordre de l'idéalité 
que se situe ce qui s'ordonne de notre avancée scientifique. 
Ce qui intéresse, à propos de tout ce qui est et que nous 
avons à interroger, c'est comment ça se remplace. 
 
Je pense que la chose est suffisamment illustrée pour 
vous par la façon dont on en use avec l'interrogation 
organique des fonction du corps.  
 
Ce n'est pas hasard, excès, acrobatie, exercice,  
si ce qui apparaît plus clair dans l'analyse de telle 
fonction, c'est qu'on puisse, par quelque chose qui  
n'y ressemble en rien, remplacer un organe.  
 
Si je suis parti d'un exemple aussi bardé d'actualité,  
ce n'est certes pas pour faire effet, car ce dont il 
s'agit est d'une bien autre nature.  
 
S'il en est ainsi, c'est parce que la science ne s'est 
pas développée de l'Idée platonicienne mais d'un procès 
lié à la référence à la mathématique, non pas pour ce qui a pu 
s'en manifester à l'origine, pythagoricienne par exemple 
pour en donner une idée, à savoir celle qui au nombre conjoint une 
idéalité de la sorte de celle à quoi je me référais  
en parlant de PLATON.  
 
Au niveau de PYTHAGORE, qu'il y ait une essence du 1, une essence du 2, 
voire du 3, et au bout d'un certain temps on s'arrête : 
quand on est arrivé à 12, on perd le souffle, cela n'a 
absolument rien à faire avec le mode sous lequel nous 
interrogeons maintenant ce qu'est le nombre.  
 
Des formules de PEANO à cet exercice pythagoricien,  
il n'y a absolument rien de commun. 
 



 348

L'idée de fonction, au sens mathématique… 
mais ici ce n'est pas pour rien qu'elle est homonyme 
avec le mode sous lequel j'évoquais tout à l'heure 
que pouvait être interrogée la fonction organique 

…cette fonction est toujours au dernier terme ordonnée  
d'une concaténation entre deux chaînes signifiantes,  
y = fonction de x, voilà le départ, le fondement solide  
sur lequel les mathématiques convergent, car bien entendu 
ce n'est point apparu aussi pur au départ.  
 
Selon le mode qui est à proprement parler celui de  
la chaîne symbolique : c'est le point d'arrivée  
qui donne son sens à tout ce qui a précédé. 
 
Pour autant que la théorie des mathématiques, je ne dirai 
pas a abouti, car déjà on se glisse plus avant,  
mais tenons-nous en à ce qui en fait l'équilibre  
de notre temps : la théorie des ensembles.  
Nous constatons que l'essentiel de l'ordination numérique y est 
réduit à ce qu'il est, à ses possibilités articulatoires, 
et est construit pour le dépouiller - cet ordre numérique –  
de tous ses privilèges idéaux ou idéalisables… 

de ceux que j'évoquais comme je le pouvais  
à l'instant à vous réévoquer ce qu'était le Un,  
le Deux, voire tel ou tel nombre, dans une tradition 
que nous pouvons dire globalement gnostique 

…la théorie des ensembles précisément est faite pour dépouiller cette 
ordination numérique… 

et c'est ce que j'appelle ses privilèges idéaux ou imaginaires 
…de l'unité : pas trace d'unité dans les définitions de 
PEANO, un nombre se définit par rapport au zéro et à la 
fonction du successeur. L'unité n'y a aucun privilège : 
de l'unité de la corporéité, de l'essentialité,  
de la totalité elle-même.  
 
Il faut bien marquer en ceci :  
 

- qu'un ensemble ne saurait en aucune façon être confondu 
avec une classe, et par tel autre trait :  

- que parler de partie est profondément contraire au 
fonctionnement de la théorie,  

- que le terme de sous-ensemble est très précisément fait 
pour montrer ceci qu'on ne saurait d'aucune façon y 
inscrire que « le tout est fait de la somme des parties ».  

 



 349

Comme vous le savez, les sous-ensembles constituent  
de leur réunion, quelque chose qui n'est nullement 
identifiable à l'ensemble, en le dépouillant même au fond… 

c'est là le sens de la théorie des ensembles 
…du recours à la spatialité elle-même. 
 
Je m'excuse de cette introduction destinée à marquer  
les termes d'une opposition aussi profonde que nécessaire, 
qui est celle où se définit quoi ?  
 
La révolution, ou la subversion si vous voulez,  
du mouvement d'un savoir car, depuis quelque temps,  
il est clair que j'ai décollé du fonctionnement… 

ici qui n'est qu'inaugural, voire supposé 
…de la pensée. C'est bien parce que je suis parti  
de PLATON que j'ai pu parler de la pensée.  
 
La pensée, donc, ce n'est pas du tout du côté de 
l'orientation objective que nous avons à l'interroger  
sur sa liberté.  
 
De ce côté-là, elle n'est libre, en effet, que du côté  
de l'utopie, de ce qui n'a aucun lieu dans le réel. 
Seulement, c'est peut-être un des intérêts du procès même 
que j'ai pris, c'est qu'assurément, ce discours a quelque 
chose à faire avec de la pensée.  
 
Ce recul pris sur ce qu'il en est de deux versants de la 
connaissance, nous appellerons ça quoi :  
- une réflexion ?  
- Un débat ?  
- Une dialectique ?  
 
C'est dans le champ subjectif, bien évidemment… 

et pour autant que - si la chose était possible – 
à l'occasion vous ayez à me répondre 

…que nous aurions à faire intervenir sans doute d'autres 
diversités. 
 
Premier plan d'abord, la notion du « tous ».  
 
Qu'est-ce qui, dans ce que je viens de dire,  
peut être accepté par tous ?  
Est-ce que ce « tous » a un sens ?  
 



 350

Nous retrouverons là la même opposition.  
Nous nous apercevrons de la mue qu'a prise l'exigence 
logique, et qu'aussi bien… 

pour pousser assez loin un tel débat 
…nous serons amenés à promouvoir la fonction de l'axiome, 
à savoir un certain nombre de préfigurés logiques tenus 
pour fonder la suite et aussi bien, la dite suite,  
la suspendre à l'agrément donné ou non à l'axiome.  
 
L'incertitude de ce « tous » sera mise en cause non point 
seulement de ceci que concrètement l'unanimité du « tous » 
est la chose la plus difficile à obtenir, mais que la 
traduction logique du « tous » se montre fort précaire, 
pour peu que, dans l'ordre de la logique, nous ayons 
l'ordre d'exigences qui nécessite la théorie des 
quantificateurs.  
 
Ce que me retirant… 

n'allant pas m'engager dans des développements qui au 
regard de ce que nous avons à interroger nous égare 

…je demanderai : comment s'exprime ici dans ce registre 
ce qu'il en est de la liberté de pensée. 
 
Ici HEGEL est un repère qui n'est pas simplement commode 
mais essentiel. Dans cet axe qui nous intéresse,  
il prolonge le cogito inaugural. La pensée se livre si l'on 
interroge le centre de gravité de ce qui s'y qualifie 
comme Selbstbewusstsein :  
«  Je sais que je pense », le Selbstbewusstsein n'est rien d'autre.  
 
Seulement ce qu'il ajoute à DESCARTES, c'est que quelque 
chose varie dans ce « Je sais que je pense » et c'est le point  
où je suis. Cela - j'allais dire par définition - dans 
HEGEL, je ne le sais pas.  
L'illusion, c'est que « je suis où je pense ».  
 
La « liberté de pensée » ici, ce n'est rien d'autre que ceci : 
que ce que HEGEL m'interdit bien de penser, c'est que  
« je suis où je veux ».  
 
À cet égard, ce que HEGEL révèle, c'est qu'il n'y a pas 
la moindre liberté de pensée. Il faudra le temps de 
l'histoire pour qu'à la fin, je pense à la bonne place,  
à la place où je serait devenu Savoir. Mais, à ce moment 
là, il n'y a absolument plus besoin de pensée.  



 351

 
Je me livre à un exercice assez fou devant vous parce 
qu'il est évident que, pour ceux qui n'ont jamais ouvert 
HEGEL, tout cela ne peut pas aller bien loin.  
 
Mais enfin j'espère quand même qu'il y en a entre vous 
assez qui sont plus ou moins introduits à « la dialectique du 
maître et de l'esclave », pour se souvenir de ceci,  
de ce qui arrive au maître qui a la liberté… 

c'est comme ça qu'il le définit tout au moins, c'est le maître mythique  
…ce qui arrive quand il pense, c'est-à-dire quand il met 
sa maîtrise dans l'étrangeté du langage :  
il entre peut-être dans la pensée mais assurément  
c'est le moment où il perd sa liberté. 
 
Que pour l'esclave, en tant que conscience vile,  
c'est lui qui réalise l'Histoire.  
Dans le travail, sa pensée à chaque temps est serve du pas 
qu'il a à faire pour accéder au mode de l'état où se 
réalise - quoi ? - la domination du savoir.  
 
La fascination de HEGEL est presque impossible à défaire. 
Il n'y a que certaines personnes de mauvaise foi qui 
considèrent que j'ai promu l'hégelianisme à l'intérieur 
du débat freudien. Néanmoins n'imaginez pas que je pense 
que de HEGEL on vient à bout comme ça.  
 
Cette notion que la vérité de la pensée est ailleurs 
qu'en elle-même et à chaque instant nécessitée de la 
relation du sujet au savoir, et que ce savoir lui-même 
est conditionné par un certain nombre de temps nécessaires,  
est une grille dont assurément nous ne pouvons que sentir 
à tout instant l'applicabilité, à tous les détours de 
notre expérience. Elle est d'une valeur d'exercice, d'une 
valeur formatrice exemplaire.  
 
Il faut vraiment faire un effort de désordination,  
de réveil véritable pour nous demander comment,  
si peu que je sache, il y a ce retard qui fait  
qu'il me faudrait penser pour savoir. 
 
Et si l'on regarde de plus près, on s'interroge :  
qu'est-ce que ça a à faire, l'articulation du savoir 
effectif avec le mode sous lequel je pense ma liberté, 
c'est-à-dire « je suis où je veux »?  
 



 352

Il est clair… 
de la démonstration de HEGEL 

…que je ne puis pas penser que « je suis là où je veux »,  
mais il est non moins clair à y regarder de près  
que c'est cela et rien d'autre qui s'appelle pensée,  
de sorte que ce « je suis là où je veux » qui est l'essence de la 
liberté de pensée à titre d'énonciation est proprement ce 
qui ne peut être énoncé par personne.  
 
Et à ce moment-là apparaît cette chose étrange que dans 
HEGEL, dans la Phénoménologie, non dans l'Encyclopédie, mais là où 
est marquée le plus au vif cette dialectique propre de la 
pensée, ceci peut se faire en l'absence de toute histoire 
du savoir, que dans toute la Phénoménologie de l'Esprit, il s'agit 
d'une référence à une vérité qui permet de pointer  
ce que la pensée ne sait pas de sa fonction.  
 
Dès lors il est clair que d'où HEGEL le détecte-t-il 
sinon de son savoir, entendons du savoir de son temps,  
de son époque, de ce savoir scientifique tel que KANT en 
a fait le bilan : du savoir newtonien. Disons-le d'un mot 
pour ceux qui entendent : de ce savoir-limite qui marque 
l'apogée et la fin de la théologie. 
 
La différence entre HEGEL et FREUD est ceci.  
La pensée n'est pas seulement la question posée  
sur la vérité du savoir… 

ce qui est déjà beaucoup et essentiel du pas hégelien  
…la pensée, dit FREUD, barre l'accès à un savoir.  
 
Ai-je besoin de rappeler ce dont il s'agit dans 
l'inconscient, c'est à savoir comment on a pensé  
le premier accès à un savoir ?  
Le Selbstbewusstsein de HEGEL, c'est le « je sais que je pense ».  
Le trauma freudien, c'est un « je ne sais pas » lui-même impensable 
puisqu'il suppose un « je pense » démantelé de toute pensée.  
 
Le point origine… 

non pas à entendre génétiquement mais structuralement 
…quand il s'agit de comprendre l'inconscient, c'est que 
c'est en ce point nodal d'un savoir défaillant que naît, 
sous la forme donc de ce qui peut s'appeler… 

à condition d'en mettre les deux derniers mots  
dans une sorte de parenthèse 

…le désir (de savoir).  



 353

 
C'est le désir inconscient tout court, dans sa structure.  
 
Aussi bien ai-je dès longtemps marqué à la ligne 
supérieure de mon graphe « il ne savait pas » à propos du rêve 
célèbre du « Il ne savait pas qu'il était mort ».  
Le « il ne savait pas » comme la mise en question de l'énonciation 
comme telle du sujet divisé à l'origine, c'est cela qui 
fait la dimension du désir être celle du « désir de l'Autre ».  
 
C'est pour autant que dans le fantasme traumatique  
ce désir de l'autre est informulable que le désir prend 
germe dans ce qui peut s'appeler… 

à condition de mettre les derniers mots entre parenthèses 
…le désir (de savoir).  
Et nous trouvons là tout de suite les thèmes fondamentaux 
sur lesquels j'ai insisté.  
 
Si le désir de l'Autre est tel qu'il soit fermé,  
c'est qu'il s'exprime en ceci… 

caractéristique de la scène traumatique 
…que le corps y est aperçu comme séparé de la jouissance.  
 
La fonction de l'Autre ici s'incarne :  
elle est ce corps comme perçu comme séparé de la jouissance. 
 
Le pas donc que fait franchir FREUD concernant cette 
fonction de la pensée par rapport au Selbstbewusstsein,  
c'est ceci que l'essence du « je sais que je pense »,  
de ce Selbstbewusstsein n'est rien autre que le trop d'accent  
mis sur ce que « je sais » pour oublier ce « je ne sais pas »  
qui est sa réelle origine.  
 
C'est déjà contre la division qu'implique ce « je ne sais pas » 
que le seul fait de la présence de la négation met en 
suspens, si je puis dire… 

mais justement je ne le dis pas 
…c'est un « je ne sais pas » que le « je sais que je pense »  
est fait pour écranter d'une façon définitive.  
 
La vérité dès lors n'est plus la place où est réellement  
ce « que je pense » dans HEGEL, la vérité est la désignation 
de la place d'où ce « que je pense » est motivé.  
 
Observez que si ceci doit être pris en toute rigueur,  
de cette place il n'y a rien à dire qui ait sens.  



 354

 
Elle est créée par un « ça ne veut rien dire ».  
 
C'est l'endroit où « ça ne veut rien dire » qui commande  
un « ça veut dire » de remplacement. 
 
Je ne sais à combien d'entre vous le rappel de ces 
vérités premières peut servir, mais pour les autres  
j'ai mis quelques mots-clés au tableau : 
 

  
 
qui rappellent ce que j'ai déjà longuement élucidé dans 
une topologie, à savoir cette référence à la bouteille de Klein 
 

    
 
pour autant qu'elle nous donne dans une topologie de surface  
la possibilité d'une division, dont ce qui est au col,  
à savoir ce petit cercle, où est censée se rebrousser  
la surface, et nous mettrions d'un côté la vérité et de 
l'autre le savoir, observez que dans cette schématisation 
il doit y avoir là un quelque part qui les réunisse, qui 
est dans la même forme que celle que je cherche à 
présentifier plus simplement dans la bande de Mœbius. 



 355

 

                                                         
 
Ce qui importe, c'est ici de poser quelques questions. 
Cette vérité qui est celle que nous interrogeons dans 
l'inconscient comme défaillance créatrice du savoir, comme pointe, 
origine du désir de savoir…  

mais c'est le schéma qui vient d'un savoir condamné  
à n'être en quelque sorte jamais que le corrélat  
de cette défaillance  

…est-ce que ça n'est pas ceci qui est, pour nous,  
à plus loin interroger. 
 
Si toute pensée… 

non pas seulement la pensée spontanée de quiconque 
s'oriente dans les réalités installées de la vie, 
mais la pensée comme telle, à savoir comme s'interrogeant 
sur ce point hégelien qui est de savoir où un certain 
mode de savoir situe réellement le sujet  

…si toute cette pensée est définie comme étant essentiellement censure… 
car c'est cela que veut dire l'articulation freudienne, 
c'est que ce je ne sais pas, de ce qu'il soit radicalement 
oublié,il est impossible de revenir à sa place  

…pensée-censure… 
appelez-là comme vous voudrez, glissez les mots censée-pensure  

…est-ce que nous ne sentons pas, là tout au moins,  
un de ces corrélatifs essentiels de ce qui se clame  
à notre époque d'une prétendue « fin de la philosophie » ? 
 
Il y a une objection, de structure précisément, c'est que 
philosophie, ou même comme on dit mieux à l'occasion : 
métaphysique, elle n'a jamais fait que ça, la métaphysique,  
de se considérer comme à son terme. 
  
Alors il ne faut pas croire qu'à cause qu'on agite 
KIERKEGAARD, MARX et NIETZSCHE, comme on dit,  
ça nous mette tellement hors des limites de l'épure, 
uniquement vu de ce point de vue là.  
 



 356

Ça n'est intéressant que pour continuer d'interroger  
ce qui est de nos jours, constatez-le tout de même,  
la chose la plus contestée du monde, encore qu'on ne s'arme 
que de cela, à savoir « la liberté de pensée ».  
 
Partout où on travaille à réaliser quelque chose  
qui a bien l'air d'être la domination du savoir… 

je veux dire là où on travaille sérieusement,  
pas là où c'est la foire  

…on n'a pas la liberté de pensée. Ça n'empêche pas que les étudiants 
de Prague sont en train de faire la grève pour ça. 
 
Alors qu'est-ce que ça veut dire ?  
C'est dans la mesure où notre expérience analytique  
peut peut-être apporter là une ébauche de réflexion  
que tout ce discours est tenu.  
 
Si nous procédons dans l'expérience en faisant tenir quoi ? 
Un discours qui se définit comment ?  
Associations libres, cela veut dire sans lien à l'Autre. 
Vous parlez dans l'analyse, ça veut dire qu'on vous a 
libéré de toute règle du jeu. Et à quoi grand Dieu est-ce 
que ça peut mener ? Même pas à un texte esthétique.  
 
Car les surréalistes, quand ils voulaient procéder par 
cette voie, vous pensez bien qu'à la fin ils employaient 
largement la paire de ciseaux, pour que ça finisse par 
faire quelque chose dont nous reparlerons, l’œuvre d'art.  
Qu'on puisse y arriver comme ça est déjà fortement 
indicatif mais tout à fait imperméable à quiconque n'a 
pas l'idée de l'objet(a). 
 
Ce n'est pas de l'objet(a) que nous parlons aujourd'hui. Ce 
dont nous parlons, c'est ceci, c'est que pour qu'on se 
livre à un pareil exercice, qui normalement ne peut 
aboutir qu'à une profonde insuffisance logique… 

et c'est tout ce que FREUD veut dire en réalité quand 
il dit que l'inconscient ne connaît pas le principe de 
contradiction, le principe de contradiction est quelque chose 
d'excessivement élaboré en logique et dont même en 
logique on peut se passer, on peut construire toute 
une logique sans faire usage de la négation, je parle 
d'une logique formelle dans le champ du savoir  

…si nous pouvons user d'un discours qui se libère de  
la logique, il n'est certainement pas délié de la grammaire.  



 357

 
C'est bien que dans la grammaire, il doit rester quelque 
chose très riche de propriétés et de conséquences qui 
fait que nous nous apercevons qu'un fantasme ne s'exprime 
dans rien de mieux qu'une phrase qui n'a de sens que 
grammatical, qui dans son jeu en tout cas, pour ce qui 
est de la formation du fantasme, n'est agité que  
grammaticalement, à savoir « Un enfant est battu » par exemple.  
 
C'est en tant que quelque chose n'y est censuré  
et ne peut être censuré que de la structure grammaticale,  
à savoir l'agent par exemple, que quelque chose peut 
opérer autour de cette phrase.  
Les névroses donc révèlent la distinction de la grammaire et de la logique.  
 
Il s'agirait de faire un pas de plus, et… 

même si elles ne la révèlent  
pas d'emblée, comme ça, patent  

…nous dire que si nous découvrions… 
et c'est à quoi je m'efforce  

…l'homologie de quelque chose… 
qu'on ne peut savoir, évidemment,  
qu'à avoir fait un peu de logique  

…l'homologie des failles que démontre une logique correcte… 
c'est-à-dire qui n'a pas plus d'un siècle, à savoir 
qui fait qu'on s'aperçoit par exemple que c'est de la 
localisation quelque part d'un indécidable que dépend 
la consistance d'un des systèmes les plus assurés,  
à savoir l'arithmétique  

…qu'il y a homologie entre ces failles de la logique  
et de la structure du désir en tant qu'il est au dernier 
terme connotation du savoir des rapports de l'homme et  
de la femme par quelque chose qui est le plus surprenant, 
par le manque ou le non-manque d'un όργανον [ organon ],  
d'un instrument, autrement dit du phallus.  
 
Que la jouissance de l'instrument fasse barrage à la jouissance  
qui est jouissance de l'Autre en tant que l'Autre est représenté 
par un corps, pour tout dire…  

comme je l'ai énoncé, je pense, avec suffisamment de force  
…qu'il n'y a rien de structurable qui soit proprement 
l'acte sexuel, si ceci est correctement démontré,  
le joint, la boucle… 

ce quelque chose qui - par derrière – rejoint vérité à savoir  
…est concevable. 



 358

 
La pensée est justement ce Vorstellungsreprâsentanz, cette chose 
qui représente le fait qu'il y ait du non représentable 
parce que barré par l'interdit de la jouissance.  
À quel niveau ? Au plus simple, au niveau organique.  
 
Le principe du plaisir, c'est cette barrière à la jouissance  
et rien d'autre. Qu'elle soit métaphorisée dans l'interdit  
de la mère, c'est après tout ce qui n'est que contingence 
historique, et le complexe d'Œdipe lui-même n'est là qu'appendu. 
Mais la question se gîte plus profondément.  
 
La castration… 

à savoir le trou dans l'appréhension de ce  
« je ne sais pas » quant à la jouissance de l'Autre  

…doit être repensée quant à ses rapports aux effets 
répandus, omniprésents de notre science… 

ces deux points qui ont l'air très distants  
de ce barrage qui fait que ce sexe dont nous parlons 
tout le temps, loin de faire un pas dans quelque 
solution que ce soit du champ de l'érotique,  
va toujours plutôt s'obscurcissant, et  
marquant plus l'insuffisance de nos repères  

…qu'il y ait un rapport entre cela et ces effets  
que j'appelle répandus de notre savoir, c'est à savoir  
ce prodigieux déferlement du rapport à l'objet(a) dont l'usage 
de nos mass-media ne sont que le retour, la présentification, 
est-ce que ceci n'est pas à soi tout seul l'indication  
de ce qu'il en est de la liberté de pensée ? 
 
Car supposez : 
  

- que la structure soit effectivement ici celle de  
la bouteille de Klein, 
  

- que la limite soit effectivement ce lieu de 
retournement où ce qui était l'endroit devient 
l'envers et inversement, où apparemment est séparée 
la vérité du savoir,  
 

- qu'il nous suffit de penser que cette limite n'est 
pas fixe, qu'elle est de sa nature partout, à savoir 
que la question se pose pour nous de comment faire 
pour que n'adhère pas à un point purement 
imaginairement fixe cette division de vérité et savoir.  



 359

 
Et c'est bien là ce dont… 

faute d'avoir même commencé de suggérer ainsi le problème 
…les psychanalystes se contentent de donner une 
démonstration sous cette forme de ne pouvoir absolument 
décoller d'une certaine stase de cette limite.  
 
Toute cure de la névrose qui se limite à l'exhaustion des identifications du sujet,  
c'est-à-dire très précisément de ce par quoi il s'est réduit 
à l'Autre, nulle cure de ces identifications - nous y 
reviendrons - ne porte en elle-même aucune promesse de 
résolution de ce qui fait nœud pour le névrosé. 
 
Ce qui fait nœud pour le névrosé, je ne le dirai pas aujourd'hui ici… 

je serai forcé d'aller trop vite,  
…mais ce que je veux dire, c'est qu'en raison de  
ce qu'il en est de la nature du névrosé… 

qui est profondément qu'on lui demande  ce qu'il en est de son désir  
…est-ce que la question ne peut pas être posée si le psychanalyste 
ici n'est pas complice à soutenir sans le savoir ce qui 
est le fond de la structure du névrosé, c'est à savoir :  
que son désir ne peut se soutenir que de cette demande.  
 
Pour tout dire, singulièrement, si l'on peut dire  
que l'analyse a consisté en la rupture avec l'hypnose,  
c'est peut-être pour une raison bien surprenante  
à la considérer : c'est que dans l'analyse… 

du moins sous la forme où elle stagne,  
…c'est l'analyste qui est l'hypnotisé.  
 
 
Au terme, l'analyste finit par devenir le regard et la voix  
de son patient.  
 
Ceci est fort différent de ce qui se présente  
- illusion de la pensée - comme un recours à la clinique.  
 
Ce ne serait peut-être pas se dégager de la clinique que de 
prendre garde à ce que ne se produise pas cette mutation.  
 
Je ne fais, vous le pensez bien, qu'indiquer des portes 
d'entrée qui sont celles que nous pousserons dans les 
séances à venir. 
  



 360

Je ne voudrais terminer qu'à faire cette remarque :  
 
si je me suis limité dans ma vie à commenter  
mon expérience et à l'interroger dans ses rapports  
à la doctrine de FREUD, c'est précisément dans la visée 
de n'être pas un penseur, mais une pensée…  

celle de FREUD déjà constituée 
…de l'interroger en tenant compte de ce qui la détermine, 
de ce qui, hégeliennement parlant, fait ou non sa vérité. 
 



 361

 
30  Avril  1969                               Table des séances 
 
 
 
 
Peut-être certains d'entre vous qui, par hasard, seraient 
philosophes entrevoient-ils qu'une question…  

un peu dépassée par un effet de la lassitude  
plutôt que d'avoir reçu une effective solution 

…celle qui s'ouvre entre les termes d'idéalisme et de réalisme, 
se trouve ici renouvelée.  
 
Comme nous allons le voir tout à l'heure, l'idéalisme, 
c'est assez simple à cuber, il n'y a qu'à le recueillir 
de la plume de ceux qui se sont faits ses doctrinaires. 
Vous verrez que jusqu'à un certain point je prendrai 
appui sur ceci qu’il n'a pas été réfuté.  
 
Il n'a pas été réfuté philosophiquement.  
Cela veut dire que le sens commun qui est réaliste, bien sûr… 

réaliste dans les termes où l'idéalisme pose  
la question à savoir que nous ne connaîtrions,  
à l'entendre, du réel que les représentations 

…il est clair que cette position qui, à partir d'un 
certain schéma est irréfutable l'est quand même  
- réfutable - à partir du moment où on ne fait pas  
de la représentation le reflet pur et simple du réel.  
Je vais y revenir. 
 
Il est notable que ce soit de l'intérieur même de la philosophie 
qu'aient été portés des coups décisifs à l'idéalisme, 
c'est à savoir que ce qui s'était promu d'abord dans  
la mythologie de la représentation a pu être déplacé dans 
une autre mythologie, celle qui met en question non pas 
la représentation mais la fonction de la pensée en tant 
qu'idéologie.  
 
L'idéalisme ne se tenait, qu'à confondre l'ordre de la pensée  
avec celui de la représentation.  
La chose s'articule, vous le voyez, très simplement,  
et l'on peut se croire réaliste à faire de la pensée  
ce qu'elle est : quelque chose de dépendant de ce qu'on 
appelle en l'occasion le réel.  
Est-ce suffisant ?  



 362

Il est difficile de ne pas s'apercevoir que même à 
l'intérieur de la mythologie… 

c'est ainsi que je l'appelle 
…de l'idéologie…  

comme dépendant d'un certain nombre  
de conditions et nommément sociales,  
c'est à savoir celles de la production 

…est-ce position de réalisme que de se référer à un réel 
qui en tant que tel… 

à savoir en ceci que la pensée  
en est toujours dépendante 

…ne peut de ce fait être pleinement appréhendée, et ceci 
d'autant plus, que ce réel, nous considérons que nous 
sommes en état de le transformer à proprement parler.  
 
Ces réflexions sont massives.  
Ce que j'entends faire observer, c'est que ce réel par 
rapport auquel nous devons considérer… 

c'est là le sens de la critique dite de l'idéologie  
…notre savoir comme en progrès, est partie intégrante 
d'une subversion que nous introduisons dans le réel.  
 
La question est celle-ci :  
 

« Ce savoir en progrès, est-il quelque part déjà là ? »  
 
C'est la question que j'ai posée sous les termes  
du sujet supposé savoir. 
 
C'est toujours comme un présupposé et, pour tout dire,  
un préjugé d'autant moins critiqué qu'il n'était pas 
aperçu que même à exclure ce qu'indique de mystique 
l'idée de la connaissance, même à avoir compris que le 
pas de la science consiste à proprement parler à y avoir 
renoncé… 

à constituer un savoir qui est appareil se 
développant à partir du présupposé radical que nous 
n'avons affaire à rien d'autre qu'aux appareils de ce 
que non seulement manie le sujet mais où il peut se 
purifier en tant que tel, n'étant plus rien que le 
support de ce qui s'articule comme savoir ordonné 
dans un certain discours, un discours séparé de celui 
de l'opinion et qui comme tel s'en distingue comme 
discours de la science 



 363

…il reste que, ce pas fait, rien n'a été porté d'une 
question sérieuse sur les implications qui - malgré  
nous - persistent de ce préjugé en tant qu'il est non 
critiqué. C'est à savoir que ce savoir, à le découvrir,  
devons-nous, oui ou non, le penser « fait de pensée »,  
qu'il est une place où ce savoir, que nous le voulions  
ou pas, nous le concevons comme ordonné déjà.  
 
Tant que ne sont pas essayées à proprement parler  
les conséquences d'une radicale mise en suspens de cette 
question, celle du sujet supposé savoir, nous restons dans l'idéalisme 
et, pour tout dire, sous sa forme la plus arriérée,  
sous celle en fin de compte inébranlée dans une certaine 
structure et qui s'appelle, ni plus ni moins, théologie.  
 
Le sujet supposé savoir c'est Dieu, un point c'est tout.  
Et l'on peut être un savant de génie, et pas que je sache 
pour autant un obscurantiste, on peut être EINSTEIN pour 
tout dire, et faire recours de la façon la plus articulée 
à ce Dieu.  
 
Il faut bien qu'il soit là déjà supposé savoir puisque EINSTEIN, 
argumentant contre une restructuration de la science  
sur des fondements probabilistes, argue que le savoir  
que suppose quelque part ce que lui, dans sa théorie, 
articule, se recommande par quelque chose qui est 
homogène à ce qui est bien un supposé concernant ce sujet.  
 
Il le nomme dans les termes traditionnels « le bon vieux Dieu », 
peut-être difficile à pénétrer dans ce qu'il soutient  
de l'ordre du monde, mais il n'est pas menteur, il est 
loyal, il ne change pas en cours les données du jeu. 
 
Et c'est sur cette admission que « les règles déjà existent »,  
que quelque part le jeu… 

celui qui préside à ce  
déchiffrement qui s'appelle savoir 

…les règles en sont instituées, en ceci seul que  
le savoir en Dieu existe déjà.  
 
C'est à ce niveau qu'on peut interroger ceci de ce qui 
résulte d'un athéisme véritable, le seul, comme vous le 
voyez, qui mériterait ce nom, qui est celui-ci, s'il est 
possible à la pensée de soutenir l'affrontement de la 
mise en question du sujet supposé savoir. 



 364

Ceci, il faut bien le dire, est une mise en question qui, 
si je la reformule, ce n'est nullement dire qu'encore 
cette formule y constitue même un pas en quoi que ce soit.  
 
Non pas certes que ce ne soit un pas qui m'occupe 
essentiellement, c'est que, dans ce que j'ai à articuler, 
qui en est solidaire, à savoir la psychanalyse, je ne puis 
faire que d'avoir à faire passer d'abord ce dont j'ai à 
solliciter les analystes, d'avoir au moins un discours à 
la page de ce qu'ils manient effectivement. Appelez ça 
comme vous voudrez, traitement, expérience analytique, c'est tout un.  
 
Et à cet endroit leur pensée reste retardataire  
au point qu'il est facile de faire toucher du doigt  
que c'est à une des formes en fin de compte sommaires  
à résumer du sujet que se rattachent telles des notions 
non pas inoffensives, pour autant qu'à se rendre compte 
de ce que fait dans le traitement le sujet, à en rendre 
compte par des termes qui de se rattacher à des préjugés, 
eux, sommaires, véritable dégradation de ce qu'a pu 
toucher à tel de ses tournants une pensée critique,  
n'est pas sans conséquences multiples : 
  

- d'abord de renforcer tout ce qui, dans la pensée, 
nous est signalé comme constitué essentiellement 
d'une résistance, 

- ensuite modes d'intervention qui ne peuvent que 
renforcer chez le sujet… 

dit patient à plus ou moins juste titre,  
mais en tout cas, quoi qu'il en soit, traité, 
tressé dans l'acte même de l'expérience psychanalytique 

…renforcer chez ce sujet les mêmes préjugés.  
 
Et pour dire ce dont il s'agit de véritablement 
manifeste, je le centrerai sur ces termes qu'on évoque : 
du dedans et du dehors.  
 
Que ces termes soient - bien sûr - depuis l'origine dans 
le discours de FREUD, ce n'est pas une raison pour que 
nous ne les interrogions pas de la façon la plus serrée, 
faute de quoi nous risquons de voir se produire ces 
sortes de déviations qui entravent ce qui pourrait être 
aperçu dans l'expérience analytique qui soit de nature  
à nourrir ou tout au moins à confluer avec la question 
essentielle, celle du sujet supposé savoir.  



 365

Tant que le sujet supposé savoir avant que nous sachions n'aura pas été  
mis en question de la façon la plus sérieuse, on pourra 
dire que toute notre démarche restera accrochée à ce qui, 
dans une pensée qui ne s'en détache pas, est facteur  
de résistance puisqu'une conception vicieuse du terrain 
sur lequel nous posons les questions amène inévitablement 
leur distorsion principielle. 
 
Comment, avec l'usage qui est fait couramment…  

non seulement jour après jour mais de chaque minute 
…qui est fait par l'analyste des termes de projection et d'introjection…  

s'ils ne sont pas en eux-mêmes  
critiqués d'une façon correcte 

…comment ne pouvons-nous pas voir leur effet inhibant sur 
la pensée de l'analyste lui-même, et bien plus :  
leur effet suggestif dans l'intervention interprétative 
et sous le mode dont il n'y a aucun excès à dire  
qu'il ne peut être que crétinisant.  
 
Est-ce qu'un dedans et un dehors… 

ce qui a l'air d'aller de soi si nous considérons 
l'organisme, à savoir un individu qui en effet est 
bien là, ce qui est dedans c'est ce qui est dans son 
sac de peau, et ce qui est dehors, c'est tout le reste 

…que de là le pas se fasse que ce qu'il se représente  
de ce dehors doit être aussi à l'intérieur du sac de peau 
est quelque chose qui, d'un premier abord, paraît un pas 
modeste et comme allant de soi.  
 
C'est exactement là-dessus qu'après tout repose 
l'articulation de l'évêque BERKELEY de ce qui est à 
l'extérieur : après tout, vous ne savez que ce qu'il y a 
dans votre tête et ce qui par conséquent - à quelque 
titre - sera toujours représentation. Quoique vous 
avanciez concernant ce monde, je pourrai toujours 
remarquer que c'est de ce que vous vous le représentiez.  
 
Il est vraiment très singulier qu'une telle image  
ait pu prendre à un moment de l'histoire le caractère  
de prévalence au point qu'un discours ait pu s'y appuyer 
qui effectivement ne pouvait, dans un certain contexte…  

celui d'une représentation qui est faite pour soutenir cette idée de la représentation 
…être réfuté.  
 



 366

Je voudrais l'imaginer, cette représentation qui permet de donner à la 
représentation cet avantage en quoi consiste, en fin de compte,  
le nœud secret de ce qui s'appelle idéalisme. 
 
Il est certainement tout à fait frappant qu'à seulement 
l'approcher de la façon que je fais, la toile si l'on 
peut dire en vacille.  
Si c'est si simple, comment a-t-on pu même s'y arrêter ? 
Et pour nourrir cette vacillation, je vais faire ceci  
qui s'impose bien sûr, à savoir montrer comment est 
construite cette représentation de mirage.  
 
Elle est tout ce qu'il y a de plus simple.  
Il n'y a même pas besoin de recourir à quelque chose  
qui est tout de même assez frappant, au texte d'ARISTOTE 
dans son petit Traité de la Sensation 65, pour s'apercevoir du style 
avec lequel il aborde ce qu'il en est de la vue, de l’œil.  
 
Ce qu'il en dit… 

ce par quoi il l'aborde, ce où il entend rendre 
compte du fait de la vision 

…a quelque chose qui nous fait à soi tout seul apercevoir 
qu'il lui manque de façon frappante ce qui pour nous ne 
fait pas question, à savoir l'appareil le plus élémentaire 
de l'optique dont après tout c'est bien là l'occasion de 
dire quel avantage il y aurait à ce qu'on fasse une étude 
du point où en était… 

concernant l'optique à proprement parler 
…la science antique, cette science qui a été fort loin, 
beaucoup plus loin même qu'on ne le croit, dans toutes 
sortes de vues mécaniques, mais dont il semble en effet 
que, sur le point propre de l'optique, elle ait présenté 
un remarquable blanc.  
 
Dans ce modèle qui donne son statut à ce temps de  
la représentation où s'est cristallisé le noyau de l'idéalisme,  
le modèle, simple comme tout, est celui de la chambre noire 66, 
à savoir un espace clos à l'abri de toute lumière,  
dans lequel seul un petit trou s'ouvre au monde extérieur. 
Si ce monde extérieur est éclairé, son image se peint  
et s'agite à mesure de ce qui se passe au-dehors sur  
la paroi intérieure de la chambre noire. 

                                                 
65    Aristote :  Parva naturalia , De la sensation et des sensibles , trad. Tricot , Vrin , 1951. 
66  Camera obscura : en observant l'image du soleil projetée sur le sol à travers le feuillage d'un arbre, Aristote aurait eu l'idée du  sténopé 
(du grec stenos, étroit et ope, trou) en perçant un trou dans une chambre noire. Cf. Aristote : Problèmes, T. 1 et 2, Les Belles Lettres, 2003. 



 367

Il est extrêmement frappant de voir qu'un certain  
détour de la science, qui n'est pas pour rien  
celui de NEWTON… 

lequel, vous le savez, a été aussi inaugurant  
et génial quant à l'optique qu'il l'a été  
quant à la loi de la gravitation 

…dont ce n'est pas pour rien - à ce tournant que je 
rappellerai - que ce dont lui fit louange son temps, 
c'est très exactement d'avoir été à la hauteur… 

ceci fut articulé, et par les meilleurs esprits 
…des desseins de Dieu qu'il s'est trouvé déchiffrer.  
 
Ceci pour confirmer la remarque que je faisais  
tout à l'heure de l'enveloppe théologique des premiers pas de notre science.  
 
L'optique est donc essentielle à cette imagination  
du sujet comme de quelque chose qui est dans un dedans.  
Chose singulière, il semble admis que la place du petit 
trou d'où dépend le site de l'image… 

il suffit que ce petit trou 
…cette place est indifférente.  
 
Il se reproduira toujours en effet dans la chambre noire 
une image quelque part, à l'opposé du petit trou.  
La différence de la place du petit trou ne semble pas 
faire question sur ceci : c'est qu'on ne voit le monde 
que du côté où est tourné ce petit trou.  
 
Il semble impliqué dans cette fonction du sujet modelé 
sur la chambre noire que, dans la chambre, cet appareil 
du petit trou soit compatible avec ceci que de ce qui est 
au dehors… 

et qui n'est plus qu'image,  
pour ne plus se traduire que comme image au-dedans 

…au-dehors dans un espace que rien ne limite, en 
principe, tout peut venir à prendre place à l'intérieur 
de la chambre. Il est pourtant manifeste que si les 
petits trous se multipliaient, il n'y aurait plus nulle 
part aucune image. 
 
Néanmoins nous n'allons pas insister lourdement sur  
cette question, ce n'est pas elle qui nous importe,  
c'est simplement de remarquer que là et là seulement 
prend son appui ceci : que ce qui concerne le psychisme  
est à situer dans un en-dedans limité par une surface.  



 368

 
Une surface, bien sûr, nous dit-on, c'est déjà quelque 
chose dans le texte de FREUD : qu'elle est surface 
tournée vers le dehors et que dès lors que c'est sur 
cette surface que nous localisons le sujet, il est  
- comme on dit - sans défense au regard de ce qu'il y a 
en-dedans et qui n'est pas bien sûr simplement  
les représentations mais que du même coup… 

parce que les représentations  
ne peuvent être mises ailleurs 

…que du même coup on y met tout le reste, à savoir  
ce qu'on appelle diversement, confusément, affects, 
instincts, pulsions. Tout cela est dans le dedans. 
 
Quelle raison, pour savoir le rapport d'une réalité  
avec son lieu, qu'il soit dedans ou bien dehors.  
 
Il conviendrait d'abord de s'interroger sur ce qu'elle 
devient en tant que réalité et pour cela peut-être  
de se détacher de cette vertu fascinante qu'il y a  
en ceci que nous ne pouvons concevoir la représentation 
d'un être vivant qu'à l'intérieur de son corps.  
 
Sortons-en un instant et posons la question de savoir  
ce qui arrive dans le dedans et le dehors quand il s'agit 
d'une marchandise par exemple.  
 
On nous a assez communément éclairé la nature de la 
marchandise pour que nous sachions qu'elle se distingue 
entre valeur d'usage et valeur d'échange. La valeur d'échange, c'est quand 
même bien ce qui fonctionne au-dehors.  
 
Mais, cette marchandise, mettons-la dans un entrepôt. 
C'est forcé aussi que ça existe.  
C'est un en-dedans, un entrepôt.  
C'est là qu'on la garde, qu'on la conserve.  
Les fûts d'huile, quand ils sont dehors, ils s'échangent, 
et puis on les consomme, valeur d'usage.  
 
C'est assez curieux que c'est quand ils sont au-dedans 
qu'ils sont réduits à leur valeur d'échange.  
Dans un entrepôt, par définition, on n'est pas là pour 
les mettre en pièces ni pour les consommer, on les garde.  
 
La valeur d'usage à l'intérieur, là où on l'attendrait, est précisément 
interdite, et n'y subsiste que par sa valeur d'échange.  



 369

Là où c'est plus énigmatique, c'est quand il ne s'agit 
plus de la marchandise mais du fétiche par excellence,  
de la monnaie.  
 
Alors là, cette chose qui n'a pas de valeur d'usage,  
qui n'a que valeur d'échange, quelle valeur conserve-t-elle 
quand elle est dans un coffre ? Il est pourtant bien 
clair qu'on l'y met et qu'on l'y garde.  
 
Qu'est-ce que c'est que ce dedans qui semble rendre 
complètement énigmatique ce qu'on y enferme ?  
 
Est-ce qu'à sa façon, par rapport à ce qui fait l'essence 
de la monnaie, ça n'est pas un dedans tout à fait en-dehors, 
en-dehors de ce qui fait l'essence de la monnaie ? 
 
Ces remarques n'ont d'intérêt que d'introduire ce qu'il 
en est de la pensée qui a aussi quelque chose à faire avec  
la valeur d'échange, en d'autres termes : qui circule.  
 
Cette simple remarque devant suffire à marquer 
l'opportunité de la question pour ceux qui n'ont pas 
encore compris qu'une pensée, ça ne se conçoit à 
proprement parler qu'à être articulée, qu'à s'inscrire 
dans le langage, qu'à pouvoir être soutenue dans des 
conditions qu'on appelle la dialectique, ce qui veut dire  
un certain jeu de la logique, avec des règles,  
et de savoir donc si nous pouvons d'aucune façon  
ne pas nous interroger exactement de la même façon que 
nous le faisions il y a un instant pour la monnaie mise 
dans un coffre :   
qu'est-ce que ça veut dire, une pensée, quand on se la garde ?  
 
Et si on ne sait pas ce qu'elle est quand on se la garde, 
c'est tout de même bien que son essence doit être ailleurs, 
c'est-à-dire déjà au-dehors, sans qu'on ait besoin de 
faire de la projection pour dire que la pensée s'y promène.  
 
En d'autres termes, il faut remarquer ce qui n'est  
peut-être pas apparu de prime abord à tous, c'est que  
quel que soit le convaincant de l'argument de BERKELEY, 
ce qui fait sa force, c'est peut-être bien cette 
intuition fondée sur un modèle :  
la représentation je ne peux pas l'avoir ailleurs.  
 



 370

Mais l'important, dans l'histoire, ce n'est pas ça…  
à savoir que nous nous laissions piper à une image  
de plus, et spécialement dépendante d'un certain état  
de la technique  

…c'est qu'effectivement, son argumentation soit irréfutable.  
 
Pour que l'idéalisme tienne, il faut qu'il y ait  
non seulement l'évêque BERKELEY mais quelques autres 
personnes avec lesquelles, sur ce sujet… 

de savoir si du monde nous n'avons qu'une appréhension 
qui définit les limites philosophiques de l'idéalisme  

…c'est dans la mesure où on ne peut en sortir,  
où dans le discours, on n'a rien à lui rétorquer,  
qu'il est irréfutable. 
 
Alors, sur le sujet idéalisme-réalisme, il y a bien 
évidemment ceux qui ont raison et ceux qui ont tort.  
Ceux qui ont raison sont dans le réel,  
je parle du point de vue des réalistes.  
 
Et ceux qui ont tort, où sont-ils ?  
Cela nécessiterait d'être inscrit dans le schéma aussi.  
 
L'important est ceci, c'est qu'au niveau du débat, de la 
discussion articulable, BERKELEY, au point où il en est 
de la discussion philosophique à son époque, est dans le 
vrai bien que, bien sûr, il est manifeste qu'il ait tort. 
C'est justement en ceci que se démontre que le premier 
dessin du champ de l'objectivité fondé sur la chambre 
noire est faux.  
 
Mais alors faut-il ou non lui en substituer un autre ?  
Et comment faire ? Que deviennent le dedans et le dehors ?  
 
Et si ce que nous sommes forcés de redessiner pour nous 
trouver sur cette limite, sur ce medium entre symbolique et 
imaginaire qui demande un minimum de support à nos cogitations,  
de support intuitif, est-ce que ceci ne comporte pas  
que nous devions, dans l'intervention analytique, 
abandonner radicalement ces termes de projection et d'introjection, 
comme nous nous en servons sans cesse, sans apporter  
la moindre critique au schéma que nous appellerons  
pour le désigner « berkeleyen » :  



 371

 
 
celui où se marque de ce petit rond mis en haut, qui est 
la chambre noire, dans lequel j'ai mis le sujet de la représentation, 
avec un réel à l'extérieur qui se distingue d'être 
simplement ceci - comme si ça allait de soi –  
tout ce qu'il y a là, dehors, c'est le réel. 
 
Autre probablement très fâcheuse appréhension des choses, 
ne pas distinguer dans tout ce qui est là construit  
au-dehors différents ordres de réel.  
 
Poser la question simplement de ce que cette bâtisse, 
cette maison doit à un ordre qui n'est pas du tout 
forcément le réel, puisque c'est notre fabrication,  
c'est ce qu'il conviendrait de pouvoir mettre en place  
si nous avons à intervenir dans un champ qui n'est pas  
du tout celui qu'on a dit être celui de faits élémentaires, 
organiques, charnels, de poussées biologiques, mais de quelque chose 
qui s'appelle l'inconscient et qui, pour être simplement 
articulable comme étant de l'ordre de la pensée, n'échappe pas  
à ceci : c'est qu'il s'articule en termes langagiers.  
 
Le caractère radical de ce qui est au fondement non pas 
de ce que j'enseigne mais de ce que je n'ai qu'à reconnaître 
dans notre pratique quotidienne et dans les textes  
de FREUD, voilà qui pose la question de ce qu'il en est 
du dedans et du dehors, et de la façon dont nous pouvons  
et devons concevoir ce qui répond à ces faits toujours  
si maladroitement maniés dans les termes d'introjection 
et de projection, au point que FREUD, il faut bien le 
dire, ose, à l'origine de la définition du moi, articuler 
les choses en ces termes, à savoir que d'un certain état 
de confusion avec le monde le psychisme se sépare en  
un dedans et un dehors, et qu'ici, là, dans son discours, 
rien n'est distingué de ce qu'il en est de ce dehors,  
à savoir s'il est identifiable à ce que dans cette 
représentation commune dans l'opinion :  

 



 372

- à ce qu'il est identifiable, ce dehors, à cet espace 
indéterminé,  

 
- et ce dedans à ce quelque chose que nous tiendrons 

désormais pour fonder une règle de l'organisme dont 
nous allons chercher toutes les composantes au-dedans. 

 
 
Il est très clair qu'on peut faire un pas déjà,  
à démontrer ce qu'a d'impensable le schéma de la chambre noire.  
 
Il n'est pas besoin de remonter à ARISTOTE pour nous 
apercevoir que les questions… 

du fait qu'il ne se réfère pas à la chambre noire 
…sont pour lui complètement différentes de celles qui se 
posent à nous et rendent à proprement parler impensable 
toute une conception, disons, du système nerveux.  
 
 
Lisez ce texte, il est piquant, ce texte par où débutent 
quelques chapitres d'un petit traité qu'il intitule  
De la sensation.  
 
Il – déjà - effleure le problème, à savoir ce quelque 
chose qui va donner tellement de développements par  
la suite, à savoir qu'il y a quelque chose dans la vision 
qui ouvre à la réflexion.  
 
 
Le « se voyant se voir » de VALÉRY67, il l'approche,  
et de la façon la plus drôle, dans ce fait que quand  
on appuie sur un oeil, ça fait quelque chose, ça fait  
des phosphènes, c'est-à-dire quelque chose qui ressemble 
à de la lumière.  
 
C'est là seulement qu'il trouve à appréhender que cet 
oeil qui voit, il se voit aussi en quelque façon, 
puisqu'il produit de la lumière si vous appuyez dessus. 

                                                 
67 Paul Valéry : - Monsieur Teste : «  Je suis étant, et me voyant ; me voyant me voir et ainsi de suite » in Œuvres, Gallimard, Pléiade, 1960. 
                            - ou encore La jeune Parque, Gallimard , Coll. Poésie Gallimard , p.18 : 
Toute ? Mais toute à moi, maîtresse de mes chairs, 
Durcissant d'un frisson leur étrange étendue, 
Et dans mes doux liens, à mon sang suspendue, 
Je me voyais me voir , sinueuse, et dorais 
De regards en regards, mes profondes forêts. 
 
Cf. Séminaire Les fondements de la Psychanalyse ( 1964 ) , séance du 19-02-1964 sur la tache , le visible et l’invisible. 
   



 373

Bien d'autres choses sont piquantes, et les formules dans 
lesquelles il aboutit au terme, qui donnent pour essentielle 
aux choses la dimension du diaphane, ce par quoi il est rendu 
compte que l’œil voit de ceci…  

et de ceci uniquement 
…que dans cet ordre du diaphane, il représente un 
appareil particulièrement qualifié, c'est-à-dire qu'aussi 
bien, loin que nous ayons quelque chose qui d'aucune 
façon ressemble à un dedans et à un dehors, c'est en tant,  
si l'on peut dire, que l’œil participe d'une qualité,  
nous dirions « visionnaire », que l’œil voit.  
 
Ce n'est pas si bête, c'est une certaine façon,  
pour le coup, de bien plonger le sujet dans le monde. 
La question est devenue un petit peu différente et,  
à la vérité, les gens avec qui ARISTOTE a à combattre, 
c'est à savoir mille autres théories énoncées de son temps 
dont toutes d'ailleurs, par quelque côté, participent de 
quelque chose que nous n'avons aucune peine à retrouver 
dans nos images, y compris celle de la projection.  
 
Car, je vous le demande, qu'est-ce que suppose ce terme 
de projection… 

quand il s'agit non plus de ce qui se voit mais de 
l'imaginaire, si ce n'est que nous supposons au regard 
d'une certaine configuration affective qui est celle 
autour de quoi, à tel moment, à telle date, nous 
supposons que le sujet patient modifie le monde 

…qu'est-ce que c'est que cette projection,  
sinon la supposition de ceci :  
que c'est du dedans que le faisceau lumineux part qui va peindre le monde,  
tout comme dans les temps antiques, il en était certains 
pour imaginer ces rayons, qui partant de l’œil,  
allaient en effet nous éclairer le monde et les objets,  
quelque énigmatique que fût ce rayonnement de la vision. 
  
Mais nous pouvons, nous le prouvons dans nos métaphores, 
en être encore là. Et quand on se réfère à ce texte 
aristotélicien, ce n'est pas le moins brillant de ce 
qu'il nous montre qu'on touche en quelque sorte du doigt 
non pas tellement de ce qu'il échafaude lui-même que de 
tout ce auquel il se réfère, EMPÉDOCLE notamment qui fait 
participer la fonction de l’œil du feu, à quoi lui-même 
rétorque par un appel à l'élément de l'eau.  
 



 374

Incidemment, ce qui l'embête c'est qu'il n'y a que quatre 
éléments, et comme il y a cinq sens, on voit mal comment 
le raccord se fera, il le dit en toutes lettres.  
 
Il arrive à la fin à s'en tirer en unifiant le goût  
et le toucher comme se rapportant également à la terre, 
mais ne nous amusons pas plus longtemps, aussi bien ces 
choses n'ont rien en elles-mêmes de tellement spécialement 
comique, mais plutôt exemplaire.  
 
Ce qui apparaît en quelque sorte, à lire ces textes, 
c'est ce quelque chose qui, pour nous, localise ce champ 
de la vision,  de le réanimer, si je puis dire, de ce que 
nous y avons mis, grâce à la perversion, d'inséré dans le désir.  
 
On voit ceci, à simplement se laisser, si on peut dire, 
imprégner de ce qui anime ces textes qui, si futiles 
qu'ils nous paraissent, n'étaient pourtant pas dits  
par des gens sots, qu'il se soit pu dire ainsi le ressort 
nous est en quelque sorte suggéré, pour peu que quelque 
exercice ait été par nous pris de ce qu'il en est dans  
le champ visuel de la fonction de l'objet(a). 
 
L'objet(a), dans le champ visuel, ressortit… 

au regard de la structure objective 
…à la fonction de ce tiers terme dont il est frappant  
que littéralement les anciens ne sachent pas qu'en faire,  
le ratent alors que c'est quand même la chose la plus 
grosse qui soit.  

 
 
Eux aussi se trouvent entre deux : la sensation,  
c'est-à-dire le sujet, et puis le monde qui est senti.  
Qu'il faille qu'ils se secouent, si l'on peut dire,  
pour faire intervenir comme troisième terme la lumière, 
tout simplement, le foyer lumineux en tant que ce sont 
ses rayons qui se réfléchissent sur les objets et qui, 
pour nous-mêmes, qui viennent à l'intérieur de la chambre 
noire former une image. Et après ?  
 



 375

Après nous avons cette merveilleuse stupidité de la synhèse 
conscientielle qui est quelque part, et paraît-il 
particulièrement bien pensable uniquement de ce fait que 
nous pouvons la loger dans une circonvolution.  
 
Et en quoi dans la circonvolution l'image deviendra-t-elle 
tout d'un coup… 

parce qu'elle est dans une circonvolution  
plutôt que d'être sur la rétine 

…quelque chose de synthétique ?  
 
Le concept de l'objet(a) nous est suffisamment indiqué par  
les tâtonnements mêmes qui se sont dessinés tout au cours 
de la tradition et qui ont fait en effet qu'ils 
s'apercevaient fort bien que la solution du problème  
de la vision n'est pas du tout simplement la lumière.  
 
La lumière est une condition, bien sûr :  
pour qu'on voie quelque chose, il faut qu'il fasse jour, 
mais en quoi est-ce que cela explique qu'on voit ? 
 
L'objet(a), dans ce qui concerne le champ scoptophilique,  
si nous essayons de le traduire au niveau de l'esthésie, 
c'est très exactement ce que vous voudrez, ce blanc,  
ou ce noir, ce quelque chose qui manque derrière l'image, 
si l'on peut dire, et que nous mettons si aisément,  
par un effet purement logomachique de la synthèse,  
quelque part dans une circonvolution.  
 
C'est très précisément en tant que quelque chose manque 
dans ce qui s'en donne comme image qu'est le point 
ressort dont il n'y a qu'une solution, c'est que,  
comme objet(a), c'est-à-dire précisément : 
  

- en tant que manque, et si vous voulez,  
- en tant que tache.  

 
La définition de la tache, c'est justement de ce qui, 
dans le champ, se distingue comme le trou, comme  
une absence, et nous savons justement par la zoologie  
que la première apparition de cette chose qui nous 
émerveille, qui est si bien construite comme un petit 
appareil optique, et qui s'appelle un oeil, au niveau 
d'êtres lamelleux, c'est par une tache que ça commence.  
 



 376

 
Cette tache, en ferons-nous purement et simplement un effet… 

car la lumière produit des taches,  
c'est une chose certaine 

…nous n'en sommes point là : 
  

- mettre la tache comme essentielle et structurante à 
titre de place de manque dans toute vision, 

 
- mettre la tache à la place du troisième terme du champ 

objectivé, 
 
- mettre la tache à la place de la lumière, comme  

les Anciens ne pouvaient s'empêcher de le faire,          
et c'était là leur bafouillage. 

 
Voilà quelque chose qui n'est plus bafouillage, si nous 
nous apercevons que cet effet de métaphore… 

de métaphore du point nié dans le champ de la vision, 
comme mise au principe de ce qui fait non pas  
son déploiement plus ou moins de mirage mais ce qui 
attache le sujet en tant que ce sujet est quelque 
chose dont le savoir est tout entier déterminé par  
un autre manque plus radical, plus essentiel, qui est 
celui de ce qui le concerne en tant qu'être sexué 

…c'est là ce qui fait apparaître comment le champ  
de la vision s'insère dans le désir.  
 
 
Et après tout pourquoi n'y a-t-il pas moyen d'admettre 
que ce qui fait qu'il y ait vue, contemplation,  
tous ces rapports qui retiennent l'être parlant,  
que tout ceci ne prenne vraiment son attache, sa racine, 
qu'au niveau même de ce qui…  

d'être tache dans ce champ 
…peut servir à boucher, à combler ce qu'il en est du 
manque… 

du manque lui-même parfaitement articulé  
et articulé comme manque 

…à savoir ceci qui est le seul terme grâce à quoi  
ce qu'il en est de l'être parlant peut se repérer :  
au regard de ce qu'il en est de son appartenance 
sexuelle. 
 



 377

C'est au niveau de cet objet(a) que peut se concevoir cette 
division articulable du sujet :  
 

- en un sujet qui a tort parce qu'il est dans le vrai :  
c'est l'évêque BERKELEY, 

 
- et un autre sujet qui, mettant en doute que la pensée 

vaille quelque chose, en réalité fait la preuve de 
ceci que la pensée est de soi censure et que ce qui 
importe, c'est de situer le regard en tant que 
subjectif, par ce qu'il ne voit pas et que c'est cela 
qui rend pensable que la pensée elle même s'assoit de 
ceci et de ceci seulement qu'elle est censure, c'est 
ce qui permet de l'articuler elle-même métaphoriquement 
comme faisant tache dans le discours logique. 

 
Ce que aujourd'hui… 

à la suite de cette bien longue articulation 
…je veux dire… 

tout au moins pourrai-je l'amorcer 
…c'est ceci : nous en étions restés au niveau de la perversion 
fondée dans une autre façon d'inscrire ce dehors.  
 
Ce dehors, pour nous, n'est pas « un espace ouvert à l'infini »  
où nous mettons n'importe quoi sous le nom de réel.  
Ce à quoi nous avons affaire, c'est cet Autre  
qui a comme tel son statut.  
 
Ce statut, ce n'est certes pas du seul effort des 
psychanalystes que nous pouvons actuellement l'articuler : 
 
- comme se présentant à l'explorer d'une interrogation 
seulement logique, 
  
- comme marqué d'une faille, ce qui dans le schéma qui 
est ici : 

 
donne le grand Autre (A), le signe S( )A  comme donnant  
le terme de ce qui se pose au niveau de l'énonciation,  
de l'énonciation désirante : c'est que la réponse qu'il donne  
est très exactement la faille qui représente ce désir. 
Après tout, ce n'est pas pour rien que ces termes sont 
ici manifestés par des petites lettres, par une algèbre. 
Le propre d'une algèbre, c'est de pouvoir avoir diverses 
interprétations.  



 378

 
 
S( )A , ça peut vouloir dire toutes sortes de choses, 
jusques et y compris la fonction de la mort du père.  
 
Mais, à un niveau radical, au niveau de la logification 
de notre expérience, S( )A , c'est exactement…  

si elle est quelque part et pleinement articulable 
…ce qui s'appelle la structure, si on peut en quelque 
terme qualifier de structuralisme… 

et vous savez quelles réserves  
je fais sur ces épinglages philosophiques 

…c'est en tant que le rapport entre ce que permet 
d'édifier une logique rigoureuse avec ce que d'autre part 
dans l'inconscient nous est montré de certains défauts 
d'articulation irréductibles d'où procède cet effort même 
qui témoigne du désir de savoir.  
 
Je vous l'ai dit, ce que je définis comme perversion, 
c'est la restauration en quelque sorte première,  
la restitution à ce champ du A, du (a), en ceci que la 
chose est rendue possible de ce que ce (a) soit un effet 
de la prise de quelque chose de primitif, de primordial 
et, pourquoi ne l'admettrions-nous pas, à condition de 
n’en pas faire un sujet, c'est dans la mesure où cet être animal… 

que nous prenions tout à l'heure 
au niveau de son sac de peau  

…est pris dans le langage que quelque chose en lui,  
se détermine comme (a), ce (a) rendu à l'Autre si l'on peut dire.  



 379

 
C'est bien pourquoi l'autre jour, en introduisant devant 
vous le pervers, je le comparais à l'homme de foi, voire 
au « Croisé » ironiquement :  
lui, donne à Dieu sa plénitude véritable. 
 
 
Et si vous me permettez de terminer sur quelques jeux  
de mots en quelque sorte humoristiques, s'il est vrai  
que le pervers est la structure du sujet pour qui  
la référence castrationnelle… 

le fait que la femme est distinguée 
 de ceci qu'elle n'a pas le phallus 

…que ceci par cette opération mystérieuse de l'objet(a)  
est bouché, et est masqué, et est comblé, est-ce que  
ce n'est pas là que s'articule cette formule que déjà  
une fois j'ai poussée en avant… 

que cette façon de parer à la béance radicale dans 
l'ordre du signifiant que représente le recours  
à la castration, d'y parer ce qui est la base  
et le principe de la structure perverse,  
en pourvoyant de quelque chose qui comble,  
qui remplace le manque phallique, en pourvoyant  
cet Autre et en tant qu'il est asexué 

…est-ce que ce n'est pas cela qu'un jour, devant vous, 
j'avais désigné du terme de « l'hommelle ».  
 
Voilà une référence qui, quant à l'assiette d'un certain 
dehors au regard du jeu de l'inconscient, vous rendra 
dans son épinglage, paraît-il seulement pittoresque, 
quelques services. 
 
Mais pour vous quitter et aussi bien parce qu'aujourd'hui 
je n'ai pas pu parcourir comme d'habitude aussi loin le 
champ que je voulais, pour vous ouvrir car c'est celui 
qui, de la perversion, conduit à la phobie, en y voyant 
l'intermédiaire qui va vous permettre enfin de situer 
authentiquement le névrosé… 

et à son niveau ce qu'il en  
est du dedans et du dehors  

…si cet hommelle nous l'écrivons, à modifier le terme qui est 
ici S( )A , à le modifier en ce sens que c'est d'un A non 
défaillant que ce A d'un signifiant du A, qu'il s'agit, 
et qui donne la clé de la perversion.  
 



 380

Est-ce que… 
je vous le montrerai davantage  
dans notre prochaine réunion 

…ce n'est pas inversement que ce soit au niveau du 
signifié s(A) de la faille, que la division de ce A  
se porte chez le névrosé : s(A) ?  
 
Ceci a un grand intérêt d'ordonnance topologique  
car c'est aussi montrer que c'est au niveau de l'énoncé 
que le texte du symptôme névrotique s'articule, c'est-à-dire  
que c'est ainsi que s'explique que ce soit entre : 
  

- le champ du moi [ i(a) → m ] tel qu'il s'ordonne spéculairement, 
  

- et celui du désir [ S ◊ a → d ] en tant qu'il s'articule par 
rapport au champ dominé par l'objet(a) que le sort           
de la névrose se joue. 

 
 
C'est ce que nous verrons mieux la prochaine fois  
où c'est, fondé sur ces graphes anciens, que je pourrai  
vous montrer la place que tient, dans le jeu de la 
névrose, et je le reprendrai dans la phobie d'abord, 
reprenant tout ce que j'ai déjà articulé à propos  
du petit Hans et qui a été, je m'en suis aperçu,  
assez insuffisamment transmis dans les comptes rendus  
qui en ont été donnés. 
 
Alors, mais si ce signifié du A en tant que barré :  
s(A), en tant que marqué de sa défaillance logique,  
s'il vient dans le névrosé à pleinement se signifier, 
c'est bien aussi cela qui nous éclaire de ce qu'a eu 
d'inaugural l'expérience du névrosé :  
lui ne masque pas ce qu'il en est de l'articulation 
conflictuelle au niveau de la logique même.  
 
Que de ce que la pensée défaille en son lieu même de jeu 
réglé, voilà qui donne sa véritable portée de la distance 
qu'en prend dans son expérience le névrosé lui-même,  
et pour tout dire…  

et pour terminer sur ce jeu de mots 
que je vous ai annoncé 

…quoi d'étonnant, si nous nous amusons du mot hommelle,  
à l'étage au-dessous de le transformer en famil.  
 



 381

 
Les jeux et les rencontres que permet l'état de  
la langue, ce famil, ne le voilà-t-il pas vraiment  
qui paraît nous montrer… 

comme une espèce d'éclair entre deux portes 
…ce qu'il en est de la fonction métaphorique de la famille 
elle-même ? 
 
Si pour le pervers, il faut qu'il y ait une femme  
« non châtrée », ou plus exactement s'il la fait telle  
et hommelle, est-ce qu'il n'est pas notable à l'horizon  
du champ de la névrose que ce quelque chose qui est  
un « Il » quelque part… 

dont le « je » est véritablement l'enjeu  
de ce dont il s'agit dans le drame familial 

…c'est cet objet(a) en tant que libéré.  
 
C'est lui qui pose tous les problèmes de l'identification, 
c'est lui avec lequel il faut, au niveau de la névrose, 
en finir, pour que la structure se révèle de ce qu'il 
s'agit de résoudre, à savoir la structure tout court,  
le signifiant du A : S(A).



 382

 
07  Mai  1969                                Table des séances 
 
 
 
 
« L'angoisse, ai-je dit dans un temps, n'est pas sans objet ».  
 
Ceci veut dire que ce quelque chose… 

qu'on appelle objectif à partir  
d'une certaine conception du sujet 

…qu'il y a quelque chose d'analogue à répondre à l'angoisse,  
quelque chose… 

c'est ainsi qu'on s'exprime dans la psychanalyse 
… « dont l'angoisse est signal dans le sujet ».  
 
Voilà le sens de ce « pas sans » de la formule  
qui ne dévoile rien d'autre que : il ne manque pas  
ce terme, ce « quelque chose d'analogue à l'objet ».  
Mais ce « pas sans » ne le désigne pas,  
il présuppose seulement l'appui du fait du manque.  
 
Or toute évocation du manque suppose institué un ordre 
symbolique :  
plus qu'une Loi seulement mais une accumulation, et encore 
numérotée, un rangement, je l'ai souligné en son temps. 
 
Si nous définissons le réel d'une sorte « d'abolition pensée »  
du matériel symbolique, il ne peut jamais rien manquer. 
L'animal, quel qu'il soit, qui crève en raison d'une 
suite d'effets physiologiques parfaitement adaptés… 

dont le fait d'appeler ça effets de la faim  
par exemple est tout à fait exclu 

…c'est la fin de l'organisme en tant que soma.  
 
Il ne manque de rien.  
Il a assez de ressources en son périmètre d'organisme 
pour mesurer sa réduction dite mortelle.  
Le cadavre, c'est un réel aussi.  
 
Les effets par quoi l'organisme subsiste, c'est ce  
par quoi nous sommes forcés de concevoir l'imaginaire : 
quelque chose lui indique que tel élément de l'extérieur, 
du milieu, de l'Umwelt comme on dit est absorbable  
ou plus généralement propice à sa conservation.  



 383

Cela veut dire que l'Umwelt est une sorte de halo,  
de double de l'organisme, et puis c'est tout.  
C'est ça qu'on appelle l'imaginaire. Tout un ordre de l'Umwelt 
est descriptible – certes – en termes d'adéquation, sans 
ça l'organisme ne subsisterait pas un instant.  
 
La catégorie de l'imaginaire implique en elle-même que  
cet Umwelt est capable de défaillance.  
Mais la défaillance, là non plus, n'est manque à rien. 
C'est le commencement d'une suite d'effets par où 
l'organisme se réduit comme tout à l'heure en emportant 
avec lui son Umwelt.  
 
Il meurt avec son mirage qui peut très bien être ce qu'on 
appelle, on ne sait pas trop pourquoi, épiphénomène de cette 
faim que j'évoquais tout à l'heure. 
 
Donc jusque là tout se réduit à un divers niveau de 
structuration du réel.  
Pour que le fait du manque apparaisse, il faut que se dise 
quelque part « il n'y a pas le compte ».  
Pour que « quelque chose manque », il faut qu'il y ait du compté.  
 
À partir du moment où il y a du compté, il y a aussi  
des effets du compté sur l'ordre de l'image.  
Ça, ce sont les premiers pas de l'ἐπιστήμη [epistèmè],  
de la science, les premières copulations de l'acte de compter avec l'image, 
c'est la reconnaissance d'un certain nombre d'harmonies, 
musicales par exemple : elles en donnent le type.  
 
C'est là que peuvent se constater des manques qui n'ont 
rien à faire avec ce qui, dans l'harmonie, se pose 
seulement comme intervalle. Il y a des endroits où  
il n'y a pas le compte.  
 
Toute la science que nous appellerons antique consiste à 
parier que ces endroits où il n'y a pas le compte  
se réduiront un jour aux yeux du sage, aux intervalles 
constitutifs d'une harmonie musicale.  
 
Il s'agit d'instaurer un ordre de l'Autre grâce à quoi  
le réel prend statut de monde,  κόσμος  [cosmos]

68, impliquant cette harmonie.  
 

                                                 
68    κόσμος  [cosmos] :  ordre, bon ordre, parure. 



 384

La chose s'est faite ainsi dès lors qu'il y a eu au 
monde… 

en ce monde d'aventure et de  
concret qu'on appelle historique 

…des ἐμπόριον [ emporions ] 69, des magasins où tout est bien rangé.  
 
Les ἐμπόριον [ emporions ] et les empires… 

qui existent depuis un bout de temps,  
ce n'est pas nous qui les avons inventés 

…c'est la même chose.  
 
C'est la doublure et le support de cette conception  
de la science antique qui repose, en somme, sur ceci  
qui fut longtemps admis :  
que savoir et pouvoir c'est la même chose, pour la raison que 
celui qui sait compter peut répartir, qu'il distribue,        
et par définition celui qui distribue est juste.  
 
Tous les empires sont justes. S'il est venu là-dessus 
récemment quelque doute, ça doit avoir une raison.  
 
L'horizon de ce qui se passe là… 

et c'est là l'excuse à ce discours public,  
à ce quelque chose que je continue malgré  
qu'il ne s'adresse en principe qu'aux psychanalystes 

…est ceci dont le temps témoigne par quelque chose dont 
les sages ne veulent pas voir ce qui déjà n'est plus  
du tout un prodrome70 mais une déchirure patente,  
c'est que la discordance éclate entre savoir et pouvoir.  
 
Il s'agit - c'est intéressant - pour que tout simplement 
les choses ne traînent pas longtemps dans cette 
discordance… 

avec tout ce qu'elle comporte de bafouillages 
étranges, de redites, d'absurdes collisions 

…il s'agit de définir en quoi cette disjonction s'opère  
et de la dénommer ainsi, de ne pas penser qu'on va y parer 
avec je ne sais quelle façon épisodique de retourner  
la veste du pouvoir, de dire que tout s'arrange parce que 
c'est ceux qui jusqu'ici en étaient opprimés qui vont 
maintenant l'exercer, par exemple. 
 

                                                 
69    Emporions : comptoirs, entrepôts de commerce sortes de magasins où l’on vendait un peu de tout. 
70    Prodrome : Fait qui présage un événement, qui constitue le début d'un événement. 



 385

Non certes que j'en écarte personnellement d'aucune façon 
l'échéance possible, mais qu'il me paraît sûr que ceci 
n'a de sens que pour autant que cela s'inscrit  
dans ce que je viens d'appeler le virage essentiel… 

le seul de nature à changer le sens de tout ce qui 
s'ordonne comme empire présumé, fût-ce du savoir lui-même 

…c'est à savoir cette disjonction du savoir et du pouvoir.  
 
Ceci, cette formule… 

qui n'a qu'une valeur grossière,  
qui n'induit à proprement parler à rien,  
qui ne consiste en aucune Weltanschauung, présomption 
utopique ou pas d'une mutation poussée par on ne sait quoi 

…ceci doit être articulé - et le peut être - en raison de 
ceci : non pas que FREUD en donne la saisie, renouvelant 
en un système qui serait quoi que ce soit de comparable  
à ce où a voulu se faire perdurer le mythe de  
la conjonction du savoir et du pouvoir, mais FREUD bien plus est lui-même 
ici le patient, celui qui, de par sa parole, une parole 
de patient, témoigne de ce que j'inscris ici  
sous ce titre : la disjonction du savoir et du pouvoir.  
 
Il n'en témoigne pas seul.  
Il la lit dans les symptômes qui se produisent  
à un certain niveau du subjectif, et il essaye d'y parer,  
et précisément là où se lit que lui-même avec eux… 

ceux qui témoignent dans leur particularité  
de cette disjonction du savoir et du pouvoir 

…il est comme eux patient de cet effort, de ce travail, 
de ce dont témoignent en un point les effets  
que j'intitule de la disjonction du savoir et du pouvoir. 
 
Voici comment au point où, moi-même, je ne suis rien 
d'autre que la suite d'un tel discours… 

où dans mon discours même je témoigne de ce à quoi 
conduit l'épreuve de cette disjonction, c'est-à-dire 
à rien qui la comble apparemment ni qui permette de 
l'espérer réduire jamais en une norme, en un κόσμος  [cosmos]  

…c'est là le sens de ce que je m'essaie à poursuivre 
devant vous d'un discours qu'inaugure FREUD,  
et ce pourquoi j'ai commencé par une lecture attentive  
de ce dont témoigne ce discours, et pas seulement dans sa 
maîtrise, car très précisément c'est de ses insuffisances 
qu'il est le plus instructif. 
 



 386

J'ai relu ce séminaire que je faisais en 1956-5771, 
dérisoire distance de treize années qui, tout de même,  
me permet de mesurer quelque chose du chemin parcouru.  
 
Par qui ?  
Par quoi ?  
Par mon discours d'une part.  
 
Et puis, d'un autre côté, par une sorte d'évidence,  
de manifestation du déchirement que ce discours désigne, 
qui bien entendu ne doit rien à ce discours lui-même, 
mais grâce à quoi peut-être, peut se témoigner  
qu'il y a un discours… 

que je ne dirai certes pas à la page,  
disons pas trop à la traîne 

…de ce qui s'est produit.  
 
Ceci dit, en raison des lois qui vont pour être les lois 
régnantes, celles qu'on appelle du « statut de l'Université »,  
il faut bien en effet que ce discours non seulement  
soit à la traîne mais soit forcé de toujours se reprendre  
au principe comme nachträglich, après coup, ceci en raison  
du fait que rien ne l'enregistre dans un renouvellement 
de forme qui serait celle où subsiste ce dont il s'agit 
des pas majeurs depuis un temps faits dans le savoir  
et tel qu'il se marque comme internement disjoint  
de tout effet de pouvoir. 
 
Nous repartons donc au principe et ce terme que j'ai 
produit - il ne l'était pas en 1956-57 - de l'objet(a).  
Tandis que j'essayais de déchiffrer…  

qui… 
si cette chose était maintenant publiée  
au-delà d'un résumé - d'ailleurs pas si mal 
fait – qui en fut donné dans le Bulletin de 
Psychologie   sous le terme de La relation d'objet  
et les structures freudiennes 

…pourrait - s'il pouvait le faire de son côté… 
…sur le texte même de ce que pendant plus d'un trimestre 
je suis à la trace, de ce texte à lui tout seul si 
confondant par son aspect de labyrinthe, par son attestation 
d'une sorte d'épèlement, balbutiant, tournant en rond,  
et à vrai dire, dont l'issue : à part ceci                     
que le « petit Hans » n'a plus peur des chevaux, et après ?  

                                                 
71    Séminaire La relation d’objet, Seuil,  1994. 



 387

 
Est-ce que c'est là l'intérêt d'une telle recherche  
de faire qu'un - ou mille autres petits bonshommes - 
soient délivrés de quelque chose d'embarrassant  
qu'on appelle une phobie ?  
 
L'expérience prouve que les phobies ne mettent pas 
beaucoup plus longtemps à guérir spontanément qu'avec  
une investigation telle que celle dont il s'agit  
en l'occasion, celle de son père, élève de FREUD  
et de FREUD lui-même. 
 
Ce qu'il faut… 

à cette époque, il y a treize ans 
…que je souligne, que j'épèle, c'est de l'enjeu véritable 
dont il s'agit :  
de l'étude de la frontière, de la limite de ce qui  
se joue à chaque instant, qui va bien au-delà du cas,  
de la frontière, de la limite entre l'imaginaire et le symbolique, 
et que c'est là que tout se joue.  
J'y reviendrai peut-être de quelques traits au cours  
de ce qu'aujourd'hui j'énonce. 
 
Mais repartons du point où nous avons à fixer ce qu'il  
en est du jeu de ces trois ordres, le réel, le symbolique et l'imaginaire 
dans ce qui est en cause véritablement :  
ce point tournant où tous nous sommes les patients 

quels que puissent être, à chacun,  
nos mésaventures et nos symptômes 

…à savoir ce que je désigne comme une certaine disjonction  
du savoir au pouvoir.  
 
Posons quelque part en un point… 

soyons grossiers, soyons sommaires ! 
…ce que j'ai appelé tout à l'heure le réel, dont il est tout 
à fait évident que, tel que je l'ai décrit, il intéresse.  
 
Je n'ai pas encore été le voir mais il y a - paraît-il - 
un film de Louis MALLE sur Calcutta. On y voit une très 
grande quantité de gens qui meurent de faim.  
C'est ça, le réel.  
 
Là où les gens meurent de faim, ils meurent de faim.  
Rien ne manque. On commence à parler de manque pourquoi ?  
Parce qu'ils ont fait partie d'un empire.  



 388

Sans quoi, paraît-il, il n'y aurait même pas de Calcutta. 
Car c'est en raison paraît-il… 

je ne suis pas historien assez pour le savoir  
mais je l'admets puisqu'on nous le dit 

…des nécessités de cet empire, qu’il y a une agglomération 
à cet endroit, sans les nécessités de cet empire,  
il n'y aurait pas eu d'agglomération à cet endroit.  
 
Les empires modernes laissent éclater leur part de manque 
justement en ceci que le savoir y a pris une certaine 
croissance, sans doute démesurée, aux effets de pouvoir. 
Il a aussi cette propriété, l'empire moderne : que 
partout où il étend son aile, cette disjonction vient aussi.  
 
Et c'est uniquement au nom de cela qu'on peut,  
de la famine aux Indes, faire un motif nous incitant  
à une subversion ou à une révision universelle,  
à quelque chose, le Réel quoi! 
 
Pour qu'il y ait du symbolique, il faut qu'il se compte au moins 1.  
Pendant longtemps, on a cru que compter pouvait se 
réduire à l'1, à l'1 du Dieu - il n'y en a qu'un –  
à l'1 de l'Empire, à l'1 de PROCLUS, à l'1 de PLOTIN. 
C'est pourquoi il n'y a rien d'abusif à ce que nous 
symbolisions ici le champ du symbolique par ce 1.  
 
Ce qu'il faut saisir, c'est que bien sûr, ce 1 qui n'est 
pas simple et dont vite - ça a été là tout le progrès - 
on s'est aperçu qu'il fonctionne comme 1 numérique, 
c'est-à-dire engendrant une infinité de successeurs,  
à condition qu'il y ait un zéro… 

ceci pour nous en tenir à l'exemplification  
de ce symbolique, par un des systèmes qui  
sont actuellement les mieux établis 

…il faut inscrire ceci :  
c'est que ce comptage… 

quel qu'il soit, à quelque niveau de structure  
que nous le placions dans le symbolique  

…a ses effets dans l'imaginaire.  
 
Et ce qui s'institue, ce qui s'ordonne dans mon  
discours… 

à ceux qui le suivent de l'éprouver 
…c'est que ces effets du comptage symbolique, dans l'ordre 
que nous avons évoqué tout à l'heure de l'imaginaire… 



 389

à savoir en ceci : que l'imaginaire, c'est l'ordre  
par quoi le réel d'un organisme, c'est-à-dire un réel 
tout à fait situé se complète d'un Umwelt 

…le comptage a - au niveau de l'imaginaire - cet effet  
d'y faire apparaître ce que j'appelle l'objet(a). 
 

 
 
Or chez l'être humain… 

et sans que ceci fasse de lui,  
dans le domaine du vivant, une telle exception,  

…une image…  
comme chez bien d'autres animaux 

…y joue un rôle privilégié, c'est celle qui est au principe 
de cette dimension que nous appelons le narcissisme, c'est  
l'image spéculaire.  
 
Nous savons que ce n'est pas le privilège de l'homme,  
que chez bien d'autres animaux, à certains niveaux  
de leur comportement, de ce qu'on appelle éthologie,  
mœurs animales, des images d'une structure apparemment 
équivalente, de la même sorte, privilégiées, exercent  
une fonction décisive sur ce qu'il est de l'organisme.  
 
Tout ce qui par la psychanalyse est observé, articulé 
comme moment des rapports entre i(a) et cet objet(a),  
ceci est le point vif qui pour nous est d'intérêt premier,  
r : i(a) / a, pour estimer à sa valeur de modèle tout ce que 
nous livre au niveau des symptômes la psychanalyse, ceci 
en fonction de ce qu'il en est, patent en notre époque, 
des effets de disjonction entre savoir et pouvoir. 
 
J'ai donc d'abord défini l'objet(a) comme essentiellement 
fondé des effets, de ce qui se passe au champ de l'Autre… 

au champ du symbolique, au champ du rangement,  
au champ de l'ordre, au champ du rêve de l'unité,  
de ces effets malicieux 

…dans le champ de l'imaginaire.  



 390

 
Observez que ceci implique la structure même du champ de l'Autre 
comme tel, comme j'ai essayé grâce à un schème de vous  
le faire sentir dans plus d'une de mes précédentes leçons 
de cette année.  
 
Ce qui s'indique ici comme effet dans le champ  
de l'imaginaire, ce n'est rien d'autre que ceci :  
que ce champ de l'Autre est, si je puis dire, en forme de A.  
 
Au niveau de ce champ, ceci s'inscrit dans une topologie 
qui, à l'imager… 

car bien sûr ce n'est là qu'image intuitive 
…se présente comme le trouant. 
 
Le pas suivant… 

celui que j'ai fait en énonçant d'une façon dont 
après tout il est frappant qu'à ce que je dise des 
choses comme ça, ça passe, ça rentre comme dans du 
beurre, ce qui prouve évidemment que les analystes 
n'ont pas une idée tellement sûre de ce à quoi  
ils peuvent tenir dans un tel champ  

…j'ai dit quelque chose de simple, c'est à savoir que 
faire retour de ces effets petit(a) dans l'imaginaire à l'Autre, 
le champ d'où ils partent, de rendre à CÉSAR, si je puis 
dire, ce qui est à CÉSAR …  

comme a dit, vous le savez, un jour  
un petit malin, car il l'était, le bougre !  

…que c'était ça l'essence de la perversion :  
rendre (a) à celui de qui il provient, le grand Autre.  
 
C'est une façon bien sûr un tout petit peu apologétique 
de présenter les choses.  
 
Ce qu'il s'agit de savoir, c'est ce qu'on peut en tirer. 
Si effectivement quelque chose qui soit le sujet,  
par quelque côté… 

car un effet du symbolique sur le champ de l'imaginaire, 
nous pouvons le considérer comme quelque chose 
d'encore problématique 

…quelle place cela va-t-il prendre ?  
 
Mais ça touche au sujet, nous ne pouvons en douter, nous 
qui faisons du sujet quelque chose qui ne s'inscrit           
que d'une articulation, un pied dehors un pied dedans, du champ de l'Autre. 



 391

 
Tâchons de la reconnaître, cette face de ce dont  
il s'agit concernant le sujet. Il y a de l'intérêt,  
il y a de l'importance à reconnaître ici ce qu'il en est 
d'un terme qu'a promu FREUD, celui qui avant moi  
a commencé de prendre la mesure d'une certaine chambre 
dont la noirceur est autrement moins facile à calibrer que 
celle que j'évoquais la dernière fois, celle qui a servi 
pendant plus de deux siècles au nom d'un modèle optique.  
 
Qu'il ait plusieurs fois fait le tour et dénommé de noms 
différents de mêmes choses qu'il se trouvait retrouver 
après son périple n'est pas pour nous étonner.  
FREUD a parlé beaucoup de l'amour, avec la distance  
qui convenait. Ce n'est pas parce que ça a monté à la 
tête de ceux qui l'ont suivi que nous n'avons pas à bien 
remettre les choses au niveau d'où il les a fait partir.  
 
 
Au niveau de l'amour, il a distingué :  
 

- la relation anaclitique,  
 

- et la relation narcissique.  
 
Comme il s'est trouvé qu'à d'autres endroits, il opposait 
l'investissement de l'objet à celui du corps propre, 
appelé dans cette occasion « narcissique », on a cru pouvoir 
édifier là-dessus je ne sais quoi du type vases communicants 
grâce à quoi c'est l'investissement de l'objet qui,  
à lui seul, prouvait qu'on est sorti de soi, qu'on a fait 
passer la substance libidinale là où il fallait.  
 
C'est là-dessus que repose cette élucubration qui est 
bien celle que j'ai mise cette année-là parce qu'elle 
était encore vivace, qui s'appelle La relation d'objet, avec tout 
ce mythe du stade prétendu oblatif, qualifié encore génital.  
 
Il me semble que ce que FREUD articule de l'anaclitisme, 
de l'appui pris au niveau de l'Autre, avec ce qu'il 
implique du développement d'une sorte de mythologie de  
la dépendance, comme si c'était de ça qu'il s'agissait, 
l'anaclitisme prend son statut, son vrai rapport de définir 
proprement ce que je situe au niveau de la structure 
fondamentale de la perversion.  



 392

 
C'est à savoir ce jeu par quoi le statut de l'Autre 
s'assure d'être couvert, d'être comblé, d'être masqué 
d'un certain jeu dit pervers, du jeu du (a)  
et qui de ce fait, en fait un stade, à prendre… 

je dis discursivement si nous voulons donner  
une approximation logique de ce qui est en jeu  
dans toutes sortes d'effets qui nous intéressent 

…la relation anaclitique comme étant ici première.  
 
Et aussi bien c'est là le seul fondement par quoi peut se 
justifier toute une série de nuées   prétendues significatives 
par quoi l'enfant regretterait son paradis dans  
je ne sais quel environnement physiologique maternel  
qui, à proprement parler, n'a jamais existé sous cette 
forme d'idéal.  
 
C'est uniquement essentiellement comme un jeu de cet objet 
définissable comme effet du symbolique dans l'imaginaire, comme jeu  
de cet imaginaire au regard de quelque chose qui peut 
prétendre, à quelque titre, pendant un temps… 

et à cet endroit la mère peut aussi bien jouer  
ce rôle que n'importe quoi d'autre, le père,  
une institution, voire une île déserte 

…c'est comme jeu du (a), comme masque, ce que j'ai appelé 
cette structure qui est la même chose que ce (a),  
l'en-forme de (a) de l'Autre, c'est uniquement dans cette formule 
que peut se saisir ce qu'on peut appeler l'effet de 
masquage, l'effet d'aveuglement qui est précisément  
ce en quoi se comble toute relation anaclitique. 
 
À exprimer les choses sous cette forme, l'important  
ce n'est pas ce qu'elle dit car, comme vous pouvez  
le saisir, ce n'est pas facile d'accès,  
précisément sur le plan de ce qu'on appelle imagination.  
 
Car l'imagination vive… 

celle où nous prenons, où nous recueillons ce que 
nous appelons avidement significations, diversement 
plaisantes  

…elle, relève d'une toute autre sorte d'image, et combien 
moins obscure :  
l'image spéculaire, beaucoup moins obscure surtout depuis  
que nos miroirs sont clairs.  
 



 393

On ne saura jamais… 
sauf à y réfléchir un tout petit peu 

…ce que nous devons à ce surgissement des miroirs clairs.  
 
Chaque fois que, dans l'Antiquité, et ça dure bien sûr 
encore au temps des Pères de l'Église, vous voyez quelque 
chose qui s'indique comme en un miroir, ça veut dire tout 
le contraire de ce que c'est pour nous.  
 
Leurs miroirs… 

pour être de métal poli 
…donnaient des effets beaucoup plus obscurs,  
c'est peut-être ce qui a permis que subsiste si longtemps 
une vision   spéculaire  [ crépusculaire ? ] du monde.  
 
Le monde devait bien, comme à nous, leur paraître obscur, 
mais ça n'allait pas mal avec ce qu'on voyait dans le 
miroir. Ça a pu faire durer encore assez longtemps une 
idée du cosmos [ macrocosme/micocosme ].  
 
Il suffisait simplement de perfectionner les miroirs.  
C'est parce que nous l'avons fait… 

et d'autres choses ensemble,  
précisément d'élucidation du symbolique  

…que les choses nous paraissent moins simples. 
 
Remarquons qu'en ceci nous n'avons pas avancé loin encore 
mais… 

puisqu'il s'agit du savoir 
…observons que de l'ordre de satisfaction rendue  
à l'Autre, par la voie de cette inclusion du (a),  
la nouveauté… 

celle que nous permet d'envisager  
l'expérience analytique 

…c'est très précisément celle-ci :  
que - quel qu'il soit - celui qui peut se trouver  
en rôle, en posture de fonctionner comme cet Autre,  
le grand Autre, celui-là, il apparaît que depuis toujours, 
depuis qu'il fonctionne, de ce qui se passe là il n'en a jamais rien su.  
 
C'est ce que je me permets à quelque titre d'articuler  
de ci de là, en posant des questions insidieuses  
aux théologiens, du type de savoir par exemple :  
s'il est si sûr que Dieu croit en Dieu.  
 



 394

 
Si c'est pensable, la question introduite comme 
fondamentale en toute démarche psychanalytique… 

je crois l'avoir formulée dans la ligne de quelque 
chose qui, comme tous les prodromes, avait commencé 
de se dessiner dans un certain tournant philosophique 

…c'est que l'intéressant… 
d'une façon tout à fait vive,  
et ceci à mesure que progressent  
plus les impasses où nous coince le savoir 

…ce n'est pas de savoir ce que l'Autre sait,  
c'est de savoir ce qu'il veut… 

à savoir avec sa forme, sa forme « en-forme de A »,  
qui s'ébauche tout à fait autrement que dans un 
miroir, mais par une exploration à peine effleurée 
d'ailleurs de la perversion, qui nous fait dire que 
cette topologie qui se dessine et que précise à de 
bien autres niveaux que des expériences pathologiques 

…l'avancée du savoir :  
qu'est-ce que ça veut ?  
 
À quoi ça mène ?  
 
Ce n'est pas tout à fait d'ailleurs la même chose.  
 
La question reste à l'étude.  
 
Si on se figure que même sur les perversions,  
la psychanalyse clôt le cercle, qu'elle a trouvé  
le dernier mot… 

même à user, d'une façon plus appliquée que je ne 
peux le faire ici-même, de la relation à l'objet(a) 

…on se tromperait. 
 
L'important, c'est de reprendre à titre de symptômes…  

et en quelque sorte nous éclairant  
sur ce qu'il en est des rapports du sujet à l'Autre 

…d'anciens thèmes qui ne se trouvent pas les mêmes  
à n'importe quelle époque, et si je n'ai pas pu ici faire 
place à l'Angelus SILESIUS du Pèlerin Chérubinique dont,  
dans un temps j'ai fait un tel usage… 

dans ces années perdues dont je ne sais même pas si, 
quelque jour, quelqu'un fera la mesure du cheminement 
par lequel je pouvais mener au jour la suite précaire 
de ce discours 



 395

 
…dont j'ai donc fait tellement d'usage :  
c'est à la lumière de cette relation… 

telle que je la définis et comme anaclitique 
…que pourraient être repris les hémistiches de  
son Pèlerin Cherubinique :  
ces distiques coupés, équilibrés en quatre membres  
dans lesquels se dessine l'identité propre de ce qui  
en lui lui paraît le plus essentiel, impossible à saisir 
autrement que dans le terme de l'objet(a) et de Dieu même.  
 
Qu'il suffise de s'apercevoir que :  
 

- tout ce qui peut s'inscrire en fonction d'ordre,          
de hiérarchie et aussi bien de partage, 
 

- tout ce qui est de l'ordre de ce fait de l'échange, 
du transitivisme, de l'identification elle-même 

 
- tout ceci participe de la bien différente relation 

que nous posons comme spéculaire,  
 

- tout ceci se rapporte au statut de l'image du corps en tant 
qu'elle se pose en un certain tournant de principe 
comme liée à ce quelque chose d'essentiel dans l'économie 
libidinale considéré comme étant la maîtrise motrice du 
corps.  

 
Ce n'est pas pour rien que les mêmes consonnes  
dans l'un et dans l'autre se retrouvent :  
« maîtrise motrice », tout est là.  
 
Et c'est ce par quoi est témoigné en toute occasion  
un comportement dit « de bien ».  
 
Grâce à cette maîtrise motrice, l'organisme qualifiable 
de ses rapports au symbolique… 

l'homme en l'occasion comme on l'appelle 
…se déplace sans jamais sortir d'une aire bien définie  
en ceci qu'elle interdit une région proprement centrale 
qui est celle de la jouissance.  
 
C'est par là que l'image du corps telle que je l'ordonne  
de la relation narcissique prend son importance. 
 



 396

 
Si vous vous reportez au schéma que j'ai donné sous le 
titre de Remarques…  

à quelques propositions d'un monsieur  
dont, grâce à moi, le nom subsistera 

 

  
 
…vous y verrez que le rapport qui s'y désigne est très 
proprement ceci :  
que du rapport qui s'établit du sujet au champ de l'Autre,  
en tant que là je ne peux en image ne rien faire d'autre 
qu'homogène à l'espace commun, et c'est bien pour cela 
que je fais là fonctionner l'Autre… 

et pourquoi pas puisque aussi bien  
il n'est pas soustrait à l'imaginaire 

…comme un miroir, ceci à seule fin de pouvoir poser  
le deuxième terme, le signifiant… 

auprès duquel se représente  
par un autre signifiant le sujet 

…s'y trouve pointé en un endroit qui n'est rien d'autre 
que ce qui se désigne ici par ce (I) énigmatique,  
celui d'où à lui se présente la conjonction dans un autre 
miroir, la conjonction du (a) et de l'image du corps  [ i’(a) ].  
 
C'est très précisément ceci qui désigne ce qui se passe 
au niveau de la phobie.  
 
Si nous prenons n'importe quelle observation de phobie, 
pour peu qu'elle témoigne d'un peu de sérieux, ce qui est 
le cas : on ne se paye pas le luxe de publier dans la 
psychanalyse une observation sans une anamnèse assez 
complète.  
 



 397

Pour prendre par exemple dans le livre d'Hélène DEUTSCH 
sur Les Névroses les chapitres qui se rapportent à la phobie, 
que voyons-nous ?  
 
Par exemple, pour prendre n'importe lequel :  
quelqu'un auprès de qui elle a été appelée à intervenir 
au nom de ceci qu'il a eu à un moment  
la phobie des poules, que voyons-nous ?  
 
La chose est parfaitement articulée, mais qui ne se 
révèle, bien sûr, que d'un second temps d'exploration, 
c'est à savoir que, dans l'époque d'avant le déchaînement 
du symptôme, ces poules n'étaient assurément pas rien pour lui : 
c'était les bêtes qu'il allait, en compagnie de la mère, 
soigner, et aussi bien faire aussi la cueillette des 
œufs.  
 
Tous les détails nous sont donnés, à savoir que,  
à la façon dont font en effet tous ceux qui ont la 
pratique de ces volailles, une palpation en quelque sorte 
extérieure du cloaque suffit à percevoir si l’œuf est là, 
prêt à venir, après quoi on n'a plus qu'à attendre.  
 
C'est bien en effet ce à quoi au plus haut point 
s'intéressait le petit x, le cas en question, c'est  
à savoir que, quand il se faisait baigner par sa mère,  
il lui disait d'en faire autant sur son propre périnée.  
 
Comment ne pas reconnaître qu'ici, là-même, il se désigne 
comme aspirant justement à fournir l'objet de ce qui sans doute…  

pour des raisons qui ne sont pas autrement 
approfondies mais qui sont là sensibles 

…faisait pour la mère l'objet d'un intérêt tout à fait particulier.  
 
Le premier temps, c'est bien évidemment : 
 

« Puisque les oeufs, ça t'intéresse, il faudrait que je t'en ponde. »  
 
Mais aussi bien ce n'est pas pour rien que l’œuf ici 
prend tout son poids : s'il peut se faire que l'objet(a) soit 
ainsi intéressé, c'est bien en ce sens qu'il y a une face 
démographique, si je puis dire, des rapports entre les sujets 
qui implique qu'assez naturellement ce qui naît                
se trouve à la place d'un oeuf. 
 



 398

Je le répète, je n'évoque d'abord ce temps que pour 
livrer tout de suite le sens de ce dont il va s'agir 
quand la phobie se déclenche.  
 
Un frère aîné, sensiblement aîné d'ailleurs, plus fort 
que lui, un jour le saisit par derrière, et ce garçon… 

qui sait parfaitement bien sûr tout ce qu'il en est 
de ce qui se passe dans la basse-cour 

…lui dit :  
 

« Moi, je suis le coq et toi tu es la poule. »  
 
Il se défend, s'insurge avec la plus grande vivacité  
et déclare :  

« Je ne veux pas ! », « I won't be the hen ! »  
 
Remarquez que ce « hen » en anglais, ça a exactement  
la même prononciation avec l'esprit rude que le « n »  
du « un » dont je vous parlais tout à l'heure.  
Il ne veut pas être le « hen ».  
 
Il y avait déjà un nommé ALAIN qui croyait avoir fait  
une grande trouvaille en disant que : « penser, c'est dire non »72.  
 
Il dit non.  
Pourquoi est-ce qu'il dit non… 

alors que, le temps d'avant, il se trouvait si bien 
avec sa mère de pouvoir être pour elle, si je puis 
dire, une poule de plus, une poule de luxe,                
celle qui n'était pas dans la basse-cour 

…si ce n'est parce que là est intéressé le narcissisme,  
à savoir la rivalité avec le frère, le passage…  

comme il est bien prouvé 
…à une relation de pouvoir :  
l'autre le tient par la taille, par les hanches, 
l'immobilise et tant qu'il veut il le maintient dans une 
certaine position. 
 
Le virement, je ne dis pas le virage, de ce qui est 
investi dans une certaine signification d'un registre  
à l'autre, c'est là le point où achoppe la fonction 
précédente et où naît ceci que la poule va prendre 
désormais pour lui une fonction parfaitement signifiante,  
et plus du tout imaginaire, à savoir qu'elle lui fait peur.  

                                                 
72  Émile Chartier, dit Alain :  Propos sur les pouvoirs, « L'homme devant l'apparence », 19 janvier 1924, n° 139. 



 399

Le passage du champ de l'angoisse… 
celui par lequel j'ai inauguré aujourd'hui mon 
discours, à savoir « qu'il n'est pas sans objet », à condition 
qu'on voie que cet objet, c'est l'enjeu même du sujet 

…au champ du narcissisme, c'est celui où se dévoile  
la vraie fonction de la phobie qui est, à l'objet de 
l'angoisse, substituer un signifiant qui fait peur.  
 
Au regard de l'énigme de l'angoisse, la relation signalée 
de danger est rassurante.  
 
Aussi bien ce que l'expérience nous montre, c'est qu'à 
condition que se produise ce passage au champ de l'Autre, 
le signifiant se présente comme ce qu'il est au regard  
du narcissisme, à savoir comme dévorant.  
 
Et c'est bien là d'où s'origine l'espèce de prévalence 
que dans la théorie classique, a prise la pulsion orale. 
 
Ce que je voulais aujourd'hui amorcer, c'est proprement ceci :  
que c'est au niveau de la phobie que nous pouvons voir,  
non pas du tout quelque chose qui soit une entité clinique, 
mais en quelque sorte une plaque tournante, quelque chose dont,  
à l'élucider dans ses rapports avec ce vers quoi  
elle vire plus que communément, à savoir…  

- les deux grands ordres de la névrose : hystérie et  
névrose obsessionnelle,  

- mais aussi bien par la jonction qu'elle réalise avec 
la structure de la perversion 

…qu'elle nous éclaire, cette phobie, sur ce qu'il en est 
de toutes sortes de conséquences, et qui n'ont point 
besoin de se limiter à un sujet particulier pour être 
parfaitement perceptibles, puisqu'il ne s'agit pas de 
quelque chose qui soit isolable du point de vue clinique 
mais bien plutôt d'une figure cliniquement illustrée, 
d'une façon éclatante sans doute, mais en des contextes 
infiniment divers. 
 
C'est du point de cette phobie que nous réinterrogerons 
ce dont nous sommes partis aujourd'hui, la disjonction  
du savoir et du pouvoir.  



 400

14  Mai  1969                                Table des séances 
 
 
 
 
 
 
 
 
Il est impossible de ne pas considérer comme première 
l'incidence du sujet dans la pratique psychanalytique.  
Elle est sans cesse au premier plan dans la façon dont,  
à l'entendre, pense le psychanalyste, du moins si nous 
nous en tenons à ce qui s'énonce dans ses comptes-rendus.  
 
C'est de tel point défini par ce qu'on appelle une identification 
que le sujet se trouve agir, par exemple manifester  
telle intention.  
 
On énoncera telle paradoxale de ses conduites du fait 
qu'il se retourne, par exemple à lui-même… 

et de quel point sinon d'un autre qu'il a été occuper 
…il se retourne, ce qui fut… 

à l'endroit de ce quelqu'un à qui il va s'identifier 
…son agression première.  
 
Bref, à tout instant le sujet se présente pourvu  
d'une - pour le moins - singulière autonomie,  
d'une mobilité surtout, à nulle autre égale, puisqu'il 
n'est à peu près aucun point dans le monde de ses 
partenaires… 

qu'ils soient ou non considérés comme ses semblables 
…qu'il ne puisse occuper, du moins, je le répète,  
au niveau d'une pensée qui tend à rendre compte  
de tel paradoxe de ses comportements.  
 
Disons que le sujet… 

et ici nul lieu - au niveau de cette littérature -  
de contester la légitimité de ce terme 

… le sujet absolument non critiqué d'ailleurs, puisque aussi 
bien au terme il se produit ces énoncés singuliers  
qui vont jusqu'à parler du « choix de la névrose », comme si  
à un moment c'était à je ne sais quel point privilégié  
de ce sujet en poudre, qu'avait été réservé l'aiguillage. 
 



 401

Bien sûr, il peut s'admettre que, dans un premier temps 
de la recherche analytique, nous n'en ayons point été  
du tout au temps où d'aucune façon pouvait s'articuler 
d'une façon logique ce qu'il pouvait en être, en effet, 
de ce qui se présente comme tout à fait déterminant  
en apparence au début d'une anamnèse, dans une certaine 
façon de réagir au trauma.  
 
Il suffirait peut-être de s'apercevoir que ce point 
considéré comme originel, aiguillant de l'anamnèse,  
est un point qui a été bel et bien produit rétroactivement  
par la somme des interprétations, je parle des interprétations  
non seulement que le psychanalyste se fait, comme on dit, 
« dans sa tête » ou au moment où il écrit son observation, 
mais où il est intervenu dans ce qui le lie au patient  
et qui est loin, dans ce registre…  

dans ce registre d'interrogation,  
de suspension de ce qu'il en est du sujet 

…de pouvoir d'aucune façon être purement et simplement 
décrit comme un rapport de puissance à puissance,  
même soumis à tout ce qui peut s'y imaginer de transfert. 
 
C'est pourquoi la reprise, au niveau du sujet,  
de la question de la structure en psychanalyse est toujours essentielle.  
C'est elle qui constitue le véritable progrès.  
C'est elle, bien sûr, qui ne peut que seule faire 
progresser ce qu'on appelle improprement « la clinique », 
j'espère que personne ne s'y trompe et que si,  
la dernière fois, vous avez pu avoir quelque plaisir  
à voir s'éclairer à mon discours, à la fin d'une 
évocation d'un cas, ce n'est pas spécifiquement qu'un cas 
ait été évoqué qui fait le caractère clinique de ce qui 
s'énonce au niveau de cet enseignement. 
 
Reprenons donc les choses au point où nous pouvons les 
formuler après avoir à plusieurs reprises, à plusieurs 
reprises marqué comment se forme, à partir d'une première 
et très simple définition, c'est à savoir qu'un signifiant… 

c'est de là qu'on part, parce qu'après tout c'est le 
seul élément dont l'analyse nous donne la certitude, 
et je dois dire qu'elle met en son plein relief, 
auquel elle donne son poids, c'est le signifiant 

…si l'on définit le signifiant :  
 

« le signifiant est ce qui représente un sujet pour un autre signifiant »  



 402

 
Ici est la formule, la formule « œuf » si je puis dire,  
qui nous permet de situer justement ce qu'il peut en être 
d'un sujet que de toute façon nous ne saurions manier 
selon des formules qui, pour être en apparence celles  
du bon sens, du sens commun… 

à savoir qu'il y a bien quelque chose qui constitue cette 
identité qui différencie ce monsieur-là de son voisin  

…qu'à se contenter de ceci, nous nous trouvons en fait 
recouvrir tout énoncé, tout énoncé simplement descriptif 
de ce qui se passe effectivement dans la relation analytique 
comme d'un jeu de marionnettes où - je le répète –  
le sujet est aussi mobile que la parole même, la parole 
même du montreur des dites marionnettes, à savoir que, 
quand il parle au nom de l'un qu'il tient dans sa main droite, 
il ne peut pas en même temps parler au nom de l'autre, mais 
qu'il est aussi bien capable de passer de l'un à l'autre 
avec la rapidité que l'on sait. 
 

 
Voici donc, ce qui déjà a été suffisamment écrit ici pour 
que je n'aie pas à en refaire toute la construction et le commentaire.  
 
Ce rapport premier… 

qui aussi bien est gros de tous les autres 
…de S1 à S2, de ce signifiant qui représente le sujet pour un autre signifiant, et 
dans l'essai que nous faisons de serrer ce dont il s'agit 
quant à l'autre de ces signifiants, nous essayons…  

nous l'avons déjà inscrit 
…d'ouvrir le champ où tout ce qui est signifiant second… 

c'est-à-dire le corps : ce au niveau de quoi par un signifiant va être représenté le sujet 
…de l'inscrire au lieu du A.  
 
Ce lieu qui est le grand Autre et dont je pense vous vous 
souvenez assez qu'à inscrire ainsi ce dont il s'agit, 
nous ne pourrons faire, au niveau de l'inscription même 
de S2 que de répéter que pour tout ce qui suit, à savoir 
tout ce qui peut s'inscrire à la suite, nous devons 
remettre la marque du A comme lieu d'inscription,  
c'est-à-dire de voir en somme se creuser de ce que j'ai 
appelé la dernière fois l'« en-forme de ce A »… 

c'est un nom nouveau que nous ferons à notre usage 
…l’ en-forme du  A, à savoir le (a) qui le troue. 
 



 403

Arrêtons-nous un instant… 
sur ceci que je considère comme assez acquis  
pour avoir été, j'en ai recueilli témoignage, 
sensible à certains qui ont trouvé quelque évidence, 
j'entends de maniement clinique 

…à cet en-forme du  A, formule destinée à montrer ce qu'il en 
est vraiment du (a), à savoir de la structure topologique 
du A lui-même, de ce qui fait que le A n'est pas complet, 
n'est pas identifiable à un Un, en aucun cas à un tout.  
 
Et pour tout dire que ce A est absolument à sentir,  
à représenter comme il en est au niveau du paradoxe… 

du paradoxe dont ce n'est pas pour rien  
que ce sont des logiciens qui l'ont formé 

…du paradoxe de « l'ensemble dit de tous les ensembles qui ne se contiennent pas eux-mêmes ».  
 
Je pense que vous avez déjà assez le maniement de ce paradoxe.  
Il est bien clair que cet ensemble de tous les ensembles qui ne se contiennent 
pas eux-mêmes, de deux choses l'une : 
  

- ou il va se contenir lui-même et c'est une contradiction, 
- ou il ne se contient pas lui-même, alors n'étant pas 

de ceux qui ne se contiennent pas eux-mêmes,               
il se contient lui-même, et nous nous trouvons          
devant une seconde contradiction.  

 
Ceci est tout à fait simple à résoudre :  
l'ensemble de tous les ensembles qui ne se contiennent pas eux-mêmes ne peut en effet 
comme fonction s'inscrire que sous la forme suivante, 
c'est à savoir E ayant pour caractéristique ce x en tant 
que différent de x : E (x≠x). 
 
Or c'est là qu'il recouvre notre difficulté avec le grand Autre.  
Si le grand Autre présente ce caractère topologique qui 
fait que son en-forme c'est le (a)… 

et nous allons pouvoir toucher  
très directement ce que cela signifie 

…c'est qu'il est vrai, c'est qu'il faut poser que…  
quel que soit l'usage conventionnel  
qu'il en est fait dans la mathématique  

le signifiant ne peut en aucun cas être tenu pour pouvoir se désigner lui-même.  
 
S1 ou S2 en eux-mêmes ne sont pas chacun - d'aucune façon, 
ne peuvent être - le représentant d'eux-mêmes sinon           
à s'en distinguer, d'eux-mêmes.  



 404

 
Cette altérité du signifiant à lui-même, c'est proprement 
ce que désigne le terme du grand Autre marqué d'un A.  
 
Si nous l'inscrivons, ce grand Autre, marqué du A,  
si nous en faisons un signifiant, ce qu'il désigne,  
c'est le signifiant comme Autre.  
 
Le premier Autre qui soit, le premier rencontré dans le 
champ du signifiant est autre radicalement, c'est-à-dire 
autre que lui-même, c'est-à-dire qu'il introduit l'Autre 
comme tel dans son inscription, comme séparé de cette 
inscription même. 
 
Ce A, en tant qu'extérieur à S2 qu'il inscrit,  
c'est l'en-forme de A, c'est-à-dire la même chose que le (a).  
Or ce (a), nous le savons, c'est le sujet lui-même en tant 
qu'il ne peut être représenté que par un représentant qui est 
S1 dans l'occasion :  
l'altérité première, c'est celle du signifiant qui ne peut 
exprimer le sujet que sous la forme de ce que nous avons 
appris à cerner dans la pratique analytique  
d'une étrangeté particulière.  
 
Et c'est cela que je voudrais, je dirai non pas 
aujourd'hui frayer… 

puisque aussi bien dans un séminaire que j'ai fait 
dans un temps, c'était l'année 1961-62,  
sur L'Identification, j'en ai posé les bases 

…ce sont ces bases-mêmes que je rappelle… 
simplement résumées et rassemblées aujourd'hui,  
pour vous faire sentir ceci qui n'est pas à prendre 
comme donné, sinon par l'expérience analytique 

…à tout analyste.  
 
bien sûr ce (a), comme essentiel au sujet et comme marqué 
de cette étrangeté, il sait ce dont il s'agit.  
 
Ces (a) - au reste - je les ai déjà assez, depuis 
longtemps, énumérés pour qu'on sache bien… 

du sein à l'excrément, de la voix au regard 
…ce que signifie dans son ambiguïté le mot étrangeté, 
avec sa note affective et aussi son indication de marge 
topologique.  
 



 405

Ce dont il s'agit, c'est de faire sentir… 
à ceux qui n'ont pas à prendre ceci  
comme un donné de l'expérience 

…je ne sais quoi, qui peut évoquer sa place raisonnée  
au niveau des repères de ce qu'on considère comme 
l'expérience pratique à tort, elle n'est pas plus 
pratique que l'expérience analytique. Allons-y ! 
 
Ce qu'il y aurait de moins étranger en apparence, 
pourrait y représenter le sujet :  
prenez-le au départ aussi indéterminé que vous 
l'entendrez, ce qui distingue celui qui est ici,  
de celui qui est là et qui n'est que son voisin,  
bien sûr, nous pouvons le saisir, en prendre le départ, 
de ceci qui serait le moins étranger, d'un type de 
matérialité tout à fait vulgaire, c'est ce que j'ai fait 
quand je parlais d'identification, j'ai désigné la trace.  
 
La trace ça veut dire quelque chose :  
 

- la trace d'une main,  
 

- la trace d'un pied, une empreinte.  
 
Observez bien ici, à ce niveau, que « trace » se distingue  
du signifiant autrement que dans nos définitions  
nous n’en avons déjà distingué le signe :  
 
« Le signe, ai-je dit, c'est ce qui représente quelque chose pour quelqu'un. »  
 
Ici, nul besoin de quelqu'un.  
Une trace se suffit en elle-même.  
Et à partir de là pouvons-nous situer ce qu'il en est  
de ce que j'ai appelé tout à l'heure l'essence du sujet ? 
 
Nous pouvons poser d'ores et déjà poser que ce que 
devient la trace par métaphore… 

le signe si vous voulez, par métaphore aussi,  
ces mots ne sont point à leur place puisque  
je viens de les écarter  

…ce qui signifie un sujet en tant que cette trace,  
ce signe, contrairement à la trace naturelle,  
n'a plus d'autre support que l'en-forme A.  
 
Qu'est-ce à dire ?  



 406

 
La trace passe à l'en-forme de A des façons par où elle est effacée.  
 
Le sujet, ce sont ces façons mêmes par quoi, comme empreinte, 
la trace se trouve effacée.  
Un bon mot dont déjà j'avais épinglé cette remarque, 
intitulant ce qui pouvait s'en dire :  les quatre effaçons du sujet .  
 
Le sujet, c'est lui qui efface la trace, en la transformant 
en regard, regard à entendre « fente », entr'aperçu.  
C'est par là qu'il aborde ce qu'il en est de l'autre qui 
a laissé la trace : il est passé par là, il est au-delà. 
 
Un sujet, bien sûr, en tant que tel, ce n'est pas assez 
de dire qu'il ne laisse pas de trace.  
Ce qui le définit et ce qui le livre en même temps,  
c'est d'abord ceci… 

par quoi se distingue effectivement,  
au regard de tout organisme vivant  
ce qu'il en est de l'animal qui parle  

…c'est qu'il peut les effacer.  
 
Et de les effacer comme telles, comme étant ses traces, 
ceci suffit à ce qu'il puisse en faire quelque chose 
d'autre que des traces, des rendez-vous qu'il se donne  
à lui-même, par exemple. Le Petit Poucet, quand il sème  
des cailloux blancs, c'est autre chose que des traces.  
 
Sentez ici la différence qui s'ébauche déjà dans la meute 
qui - à poursuivre quelque chose - a une conduite… 

c'est bien le cas de le dire 
…mais conduite qui s'inscrit dans l'ordre de l'odorat,  
du flair, comme on dit, et la chose n'est pas forcément 
étrangère à l'animal humain lui-même. Mais autre chose 
est cette conduite et la scansion d'une trace repérée comme telle 
sur un support de voix. Vous touchez ici la limite.  
 
Au niveau de la meute, cet aboiement, qui osera soutenir 
qu'il recouvre les traces ?  
 
Il est quand même déjà ce qu'on peut appeler ébauche  
de parole. Mais distinct, distinct est ce support de  
la voix, du donné de la voix, là où il y a langage,  
là où c'est ce support qui caractérise d'une façon autonome 
un certain type de trace.  



 407

 
Un être qui peut lire sa trace, cela suffit à ce qu'il 
puisse se réinscrire ailleurs que là d'où il l'a portée. 
Cette réinscription, c'est là le lien qui le fait  
dès lors dépendant d'un autre, dont la structure  
ne dépend pas de lui. 
 
Tout s'ouvre à ce qui est du registre du sujet défini 
comme : « c'est ce qui efface ses traces ».  
Le sujet, à la limite et pour faire sentir la dimension 
originale de ce dont il s'agit, je l'appellerai :  
« celui qui remplace ses traces par sa signature ».  
 
Et vous savez qu'une signature, il n'en est pas demandé 
beaucoup pour constituer quelqu'un en sujet, un illettré 
à la mairie qui ne sait pas écrire, il suffit qu'il fasse 
une croix, symbole de la barre barrée, de la trace effacée, 
forme la plus claire de ce dont il s'agit.  
 
Quand d'abord on laisse un signe et puis que quelque 
chose l'annule, ça suffit comme signature.  
Et qu'elle soit la même pour quiconque à qui elle sera 
demandée ne change rien au fait que ceci sera reçu  
pour authentifiant l'acte en question de la présence  
de bel et bien quelqu'un qui, juridiquement, est retenu 
pour un sujet, et rien de plus ni rien de moins mais cela 
dont j'essaie de définir le niveau, non certes pour en 
faire un absolu mais justement pour marquer ses liens de 
dépendance.  
 
Car la remarque ici commence.  
Le signifiant naît de ses traces effacées.  
Quelle en est donc la conséquence ?  
C'est que ces traces effacées ne valent que par le système  
des autres, qu'elles soient semblables ou les mêmes.  
Que ces autres instituées en système, c'est seulement là 
que commence la portée type du langage, ces autres traces 
effacées, ce sont les seules admises. Admises par qui ? 
  
Eh bien, là nous retombons sur nos pieds de la même façon 
qu'au niveau de la définition du sujet qu'un signifiant 
représente pour un autre signifiant, ce sont les seules 
admises par qui ?  
Réponse : par les autres traces.  
 



 408

« Un pa-âté - comme dit Bridoison dans Le Mariage 73 - ça ne compte pas. »  
 
C'est bien pour ça qu'il y porte tant d'intérêt,  
car pour lui BRIDOISON qui prend au sérieux les traces,  
il se pourrait que ça comptât : c'est un « pas hâté ». 
 
Dès lors si nous savons que ces traces… 

ces traces qui ne sont effacées que d'être là,  
en repoussoir, effacées 

…ces traces qui ont un autre support qui est proprement 
l'en-forme du A… 

en tant qu'il est nécessité de ceci qu'il fasse un A, 
un A qui fonctionne au niveau du sujet 

…nous avons alors à les considérer du niveau de leur 
substance.  
 
C'est bien ce qui fait la portée d'un élément par exemple 
comme un regard dans l'érotisme et que la question se pose  
- parce qu'elle est sensible - du rapport de ce qui 
s'inscrit au niveau du regard, à la trace.  
 
Un regard érotique laisse-t-il des traces là où il vient 
s'inscrire, au niveau de l'autre, c'est-à-dire chez 
quelque autre ?  
 
C'est à ce niveau que se pose la dimension de la pudeur et 
qu'elle s'insère, elle le démontre ici d'une façon sensible. 
La pudeur est une dimension seulement propre au sujet 
comme tel. 
 
Est-ce que nous allons brièvement, à ce détour, ordonner 
d'une façon qui soit un peu différente de sa litanie 
habituelle, cette relation du signifiant à l' en-forme de A ? 
Certainement oui - quoique rapidement - pour rappeler que 
ce n'est pas hasard si, à la pointe de notre actualité, 
l'écriture s'affirme rapport de l'écriture au regard comme 
objet(a) : c'est là seul ce qui peut donner son statut 
correct à une grammatologie.  
 
Le regard… 

dans toute son ambiguïté que j'ai déjà tout à l'heure 
marquée à propos du rapport à la trace 

…l'entrevu et, pour tout dire, la coupure dans le vu,  
la chose qui ouvre au-delà du vu.  

                                                 
73    Cf. Beaumarchais : La Folle Journée ou Le Mariage de Figaro (1784). 



 409

 
Assurément l'accent à mettre sur l'écriture est capital 
pour la juste évaluation de ce qu'il en est du langage.  
 
Et que l'écriture soit première, et doive être considérée 
comme telle, au regard de ce qui est la parole, c'est ce qui 
après tout peut être considéré comme non seulement licite 
mais rendu évident par la seule existence d'une écriture 
comme la chinoise, où il est clair que ce qui est de 
l'ordre de l'appréhension du regard n'est pas sans 
rapport à ce qui s'en traduit au niveau de la voix,  
à savoir qu'il y a des éléments phonétiques,  
mais qu'il y en a aussi beaucoup qui ne le sont pas,  
ceci étant d'autant plus frappant que, du point de vue  
de la structure… 

de la structure stricte de ce qu'il en est d'un langage 
…nulle langue ne se tient d'une façon plus pure que cette 
langue chinoise où chaque élément morphologique se réduit à un phonème.  
 
C'est donc bien là où ç'aurait été le plus simple  
- si l'on peut dire ! - que l'écriture ne soit que 
transcription de ce qui s'énonce en paroles,  
qu'il est frappant de voir, que tout au contraire 
l'écriture, loin d'être transcription, est un autre 
système, un système auquel éventuellement s'accroche ce 
qui est découpé dans un autre support, celui de la voix. 
 
Assurément, le terme de la coupure est ce qui prédestine 
ces supports… 

aussi bien définissables matériellement comme regard et voix 
…ce qui les prédestine à cette fonction d'être ce qui, 
remplaçant la trace, institue cette sorte d'ensemble d'où une topologie se construit 
comme définissant l'Autre, à son terme.  
 
Vous le voyez, il ne s'agit ici que de considérations 
substructurales, non pas du tout bien sûr originelles car 
après tout ceci ne dit pas comment cet Autre a commencé, 
cela dit comment ça se tient quand il est là, d'où il a 
pris origine, c'est bien ce qui, jusqu'à présent,  
est laissé entre parenthèses.  
 
Remarque marginale, car je continue… 

après cet 1 et 2 concernant regard et voix 
…à dire ce qui pourrait venir à la suite dans un apport 
pris par ce biais.  



 410

 
Ce n'est pas, vous le voyez immédiatement, dans le 
rapport du sujet à l'Autre en tant que structuré que 
vient ce qui s'annonce maintenant comme étant la demande. 
 
Chose singulière : alors que dans l'ordre de l'objet(a),  
le sein et le déchet semblent venir au premier plan… 

au point presque de laisser dans une certaine ombre… 
dans le maniement le plus fréquent de ce  
dont il s'agit dans la régression analytique 

…les termes du regard et de la voix 
…vous voyez ici que nous sommes forcés au contraire  
de supposer construits sur support regard et voix.  
 
Ce qui va faire bien sûr élément dans la demande  
et que si nous retrouvons ici un objet(a), c'est pour autant 
l'occasion de pointer que ce qui est demandé n'est jamais 
qu'une place, et que ce n'est pas pour rien que place évoque 
ce placage qui est l'essence dont nous définissons le sein 
analogue du placenta, pour autant qu'il définit le rapport 
subjectif fondé, tel qu'il convient de l'instituer,  
dans les rapports de l'enfant et de la mère.  
 
Le rôle ambocepteur du sein entre l'enfant et la mère  
est en réalité rôle prévalent. C'est en tant qu'objet(a),  
en tant qu'être plaqué à sa paroi que l'enfant sujet s'articule, 
que son message est reçu de la mère et qu'il lui est répondu.  
 
Ce qu'on demande avec ces signifiants, voici quel est  
le troisième terme, et vous voyez son lien à cet autre 
élément (a), [ la voix ]. 
 
Enfin, à articuler les choses par ce biais, nous verrons, 
nous toucherons du doigt que ce qui s'engendre, à savoir 
tout ce qui est sens, à proprement parler :  
le signifié, c'est en tant qu'effet de chute de ce jeu  
qu'il est ici à situer.  
 
Ce qu'il y a dans le sens… 

qui est non seulement effet,  
mais effet rejeté, mais effet qui s'emporte,  
et aussi bien effet qui s'accumule  

…la culture - pour tout dire - participe de ce quelque 
chose qui découle d'une économie fondée sur la structure 
de l'objet(a).  



 411

 
À savoir que c'est bien comme déchet, comme excrément  
de la relation subjective comme telle que ce qui fait  
la matière des dictionnaires…  

de ce qu'on dit être l'amas des sens qui se sont 
concentrés au cours d'une certaine pratique 
enregistrable pour être devenue commune 

…autour d'un signifiant, c'est bien du registre du second objet 
comme objet(a), de l'objet anal qu'il faut ici l'inscrire 
dans cette perspective. 
 
Telles sont les quatre effaçons dont peut s'inscrire le sujet.  
 
Le sujet qui, au milieu de ceci, est bien sûr  
à proprement parler insaisissable de ne pouvoir qu'être 
représenté par un représentant. C'est en tant qu'il 
s'inscrit dans le champ de l'Autre qu'il subsiste,  
et c'est à ceci que nous avons affaire si nous voulons  
d'une façon correcte rendre compte de ce qui est l'enjeu 
dans la psychanalyse.  
 
La distance se mesure de ce qui se définit comme un sujet 
à ce qui tient comme une personne.  
La distance se mesure, c'est-à-dire qu'il faut très 
sévèrement les distinguer, que toute espèce de personnalisme 
en psychanalyse est propice à toutes les déviations,  
à toutes les confusions.  
 
Dans la perspective psychanalytique, ce qui se définit, 
se marque, dans d'autres registres dits moraux,  
comme étant la personne, nous ne pouvons le situer à un autre 
niveau que celui du symptôme.  
 
La personne commence là où - bien sûr - ce sujet tel que 
je vous l'ai situé est ancré autrement, est ancré d'une façon 
bien plus large, celle qui fait entrer en jeu ce qui sans 
doute se place à son origine, à savoir la jouissance. 
 
C'est parce que l'expérience analytique nous apprend  
à dessiner ici autrement…  

ce qui fut fait de l'atlas - si je puis dire – 
cartographiquement 

…ce qu'il en est des jeux qui se rapportent au sujet, 
c'est en cela qu'elle a son importance.  
 



 412

C'est en cela qu'elle inaugure une méthode, qu'elle ne 
prétend reconstituer nul nouveau « tout »,  
mais assurément que d'ores et déjà elle bouleverse les 
anciens systèmes de projection qui constituaient un tout. 
 
Il y aurait évidemment ici à pointer en marge toutes 
sortes d'indications qui sont suggestions, index tendu… 

point important dans cette signification de l'index, dans une 
découverte en progrès, c'est assurément quelque chose 
de tout autre que ce en quoi nous pouvons le 
distinguer pour, par exemple, dans la langue, en 
faire le distinctif d'une certaine sorte de signifiant  

…index donc, que je propose à ceux qui peuvent avoir ici 
un penchant à revenir sur ce que FREUD a énoncé au niveau 
de Psychologie collective et analyse du moi :  
à considérer que le chef, le leader, l'élément clé de 
l'identification tel qu'il l'énonce, combien il devient plus 
clair dans cette perspective à ce qu'on y montre  
la solution qui rend possible ce par quoi le sujet 
s'identifie strictement au (a), autrement dit  
qu'il devient ce qu'il est vraiment, c'est-à-dire  
un sujet en tant que lui-même barré. 
 
Ce que nous avons vu… 

et qui dès lors doit être considéré pour nous  
comme pouvant toujours se reproduire  

…le passage de toute une masse à la fonction de regard 
univoque si je puis dire, c'est quelque chose dont seule 
peut rendre compte la perception des possibilités 
offertes dans ce registre au signifiant privilégié d'être 
le plus sommaire, d'être réduit à ce que FREUD désigne 
comme étant purement et simplement la marque, la fonction 
comme unique du 1.  
 
Or voici donc ici le système dont la pensée est 
entièrement sujette et dont, sentez-le bien, il n'est 
question en aucun cas que sorte tout ce qui peut 
s'articuler, et nommément comme savoir.  
 
La conséquence sur quelque chose de vivant,  
que le langage l'enveloppe, le système des signifiants, 
c'est très précisément qu'à partir de lui, l'image est 
toujours plus ou moins marquée d'être assumée dans le 
système, et comme signifiante : c'est l'obligée de la 
fonction du type, et de ce qu'on appelle « l'universel ». 



 413

 
Comment n'est-il pas sensible, comment n'est-il pas rendu 
commun, et comment n'est-il pas encore dans quelque forme 
effective de renouvellement des institutions, que ce fait 
que les images soient prises dans le jeu du signifiant 
est là pour nous rendre sensible… 

toute l'expérience psychanalytique en témoigne 
…que ce qui s'y perd, c'est la fonction imaginaire en tant  
qu'elle répond de l'accord du mâle et de la femelle.  
 
S'il y a quelque chose que l'analyse nous démontre,  
c'est que c'est en raison de la prise dans le sujet  
non seulement que tout ce qui est désignable comme mâle 
est aussi bien ambigu, voire révocable à une plus proche 
critique, que c'est aussi vrai pour l'autre part, et que 
ceci est sanctionné dans le fait d'expérience très 
précise : 
  

- qu'au niveau du sujet, il n'y a point de reconnaissance 
comme telle du mâle par la femelle ni de la femelle par le mâle, 

  
- que tout ce qu'une exploration un peu approfondie 

nous démontre de l'histoire d'un couple,  
c'est que les identifications y ont été multiples,        
se recouvrant et toujours à la fin formant  
un ensemble composite.  

 
L'ambiguïté qui reste sur tout ce qui pourrait inscrire 
au niveau du signifiant ce qu'il en est de ce qui 
distingue - nous le savons pourtant - au niveau 
biologique, radicalement… 

quand je dis radicalement, j'omets bien sûr au niveau 
des mammifères les caractères dits sexuels 
secondaires et la distinction possible du sexe 
tissulaire en rapport au sexe phanérogamique,  
mais laissons de côté ce qu'il peut en être 

…constatons que ce que désigne l'expérience analytique, 
c'est très précisément qu'à ce niveau, il n'y a pas 
couplage signifiant, c'est au point que, dans la théorie, 
s'il est fait les oppositions actif-passif, voyeur-vu, etc., 
nulle opposition n'est jamais promue comme fondamentale 
qui désigne le mâle-femelle. 
 
L'important, et l'important en quelque sorte préalable 
par rapport à la question qui est soulevée,  



 414

de ce qu'il en est dans le système signifiant,  
de la fonction dite du phallus… 

pour autant que c'est celle qui se trouve 
effectivement intervenir, et d'une façon dont il est 
bien sûr qu'elle n'est en aucun cas « qu'une fonction tierce » 

…qu'elle représente :  
 

- soit ce qui se définit d'abord comme ce qui manque,  
c'est-à-dire fondant le type de la castration             
comme instituant celui de la femme, 

 
- soit ce qui au contraire, du côté du mâle, indique 

d'une façon qui est combien problématique, ce qu'on 
pourrait appeler l'énigme de la jouissance absolue.  

 
De toute façon, il ne s'agit pas là de repères corrélatifs, 
de repères distinctifs. Un seul et même repère domine tout le 
registre de ce qu'il en est de la relation du sexué.  
 
Ce signifiant privilégié, j'entends ici ponctuer en quoi se justifie 
que dans une construction longue, qui a été faite tout au 
contact de l'analyse articulée, de ce qui s'est écrit,  
de ce qui est resté témoignage de notre expérience  
des névroses, j'ai pu le qualifier de signifiant manquant ?  
 
La question est d'importance car si assurément pour ce 
qu'il en est de l'articulation de la fonction du sujet, 
vous voyez bien que, aussi loin que puisse être poussée 
l'articulation du savoir, le sujet y montre la faille.  
 
Dire que le phallus est le signifiant manquant au niveau où 
j'ai pu l'énoncer, au point de mon discours où j'en ai 
risqué, disons, la première avancée, je crois que quelque 
chose qui est contexte n'était pas encore assez articulé 
pour que puisse se dire ce que je précise maintenant. 
Repartons… 

et c'est là l'intérêt de notre référence d'aujourd'hui  
…de notre départ de la trace, repartons de ce point 
d'appui et souvenons-nous du proverbe arabe que dans  
mes Écrits 74, j'ai cité quelque part il y a bien longtemps.  
 
Il y a quatre choses… 

je ne sais plus lesquelles, je dois dire  

                                                 
74    Écrits p. 193, ( ou t.1 p.192 ) : «  Plus inaccessible à nos yeux faits pour les signes du changeur que ce dont le chasseur du désert sait 
voir la trace imperceptible le pas de la gazelle sur le rocher, un jour se révéleront les aspects de l'imago ».     



 415

que j'ai oublié la quatrième ou que je ne cherche pas 
à m'en souvenir immédiatement 

…qui ne laissent aucune trace : 
  

- celle que j'évoquais à ce tournant, le pied de la 
gazelle sur le rocher,  
 

- il y a aussi le poisson dans l'eau,  
 

- et ce qui nous intéresse plus : l'homme dans la 
femme, dit le proverbe, ne laisse pas de trace.  

 
Ça peut à l'occasion s'objecter sous la forme suivante, 
dont on sait l'importance dans les fantasmes des 
névrosés : une petite maladie de temps en temps.  
Mais justement ça, c'est ce qui est instructif.  
Le rôle des maladies vénériennes n'est point du tout  
un hasard dans la structure.  
 
Nous ne pouvons partir d'aucune trace pour fonder  
- du rapport sexuel - le signifiant.  
 
Tout est réduit à ce signifiant, le phallus, justement,  
qui n'est pas dans le système du sujet puisque ce n'est 
pas le sujet qu'il représente mais, si l'on peut dire,  
la jouissance sexuelle en tant qu'hors système,  
c'est-à-dire absolue.  
 
La jouissance sexuelle pour autant qu'elle a ce privilège 
par rapport à toutes les autres, c'est que quelque chose 
dans le principe du plaisir… 

dont on sait qu'il constitue  
la barrière à la jouissance  

…c'est que quelque chose dans le principe du plaisir  
lui laisse quand même accès.  
 
Avouez que même sous la plume de FREUD, qu'on lise que 
c'est là la jouissance par excellence…  

et que c'est vrai, en plus  
…mais qu'on le lise sous la plume d'un savant qui mérite 
autant ce titre que l'est notre FREUD, ça a tout de même 
quelque chose qui puisse nous faire rêver.  
Mais ce n'est pas dans le système du sujet,  
il n'y a pas de sujet de la jouissance sexuelle. 
 



 416

Et ces remarques n'ont d'autre intérêt que de nous 
permettre de préciser le sens du phallus comme signifiant manquant.  
 
Il est le signifiant hors système, et pour tout dire 
celui conventionnel à désigner ce qui est - de la 
jouissance sexuelle - radicalement forclos.  
 
Si j'ai parlé de forclusion à juste titre pour désigner 
certains effets de la relation symbolique, c'est ici 
qu'il faut voir, qu'il faut désigner le point où  
elle n'est pas révisible.  
 
Et si j'ajoute que tout ce qui est refoulé dans  
le symbolique reparaît dans le réel, c'est bien en ça que  
la jouissance est tout à fait réelle.  
 
C'est que, dans le système du sujet, elle n'est nulle 
part symbolisée, ni symbolisable non plus.  
 
C'est bien pour ça qu'est nécessaire, dans l'énoncé au 
niveau des propos de FREUD, cette énormité dont personne 
ne semble s'inquiéter…  

que c'est un mythe qui ne ressemble strictement  
à aucun mythe connu de la mythologie 

…sauf bien sûr quelques personnes :  
le vieux KROEBER, LÉVI-STRAUSS, s'aperçoivent très bien 
que ça ne fait pas partie de leur univers et ils le disent, 
mais c'est exactement comme s'ils ne disaient rien, 
puisque tout le monde continue à croire que le complexe d'Œdipe, 
c'est un mythe recevable.  
 
Ça l'est, en effet, en un certain sens, mais observez  
que ça ne veut rien dire d'autre que la place où il faut 
situer cette jouissance que je viens de définir comme 
absolue.  
 
Le mythe du père primordial, c'est celui en effet qui 
confond dans sa jouissance toutes les femmes.  
 
La seule forme du mythe en dit assez, c'est dire  
qu'on ne sait pas de quelle jouissance il s'agit,  
est-ce de la sienne ou de celle de toutes les femmes?  
 
À ceci près que la jouissance féminine est restée,  
comme je vous l'ai fait remarquer, toujours aussi  



 417

à l'état d'énigme dans la théorie analytique. 
 
Que veut donc dire cette fonction phallique qui semble,  
à ne pas représenter le sujet, marquer pourtant un point 
de sa détermination comme champ limité d'un rapport à ce 
qui se structure comme l'Autre.  
 
C'est à ausculter de plus près, à revenir de ces 
perspectives radicales vers notre expérience, que nous 
allons tout de suite voir comment les choses se traduisent.  
 
Le détour d'où ressortit l'éclosion d'une névrose, c'est quoi ?  
 
C'est l'intrusion positive d'une jouissance auto-érotique qui est parfaitement 
typifiée, dans ce qu'on appelle les premières sensations 
plus ou moins liées à l'onanisme… 

qu'on appelle ça comme on voudra 
…chez l'enfant.  
 
L'important, c'est que c'est en ce point… 

pour les cas qui tombent sous notre juridiction, 
c'est-à-dire ceux qui engendrent une névrose 

…c'est en ce point précis au moment même où cette 
positivation de la jouissance érotique se produit que, 
corrélativement se produit aussi la positivation du sujet 
en tant que dépendance… 

anaclitisme ai-je énoncé la dernière fois 
…du désir de l'Autre.  
 
C'est là que se désigne le point d'entrée par où  
fait drame ce qui est structure du sujet.  
 
Toute l'expérience mérite d'être articulée qui va 
confirmer à quelles frontières, à quelles jonctions  
ce drame va éclater.  
 
Je pense avoir déjà suffisamment la dernière fois marqué 
le poids qu'y prend l'objet(a), non tant en tant qu'il est 
présentifié mais en démontrant rétroactivement que c'est 
lui qui auparavant faisait toute la structure du sujet. 
 
Nous allons voir à quelles autres frontières le drame éclate.  
 
Mais d'ores et déjà nous pouvons savoir du retour de  
ces effets, que c'est grâce à la relation positive à la jouissance dite sexuelle… 



 418

mais sans que pour autant soit assurée  
d'aucune façon la conjonction sexuée 

…que quelque chose se désigne comme essentiel à  
la position du sujet, c'est le désir de savoir.  
 
Le pas décisif fait par FREUD de la relation de la curiosité sexuelle  
avec tout l'ordre du savoir, c'est là le point essentiel de la 
découverte psychanalytique et c'est de la jonction :  
 

- de ce qu'il en est du (a), à savoir ce où le sujet 
peut retrouver son essence réelle comme manque à 
jouir essentiellement, et rien de plus, quelque 
représentant dont il ait à se désigner par la suite, 
  

- le champ de l'Autre, d'autre part, en tant que s'y 
ordonne le savoir est à l'horizon ce domaine interdit 
de sa nature qu'est celui de la jouissance et avec 
lequel la question de la jouissance sexuelle 
introduit ce minimum de relations diplomatiques dont 
je dirai qu'elles sont si difficiles à soutenir.  

 
C'est pour autant que quelque chose se produit que j'ai 
appelé « le drame », que la signifiance de l'Autre,  
en tant que structuré et troué est autre chose que ce que 
nous pouvons métaphoriquement appeler le signifiant qui 
le troue, c'est-à-dire le phallus.  
 
C'est en tant que c'est autre chose que nous voyons  
ce qui se passe quand il faut que le jeune sujet réponde 
à ce qui se produit de l'intrusion de la fonction 
sexuelle dans son champ subjectif. 
 
J'ai fait grand état… 

et ceux qui y ont assisté s'en souviennent encore  
…à propos du petit Hans, du petit Hans qui est 
l'observation exemplaire d'une première exploration 
absolument désordonnée, tournant en rond, jusqu'à un 
certain point non dirigée, avec pourtant la direction 
impérialiste de la référence au père d'abord qui joue  
un rôle dont j'ai marqué les carences et que FREUD ne 
dissimule pas, mais FREUD lui-même comme étant lui aussi 
la référence dernière, celle d'un savoir présumé absolu.  
 
Tout ce qui peut se dessiner dans ce désordre, j'ai pris 
soin, comme je l'ai dit, de le longuement reprendre  



 419

pour en montrer les strates mais l'une d'elles n'est 
autre que celle de ce jeu auquel se livre le petit Hans, 
qui est celui de la confrontation de la grande girafe  
et de la petite girafe.  
 
J'ai pu en souligner l'importance en montrant ce que 
révèle dans son fond la phobie, à savoir l'impossibilité 
de faire coexister l'hommelle, à savoir cette mère phallicisée 
qui est le rapport qu'exprime Hans dans la grande girafe, 
avec d'autre part quoi que ce soit qui en soit la 
réduction.  
 
S'il dessine la petite girafe, c'est bien pour montrer 
non pas que c'est une image comparable à l'autre,  
mais que c'est une écriture sur un papier, et pour ça,  
il la zerwurzelt, comme on s'exprime dans le texte,  
il la chiffonne et il s'assoit dessus. 
 
L'important n'est pas ici la fonction imaginaire  
ou identificatoire de Hans à ce complément de sa mère qui 
est au fond son grand rival : le phallus, c'est qu'il le 
fasse passer - ce phallus - dans le symbolique parce que 
c'est là qu'il va avoir son efficace, et chacun sait  
quel est l'ordre de l'efficace des phobies.  
 
S'il y a quelque chose qui sert dans le vocabulaire 
politique…  

et non sans raison 
…au joint du pouvoir et du savoir, c'est celui de lancer 
en un point du monde… 

auquel j'ai déjà fait tout à l'heure allusion  
avec le langage 

[紙老虎-!zhǐ lǎohǔ , tigre de papier est une expression reprise par Mao Zedong en 1956 ] 

…celui de « tigre de papier ».  
 
Qu'est-ce qu'il y a de plus « tigre de papier » qu'une phobie, 
puisque très souvent, la phobie, c'est une phobie  
qu'un enfant a des tigres qui sont dans son album,  
des tigres réellement en papier.  
 
 
Seulement, si les politiques ont toutes les peines  
du monde à persuader les foules de mettre à leur place  



 420

les tigres de papier, ici la fonction, ou plus exactement 
l'indication à donner est exactement inverse :  
donner toute son importance au fait que, pour combler 
quelque chose… 

quelque chose qui ne peut pas se résoudre au niveau 
du sujet, au niveau de l'angoisse intolérable 

…le sujet n'a d'autre ressource que de se fomenter  
la peur d'un « tigre de papier ».  
 
C'est tout de même ça qui est instructif, parce qu'en 
plus, bien sûr, ce n'est pas un sujet du type dont les 
imaginent les psychanalystes, à savoir que comme il s'exprime, 
c'est une facilité de style.  
 
Il fait tout ça en l'arrangeant de son mieux.  
 
Le « tigre de papier », c'est à un moment, au moment où  
il s'agit de quelque chose qui est justement la personne du petit 
Hans, elle est tout entière un symptôme… 
à ce moment-là, tout seul, le monde, ou tout au moins ce 
qui en est le fondement : l'hommelle en face de laquelle  
il est, toute seule se transforme en tigre de papier. 
 
Il y a le lien le plus étroit entre la structure du sujet 
et le fait que la question se pose ainsi :  
que l'hommelle c'est ce quelque chose, tout d'un coup  
de grimaçant, qui fait peur.  
 
Et qu'il s'agisse d'un tigre ou d'un animal plus petit, 
d'un chat, ça n'a aucune espèce d'importance,  
aucun analyste ne se trompe sur sa vraie fonction.  
 
Si donc nous avons été amenés, au terme, à voir 
l'importance du manque quant à l'objet tout à fait réel 
qu'est le pénis dans tout ce qui est détermination  
de ce qu'on peut appeler rapport sexué, c'est parce que 
la voie nous a été ouverte par le névrosé, et le complexe 
de castration, en tant qu'effectivement il réalise  
dans le champ du signifiant la place d'un manque,  
ce n'est que le résultat du discours par quoi il nous 
faut parer aux questions posées par le névrosé.  
C'est seulement au terme d'une psychanalyse qu'il faut 
que ce qui est  

et ce qui reste bel et bien, comme dit le petit Hans 
…enraciné, angewachsen 



 421

et Dieu merci, on le souhaite  
au moins à la plupart, en état de servir 

…il faut qu'au niveau d'un certain plan, il ait été 
zerwurzelt, qu'on montre bien qu'il ne s'agit que d'un symbole. 
 
D'où bien sûr ce dont j'ai déjà dit qui faisait problème 
à la fin de la cure du petit Hans. S'il faut, bien sûr, 
que lui comme tout névrosé, aboutisse à la fin  
à la formule que « pour devenir un homme je n'ai pas le pénis à titre de symbole » 
car c'est cela le complexe de castration.  
 
Mais il faut observer que ceci peut se couper de deux façons :  
 

- le « je n'ai pas le pénis » qui est précisément ce qu'on veut 
dire en disant que la fin de l'analyse, c'est la 
réalisation du complexe de castration, ceci bien sûr rejetant 
ailleurs cette fonction qui est celle pure et simple 
du pénis tel qu'il fonctionne, c'est-à-dire en dehors 
du registre symbolisé ».  

 
- Mais ça peut se couper aussi autrement, à savoir :  

« Je n'ai pas à titre de symbole le pénis, ce n'est pas le pénis qui me qualifie comme signifiant de 
ma virilité », et ça, on ne l'a pas obtenu du petit Hans, 
car c'est ce qui passe au travers des mailles du filet.  

 
Le petit Hans qui n'a pas cessé pendant tout ce temps de jouer 
avec les petites filles son rôle de « celui qui l'a », conserve… 

comme j'en ai fait dans son temps  
bel et bien la réserve  

…conserve, des rapports sexuels, ce quelque chose  
qui met au premier plan le pénis comme fonction imaginaire :  

- c'est-à-dire que c'est ce qu'il définit comme viril, 
- c'est-à-dire que tout hétérosexuel qu'il pourra bien 

se manifester, il en est très exactement au même 
point où sont les homosexuels, j'entends ceux qui se 
reconnaissent comme tels, car on ne saurait trop 
étendre dans le champ des apparences de relations 
normales quand il s'agit des rapports du sexe, le 
champ de ce qui structuralement répond proprement à 
l'homosexualité. 

 
D'où l'importance du sondage et de l'énoncé de ce joint 
qui, entre l'imaginaire et le symbolique, est à sa juste place 
la fonction, ou plus exactement les versants de la 
fonction que nous définissons comme « complexe de castration ».  



 422

 
Comment ceci est encore plus nourri par l'expérience  
que nous avons du joint de l'Autre à la jouissance  
dans les autres formes de névrose, c'est ce par quoi  
je continuerai par après. 
 



 423

 
 
21  Mai  1969                                  Table des séances 
 
 
 
 
 
 
Le système de « nulle part », voilà - pourrait-on dire –  
ce qu'il nous faut exposer. C'est bien là que prendrait 
son sens – enfin - le terme d'utopie, mais cette fois 
réalisée du bon bout, si je puis dire.  
 
La vieille « nullibiété » à laquelle, dans les temps anciens, 
j'avais redonné le lustre qu'elle mérite pour avoir été 
inventée par l'évêque WILKINS 75 :  
ça n'est « nulle part », qu'est-ce que c'est ?  
Il s'agit de la jouissance.  
 
Ce que l'expérience analytique démontre, encore faut-il 
le dire, c'est que :  
par un lien à quelque chose qui n'est rien d'autre que ce qui permet l'émergence du savoir, 
 la jouissance est exclue, le cercle se ferme.  
 
Cette exclusion ne s'énonce que du système lui-même  
en tant que c'est le symbolique.  
Or, c'est par là qu'elle s'affirme comme réel, réel 
dernier du fonctionnement du système même qui l'exclut.  
 
« Nulle part », la voici redevenue « partout »  
de cette exclusion même qui est tout ce par quoi elle  
se réalise.  
 
Et c'est bien là, on le sait, à quoi s'attache notre 
pratique : démasquer, dévoiler ce qui…  

là où nous avons affaire : dans le symptôme 
…démasque cette relation à la jouissance, notre réel,  
mais pour autant qu'elle est exclue. 

                                                 
75   « nullibiété », Cf. Le Séminaire sur « La lettre volée », Écrits p.23.  
« nullibiété » (nulle part, atopia, interroge le statut de « la lettre volée » : introuvable mais pourtant là) est ici utilisé pour qualifier la 
jouissance exclue du fait du symbolique. De la lettre à la jouissance, la fonction du manque dans l’Autre porte l’accent sur le réel du lieu 
vide de la Chose… Cf. Patrick Brient, « nullibiété », Erès, Essaim, 2007/1 - n° 18, p. 129 à 132. 
John Wilkins (1614, 1672) ecclésiastique et scientifique anglais, évêque de Chester de 1668 à 1672. Il imagina un système d’écriture basé 
non sur un alphabet, mais sur un système idéographique compréhensible internationalement. Il présente ce projet dans An Essay towards a 
Real Character and a Philosophical Language. Cf. Jorge Luis Borges « La langue analytique de John Wilkins », Enquêtes, suivi de Entretiens, 
Gallimard, 1986 (Folio), p. 138-143. 



 424

 
C'est à ce titre que nous avançons ces trois termes  
comme support : 
  

- de la jouissance en tant qu'elle est exclue  
  

- de l'Autre comme lieu où ça se sait,  
 

- du (a) comme de l'effet de chute qui résulte. 
 
 
Car c'est l'enjeu de l'affaire, qui résulte de ceci : 
  

- que dans le jeu du signifiant, c'est la jouissance 
qui est visée pourtant, 

 
- que le signifiant surgit du rapport indicible  

de ce quelque chose qui, d'avoir reçu - d'où ? –  
ce moyen : le signifiant, en est frappé d'une relation  

à ce quelque chose  
…qui de là se développe et va prendre forme comme « Autre ».  

 
Ce lien du sujet à l'Autre… 

Autre à qui il advient des avatars, qui n'a pas dit  
son dernier mot, et c'est bien cela qui nous accroche 

…voilà au niveau de quels termes nous avons à situer 
cette psychanalyse qui en est, si je puis dire, depuis 
son moment d'origine, l'expérience sauvage, née sans 
doute, dans un éclair exceptionnel par la voie de FREUD 
et qui depuis ne cesse d'être à la merci des versants qui 
s'offrent à elle et qui sont identiques à ceux-là même 
dans le réseau desquels le sujet qu'elle traite est pris. 
 
Je voudrais partir de quelque chose d'aussi proche qu'il 
est possible. Tenez… 

vous m'en ferez la morale que vous voudrez,  
analytique s'il vous plaît ou autre, peu importe,  

… bon voilà un objet pour lequel j'ai une préférence,  
une préférence à titre d'appareil. 
 
C'est un stylo… 

qui est aussi proche qu'il est possible d'un porte-plume 
par sa minceur, porte-plume au sens antique, antédiluvien, 
il n'y a plus que très peu de personnes qui s'en 
servent 



 425

…il est comme tel d'un très faible contenu puisque vous 
le voyez, son réservoir… 

puisqu'il peut rentrer pour finir par devenir réduit 
à quelque chose qui tient dans le creux de la main 

…son réservoir est d'un très faible contenu.  
 
Il en résulte qu'il est très difficile à charger parce 
qu'il se produit des effets osmotiques, ce qui fait que 
quand on verse la goutte, la goutte est juste à la taille 
de son entrée. Il est donc fort incommode.  
Et pourtant, j'y tiens.  
 
J'y tiens d'une préférence spéciale, pour la raison  
qu'il réalise un certain type de porte-plume avec une plume, 
une vraie plume et en effet il date, il date d'une époque 
où c'était vraiment une plume et pas quelque chose de 
rigide comme il se fait maintenant. Ce porte-plume donc, 
m'a été donné par quelqu'un qui savait que je cherchais ça.  
 
C'était un cadeau qui venait d'être fait très peu  
de minutes avant, ou d'heures ou de jours peu importe, 
par quelqu'un qui en faisait certainement un hommage  
d'un ordre assez précis, pour tout dire « fétichiste ».  
 
C'était d'ailleurs un objet qui, de la personne donatrice 
à celle qui me l'a transmis, se signalait de venir de sa 
grand-mère. C'est bien pour ça qu'il n'est pas facile à 
retrouver. Il y a des échoppes tout à fait particulières, 
paraît-il, à New-York, où on vend les stylos de la Belle 
Époque. Par une autre voie, comme vous voyez, j'en ai un. 
 
J'ai donc un aperçu de l'histoire de cet objet, qui par 
ailleurs me tient à cœur pour lui-même, indépendamment 
tout à fait de cette histoire, car à la vérité je ne sais 
pas spécial gré à la personne qui me l'a donné de m'avoir 
fait ce don.  
 
Mon rapport à lui est indépendant, il est certainement 
très près de ce qui pour moi est l'objet(a).  
 
J'ai un aperçu de son histoire mais, pour tout objet, 
est-ce que vous ne voyez pas… 

de la sorte dont je viens d'animer celui-là 
…que cette question de son histoire se pose autant que 
pour un quelconque sujet.  



 426

 
Cette histoire, comment imaginer qui la sait,  
qui peut en répondre, sinon à instituer cet Autre  
comme le lieu où « ça se sait ».  
 
Et qui est-ce qui ne voit pas, si on lui ouvre cette 
dimension, qu'au moins pour certains…  

et j'ose dire, pour chacun 
…elle existe, que pour certains elle est tout à fait 
prévalente mais que pour tous elle fait un fond.  
Il y a quelque part où ça se sait, tout ce qui est arrivé.  
 
Le signifiant de A en tant qu'entier, dès qu'on s'interroge 
dans cette voie, on reconnaît qu'il est implicite,  
et que pour le névrosé obsessionnel il l'est beaucoup 
plus que pour d'autres.  
 
C'est par là, au niveau de l'histoire, en tant que… 

c'est pour ça que j'ai pris ce biais 
…elle est suggérée pas du tout directement du sujet  
mais aussi bien du sort des objets, c'est par cette voie 
qu'il est sensible ce qu'a de fou cette présupposition 
d'un lieu quelconque où ça se sait.  
 
Ceci est important parce qu'il est clair que le « ça se sait » 
verse aussitôt dans l'intérêt que prend la question.  
Là où « ça se sait », au sens neutre où nous l'avons introduit, 
c'est là que se pose la question si « ça se sait soi-même ? » 
 
La réflexibilité ne surgit pas de la conscience  
sinon par ce détour qu'il faut vérifier :  
c'est que là où l'on suppose que « ça se sait » continu76 et 
tout, est-ce qu'« il se sait que ça se sache » ?  
 
Si l'on s'interroge sur ce qu'il en est de l'activité 
mathématique, dont il est humoristique de constater que 
tout spécialement le mathématicien est toujours aussi 
incapable de rien dire en son fond si ce n'est qu'il sait 
très bien ce que c'est quand il fait des mathématiques.  
 
Quand à vous dire à quoi il le discerne, jusqu'à présent motus.  
 
Il peut dire que ça n'en est pas, mais ce que « ça » est 
n'est pas encore trouvé.  
                                                 
76    Cf. fonctions caractéristiques des ensembles numériques : continu ou discret, ouvert ou clos etc. 



 427

 
Nous émettons un énoncé qui peut-être commencerait dans 
cette voie : organiser des choses, des choses qui se 
disent d'une façon telle que ça se sait soi-même, assurément,  
à tout instant, et que ça peut en témoigner.  
 
Comme me le disait tout récemment quelqu'un, mathématicien, 
avec qui j'en parlais, ce qui caractérise un énoncé 
mathématique, c'est sa liberté du contexte.  
 
Un théorème peut s'énoncer tout seul et se défendre.  
Il porte en lui cette dose suffisante de recouverture  
à soi-même qui le rend libre du discours qui l'introduit.  
 
La chose est à revoir de près.  
Ce côté de différence avec les autres discours où toute 
citation risque d'être abusive au regard de ce qui 
l'enserre et qu'on appelle contexte est important à marquer.  
 
Cette substance du « ça se sait » instantané comme tel, 
s'accompagne de ceci qu'elle suppose que tout ce qui  
y attient, ça se sait, au sens de « ça se recouvre soi-même »,  
ça se sait « dans son ensemble », c'est-à-dire que ce qui est 
révélateur, c'est que le supposé d'un discours qui aspire 
à pouvoir entièrement se recouvrir soi-même rencontre  
des limites.  
 
Il rencontre des limites en ceci précisément  
qu'il y existe des points qui n'y sont pas posables,  
dont la première image sera aussi bien donnée par  
la suite des nombres entiers, et par ceci qui s'articule 
que « celui défini comme étant plus grand qu'un quelconque » n'y est justement 
pas posable, entendons dans cette série infinie, dit-on, 
des nombres entiers. 
 
C'est précisément que ce nombre soit exclu, et proprement 
en tant que symbole… 

nulle part ne peut être écrit  
ce nombre plus grand qu'aucun autre 

…c'est très précisément de cette impossibilité de l'écrire  
que toute la série des nombres entiers tire ce qu'elle a, 
non pas d'être une simple graphie d'une chose qui peut 
s'écrire, mais d'être quelque chose qui est dans le réel. 
Cet impossible même est d'où surgit ce réel.  
 



 428

 
Ce mécanisme est très précisément ce qui permet de  

le reprendre, au niveau du symbole א   
- et d'inscrire au titre du transfini ce signe א même 

non posable au niveau de la série des entiers, 
  

- et de commencer à interroger sur ce qu'on peut opérer 

à partir de ce signe א posé comme non posable au 
niveau de la série des entiers,  

- et de s'apercevoir qu'effectivement ce signe א, 
symbole repris au niveau de ce qui fait la réalité  
de toute la série des entiers, permet un nouveau 
traitement symbolique où les relations recevables au 
terme de la série des entiers peuvent être reprises, 
non pas toutes, mais très certainement  
une part d'entre elles.  
 

 
Et c'est le progrès qui se poursuit d'un discours  
tel que, pour se savoir à chaque instant, jamais il ne  
se trouve sans rencontrer cette combinaison des limites avec 
ces trous qu'on appelle infini, c'est-à-dire non saisissable, 
jusqu'à ce que justement il soit… 

d'être repris dans une structure différente 
…réductible à être cette limite.  
 
L'aporie en aucun cas n'étant que l'introduction à une 
structure de l'Autre. 
 
 
C'est ce qu'on voit fort bien dans la théorie des ensembles,  
dans laquelle on peut un certain temps en effet s'avancer 
innocemment, et qui nous intéresse d'une façon particulière parce qu'après 
tout, au niveau plus radical où nous avons affaire,  
à savoir de cette incidence du signifiant dans la répétition, en apparence 
rien n'objecte…  

rien n'objecte d'abord 
…à ce que A ne soit que l'inscription entière de toutes 
les histoires possibles.  
 
Chaque signifiant renvoie d'autant plus à l'Autre  
qu'il ne peut renvoyer à lui-même qu'en tant qu'autre.  



 429

Rien ne fait donc obstacle à ce que les signifiants  
se répartissent d'une façon circulaire, ce qui, à ce 
titre, permettra fort bien d'énoncer qu'il y a « ensemble » 
de tout ce qui de soi ne s'identifie pas à soi-même.  
 
À tourner en rond, il est parfaitement concevable que 
tout s'ordonne, même « le catalogue de tous les catalogues qui ne se contiennent 
pas eux-mêmes ».  
 
Il est parfaitement admissible, à cette seule condition 
qu'on sache, et c'est certain, qu'aucun catalogue ne se 
contient lui-même, sinon par son titre.  
 
Ça n'empêche pas que l'ensemble de tous les catalogues 
auront ce caractère clos que chaque catalogue, en tant 
qu'il ne se contient pas lui-même, peut toujours être 
inscrit dans un autre que lui-même contient.  
 
La seule chose exclue… 

si nous traçons le réseau de ces choses 
…c'est le tracé qui s'écrirait ainsi 
celui qui admet d'un point à un autre d'un réseau 
quelconque et d'un réseau orienté, qui exclut… 

si b renvoie à un certain nombre  
d'autres points : d, e, …  

…qui exclut ceci que b renvoie à lui-même :  
 

 
 
Il suffit dans cette occasion que b renvoie à c, et que c 
lui-même renvoie à b pour qu'il n'y ait plus aucun 
obstacle à la subsistance corrélative de b et c  
et qu'une totalité les enveloppe : 
 

 
 



 430

 
Si quelque chose nous interroge, c'est justement  
de l'expérience analytique, comme repérant quelque part  
ce point à l'infini de tout ce qui s'ordonne dans l'ordre des 
combinaisons signifiantes, ce point à l'infini irréductible en tant 
qu'il concerne une certaine jouissance, laissée problématique, 
et qui pour nous instaure la question de la jouissance 
sous un aspect qui n'est plus externe au système du savoir.  
 
Ce signifiant de la jouissance, ce signifiant exclu pour 
autant qu'il est celui que nous promouvons sous le terme 
du signifiant phallique, voilà ce autour de quoi 
s'ordonnent toutes ces biographies à quoi la littérature 
analytique tend à réduire ce qu'il en est des névroses. 
 
Mais ce n'est pas parce que nous pouvons recouvrir  
d'une homologie aussi complète qu'il est possible  
les relations dites interpersonnelles de ce que nous 
appelons un adulte… 

adulte, faut-il le dire, foncièrement adultéré 
…puisque ce que nous retrouvons à travers ces relations, 
nous le cherchons dans cette biographie seconde que nous 
disons originelle, qui est celle de ses relations infantiles.  
 
Et que là, au bout d'un certain temps d'accoutumance  
de l'analyste, nous tenons pour reçues les relations 
tensionnelles qui s'établissent à l'endroit d'un certain 
nombre de termes :  
le père, la mère, la naissance d'un frère ou d'une petite sœur,  
que nous considérons comme primitifs mais qui bien sûr  
ne prennent ce sens, ne prennent ce poids qu'en raison  
de la place qu'ils tiennent dans cette articulation  
telle par exemple… 

il y en aura peut-être de plus élaborées,  
je le souhaite  

…mais telle en fait que celle que je vous articule  
au regard du savoir, de la jouissance et d'un certain objet en tant que 
primordialement c'est par rapport à eux que vont se 
situer toutes ces relations primordiales dont il ne 
suffit pas de faire surgir la simple homologie dans  
un recul au regard de celui qui vient nous confier  
ses relations actuelles, mais dont… 

que nous le voulions ou pas,  
que nous le sachions ou pas  



 431

…nous faisons sentir le poids, la présence et l'instance 
dans toute la façon dont nous, nous comprenons cette 
seconde biographie première, dite infantile, et qui n'est 
là que pour nous masquer bien souvent la question,  
celle sur laquelle nous aurions nous, à nous interroger 
vraiment - j'entends : nous analystes - à savoir ce qui 
détermine de cette façon la biographie infantile, et dont 
le ressort n'est toujours bien évidemment que dans la 
façon dont se sont présentés ce que nous appelons désirs 
chez le père, chez la mère, et qui par conséquent nous 
incitent à explorer non pas seulement l'histoire mais le 
mode de présence sous lequel chacun de ces trois termes, 
savoir, jouissance et l'objet(a) ont été au sujet offerts effectivement.  
 
C'est ce qui fait, et c'est là que gît ce que nous 
appelons improprement « le choix de la névrose »,  
voire le choix entre psychose et névrose.  
 
Il n'y a pas eu de « choix », le choix était déjà fait  
au niveau de ce qui s'est au sujet présenté mais n'est 
perceptible, repérable qu'en fonction des trois termes 
tels que nous venons ici d'essayer de les dégager. 
La chose a plus d'une portée, elle en a une historique.  
 
Qui ne conçoit que, s'il faut poser ce que signifie  
la psychanalyse dans l'histoire, et si certains choix lui 
sont aussi à elle offerts, c'est pour autant que nous 
vivons dans un temps où, à la dimension de la communauté, 
les rapports du savoir et de la jouissance ne sont pas les mêmes 
qu'ils pouvaient l'être par exemple dans les temps 
antiques, et qu'assurément, nous ne pouvons tenir pour 
rapprochable notre position de celle par exemple des 
Épicuriens ou d'une école telle : il y avait une certaine 
position de retrait au regard de la jouissance qui était 
possible pour eux, d'une façon en quelque sorte innocente.  
 
Dans un temps où, de par la mise en jeu de ce que nous 
appelons le capitalisme, une certaine position nous 
inclut tous dans la relation à la jouissance d'une façon 
caractéristique, si l'on peut dire, par l'arête de sa 
pureté, que ce qu'on appelle exploitation du travailleur ne consiste 
très précisément en ceci :  
que la jouissance soit exclue du travail et que, du même coup,  
elle ne lui donne tout son réel.  
 



 432

 
De la même sorte que nous avons évoqué tout à l'heure 
l'effet du point à l'infini, c'est par là que se suscite 
cette sorte d'aporie qui est proprement ce qui suggère  
le sens nouveau… 

au regard de l'empire de la société,  
…le sens nouveau, sans précédent dans le contexte antique, 
que prend le mot révolution et c'est en quoi nous avons  
à y dire notre mot pour rappeler que ce terme est,  
comme MARX l'a parfaitement vu : … 

et c'est en quoi il articule la seule chose  
qui se soit trouvée efficace jusqu'à présent 

…c'est la solidarité étroite de ce terme qui s'appelle 
révolution avec le système même qui le porte, qui est  
le système capitaliste. 
 
Que nous ayons là-dessus quelque chose qui peut  
- peut-être - offrir l'ouverture par une série d'exemples 
à ce qu'il peut en être d'un joint où s'ouvrirait  
ce cercle, c'est l'intérêt de la psychanalyse, je veux dire  
son intérêt dans l'histoire.  
 
C'est aussi bien ce à quoi elle peut défaillir aussi 
intégralement qu'il se peut.  
 
Car, à prendre les choses au niveau de la biographie,  
ce que nous voyons s'offrir, au tournant qui constitue 
biographiquement le moment d'éclosion de la névrose, 
c'est le choix qui s'offre… 

et qui s'offre d'une façon d'autant plus instante  
que c'est lui-même qui est déterminant de ce tournant 

…le choix entre ce qui est présentifié… 
à savoir l'approche de ce point d'impossibilité,  
de ce point à l'infini, qui est toujours introduit 
par l'approche de la conjonction sexuelle 

…et la face corrélative qui s'annonce du fait qu'au 
niveau du sujet, en raison du temps pré-mature… 

mais comment ne serait-il pas toujours pré-mature au 
regard de l'impossibilité 

…en raison du temps pré-mature où il vient à jouer  
dans l'enfance, ce qui, cette impossibilité, la projette, 
la masque, la détourne de devoir s'exercer en termes 
d'insuffisance, de n'être en tant que vivant… 

vivant et réduit à ses propres forces 
…forcément pas à la hauteur.  



 433

L'alibi pris de l'impossibilité dans l'insuffisance est 
aussi bien la pente que peut prendre la direction,  
comme je l'ai appelée, de la psychanalyse, et qui après 
tout n'est pas non plus humainement parlant quelque chose où 
en effet nous ne puissions pas nous sentir les ministres 
d'un secours qui sur tel ou tel point, à propos de telle 
ou telle personne, peut être l'occasion d'un bienfait.  
 
Néanmoins ce n'est pas là ce qui justifie la psychanalyse.  
Ce n'est pas là d'où elle est sortie.  
Ce n'est pas là qu'il y a son sens.  
Et pour une simple raison :  
c'est que ce n'est pas là ce dont le névrosé nous témoigne.  
 
Car ce dont le névrosé nous témoigne… 

si nous voulons entendre ce que,  
par tous ses symptômes, il nous dit 

…c'est que là où se place son discours, il est clair  
que ce qu'il cherche est autre chose que de s'égaler  
à la question qu'il pose. 
 
Le névrosé, qu'il s'agisse de l'hystérique ou de l'obsessionnel… 

nous ferons ultérieurement le lien des deux versants 
avec cet objet(a) que nous avons produit dans l'efficace 
de la phobie 

…le névrosé met en question ce qu'il en est de la vérité du savoir, et 
très précisément en ceci qu'il « append » à la jouissance.  
 
Et en reposant la question, a-t-il raison ?  
Oui, certes, puisque nous savons que ce n'est que de 
cette dépendance que le savoir a son statut originel,  
et que dans son développement, il en articule la distance.  
 
A-t-il raison ?  
 
Son discours, certes, est dépendant de ce qu'il en est  
de la la vérité du savoir.  
 
Mais comme déjà devant vous je l'ai articulé, ce n'est 
point parce que ce discours relève de cette vérité.  
 
Pour qu'il soit dans le vrai, la cohérence de la 
suspension du savoir à l'interdit de la jouissance ne 
rend pas pour autant lisible ce qui, à un certain niveau, 
dénonce ce nœud constitutif.  



 434

 
Et aussi bien pourquoi ne traduirait-il pas, lui aussi, 
au dernier terme, une certaine forme d'aporie ?  
 
Si je l'ai dit tout à l'heure, dans ce qui s'offre comme 
position prise au niveau des impasses qui se formulent 
comme loi de l'Autre, quand il s'agit du sexuel,  
je dirai qu'au dernier terme… 

après avoir criblé autant que je l'ai pu les faces 
sous lesquelles se distinguent l'obsessionnel et l'hystérique 

…la meilleure formule que je pourrais donner procède 
précisément de ce qui s'offre au niveau de la nature, au 
naturel comme solution de l'impasse à cette loi de 
l'Autre.  
 
Pour l'homme qui a à remplir l'identification à cette fonction 
dite du père symbolique, la seule à satisfaire… 

et c'est en cela qu'elle est mythique 
…la position de la jouissance virile dans ce qu'il en est 
de la conjonction sexuelle, pour l'homme, ce qui s'offre 
au niveau du naturel est très précisément ce qui 
s'appelle savoir être le maître, et en effet, ça a été…  

ça l'est probablement encore,  
…ça a été et ça reste encore très suffisamment à la 
portée de quelqu'un. 
 
Je dirai que l'obsessionnel est celui qui refuse de se prendre pour un maître 
car, au regard de ce dont il s'agit, la vérité du savoir, ce qui 
lui importe, c'est le rapport de ce savoir à la jouissance, et de ce savoir  
ce qu'il sait, c'est qu'il n'a rien, rien d'autre de  
ce qui reste de l'incidence première de son interdiction, 
à savoir l'objet(a).  
 
Toute jouissance n'est pour lui pensable que comme  
un traité avec celui… 

l'Autre comme entier par lui  
toujours imaginé fondamental 

…avec lequel, avec lequel il traite.  
 
La jouissance pour lui ne s'autorise que d'un paiement, 
d'un paiement toujours renouvelé, dans un insatiable 
tonneau des DANAÏDES, dans ce quelque chose qui  
ne s'égale jamais et qui fait des modalités de la dette  
le cérémonial où seulement il rencontre sa jouissance. 
 



 435

À l'inverse, à l'opposé, l'hystérique… 
dont ce n'est pas pour rien qu'elle se rencontre, 
cette forme de la réponse aux impasses  
de la jouissance,  

…à l'opposé, l'hystérique… 
et c'est précisément pour cela que ce mode se 
rencontre plus spécialement chez les femmes 

…l'hystérique se caractérise de ne pas se prendre pour  
la femme, car dans cette impasse, dans cette aporie… 

aussi naturellement que pour le maître 
…les choses s'offrent assez uniement à la femme  
de remplir un rôle dans la conjonction sexuelle  
où naturellement elle a une assez bonne part.  
 
Ce que l'hystérique - dit-on – refoule… 

mais qu'en réalité elle promeut 
…c'est ce point à l'infini de la jouissance comme absolue.  
 
Elle promeut la castration au niveau de ce Nom du Père 
symbolique à l'endroit duquel elle se pose, ou comme 
voulant être, au dernier temps, sa jouissance.  
 
Et c'est parce que cette jouissance ne peut être atteinte, 
qu'elle refuse toute autre, qui pour elle aurait  
ce caractère de diminution, de n'avoir… 

ce qui est vrai en plus 
…rien à faire que d'externe, que d'être du niveau  
de la suffisance ou de l'insuffisance, au regard de  
ce rapport absolu qu'il s'agit de poser. 
 
Lisez et relisez les observations d'hystériques  
à la lumière de ces termes, et vous les verrez bien 
autrement que d'anecdote d'un « tournage en rond biographique »  
que le transfert à répéter sans doute, résout pour  
le rendre plus maniable, mais ne fait que tempérer.  
 
Pour comprendre le ressort de ce qui nous vient comme 
ouverture, comme béance… 

de quelque façon que par ailleurs  
nous nous employons à la calmer 

…n'est-il pas essentiel de repérer ce ressort d'où  
il surgit, et qui n'est rien d'autre que ce en quoi  
le névrosé réinterroge cette frontière que rien ne peut, 
en fait, suturer, celle qui s'ouvre entre savoir et jouissance. 
 



 436

 
Si, dans l'articulation que j'ai donnée du 1 et du (a),  
qui n'est certes pas promue ici par hasard ni d'une façon 
qui soit caduque, qui n'est rien d'autre, je vous l'ai 
dit, que ce en quoi, dans un modèle mathématique, s'inscrit… 

et il n'y a pas à s'en surprendre  
car c'est la première chose qu'on ait à rencontrer 

…s'inscrit dans une série ce qui se conjoint à la simple 
répétition du 1, à cette seule condition que nous en 
inscrivions la relation sous la forme d'une addition… 

après deux 1, un 2 - et de continuer indéfiniment - 
le dernier 1 joint au 2, un 3, 5 et après ça un 8,  
et après ça un 13, et ainsi de suite [ Fibonacci ] 

…c'est ceci, je vous l'ai dit, qui par la proportion 
qu'il engendre… 

de plus en plus serrée à mesure que les nombres croissent 
…définit strictement la fonction du (a). 
  
La série a cette propriété d’énoncer…  

à être reprise dans le sens inverse,  
en procédant par soustraction 

…d'aboutir à une limite dans le sens négatif :  
ce qui, marqué de cette proportion du (a), ira toujours en 
diminuant, arrive… 

à ce qu'on en fasse, dans ce sens, la somme 
…à une limite parfaitement finie qui, donc, reprise est un départ. 
 
Ce que fait l'hystérique peut s'inscrire dans ce sens.  
À savoir qu'il ou elle soustrait ce (a) comme tel au 1 
absolu de l'Autre de l'interroger, de l'interroger s'il 
livre ou non ce 1 dernier, qui soit en sorte son assurance.  
 
Dans ce procès, il est facile… 

à l'aide du modèle que je viens de rappeler 
…de démontrer qu'au mieux tout son effort… 

je dis : l'effort de l'hystérique 
…après avoir mis en question ce (a), ne sera rien que  
de se retrouver tel, strictement égal à ce (a)  
et à rien d'autre.  
 
Tel est ici le drame qui se traduit… 

à être transposé du niveau où il est, où il s'énonce 
d'une façon parfaitement correcte, dans un autre 

…se traduit par l'irréductible béance d'une castration réalisée. 
 



 437

Il y a d'autres issues de l'impasse ouverte par l'hystérique… 
à ce qu'il soit résolu au niveau des énoncés, à ce 
niveau que j'ai caractérisé de l'épinglage « famil »  

…que la rencontre à la castration.  
 
Mais à l'autre niveau, à celui de l'énonciation,  
à celui qui promeut la relation de la jouissance et du savoir,  
qui ne sait que des exemples historiques illustres  
ne fassent apercevoir qu'au niveau d'un savoir qui serait 
savoir se recouvrant, d'un savoir expérimenté de la relation telle 
qu'elle se présente de la relation sexuelle, telle qu'elle 
ne s'aperçoit que de l'appréhension de ce point à l'infini… 

qui est impasse et aporie, certes,  
mais qui est aussi limite 

…la solution peut être trouvée d'un équilibre subjectif, 
à cette seule condition que le tribut juste soit payé de 
l'édifice d'un savoir. 
 
Pour l'obsessionnel, chacun sait qu'il en est de même.  
De la productivité de l'obsessionnel, chacun sait que 
tout un secteur dépend, même les plus aveugles,  
les plus fermés à la réalité historique se sont aperçus 
de sa contribution à ce qu'on appelle la pensée.  
 
Est-ce que ce n'est pas, là aussi, ce qui exprime sa 
limite, ce qui nécessite au plus haut point d'être 
désexorcisé ? C'est bien là que FREUD porte la question 
quand il nous parle des rapports du rituel obsessionnel avec la religion.  
 
Assurément toute religion ne s'exténue pas dans ce qu'il 
est de ces pratiques, et c'est bien l'angoissant du  
« pari de PASCAL » que de nous faire apercevoir qu'à prendre 
les choses même au niveau de la promesse,  
à s'avérer partisan du « Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob »,  
et à rejeter l'Autre, à le rejeter au point de dire  
qu'« on ne sait ni s'il est, ni bien sûr encore plus ce qu'il est », c'est pourtant 
bien celui-là, au niveau de « s'il est ou pas », « de pair ou impair » 
qu'il interroge dans le pari, parce qu'il est pris - vu 
son époque - dans cette interrogation du savoir. 
 
C'est là-dessus que je vous laisserai aujourd'hui.  



 438

 
 
04  Juin  1969                            Table des séances 
 
 
 
 
 
Il y a moins de personnes debout. Je ne peux pas  
le regretter pour elles, mais enfin si ça signifie  
que le public se raréfie, je le regrette puisque aussi 
bien c'est forcément - c'est mon style - dans les 
dernières rencontres que je dirai les choses les plus 
intéressantes !  
 
Ceci m'évoque que - l'année dernière - j'ai… 

de mon plein gré et pour des  
raisons que je ne renie pas  

…suspendu ce que j'avais à dire aux alentours  
d'un certain début du mois de Mai mémorable.  
 
Quelle que fût la légitimité de ces raisons, il n’en 
reste pas moins que ce que j'ai dit de L'Acte psychanalytique  
en reste tronqué.  
 
Étant donné ce dont il s'agissait, à savoir justement de 
l'acte psychanalytique, que personne n'avait même songé à 
nommer en tant que tel avant moi, ce qui est tout à fait 
un signe précis qu'on n'en avait même pas posé la question, puisque 
autrement c'était la façon la plus simple de le nommer,  
à partir du moment où on pensait que dans la psychanalyse 
il y avait quelque part un acte, il faut croire que cette 
vérité était restée voilée.  
 
Je ne pense pas que ce soit par hasard que ce que j'avais 
à énoncer cette année là sur « l'acte » se soit trouvé 
ainsi, comme je viens de le dire, tronqué.  
 
Il y a un rapport… 

un rapport naturellement qui n'est pas de causation  
…entre cette carence des psychanalystes sur le sujet  
de ce qu'il en est de l'acte… 

de l'acte psychanalytique nommément 
…et puis de ces événements.  



 439

Mais il y a un rapport tout de même entre ce qui cause  
les événements et le champ dans lequel s'insère l'acte psychanalytique.  
 
De sorte que jusqu'à présent on peut dire que c'est  
sans doute en raison de quelque déficience de l'intérêt 
au niveau de cet acte que les psychanalystes ne se sont 
pas révélés très dispos ni disponibles pour même donner 
quelque touche de saisie - fût-elle superficielle –  
à ces événements.  
 
Bien sûr, ce n'est qu'accidentel si - dans l'autre sens - 
les événements ont interrompu ce que je pouvais avoir  
à dire de l'acte, mais tout de même ça n'est pas non plus 
sans représenter quelque chose, que quant à moi  
je considère comme un certain rendez-vous.  
 
Un rendez-vous que je ne déplore pas parce que c'est  
ce qui m'a dispensé… 

sur ce sujet de l'acte psychanalytique, en somme 
…d'en venir à dire ce qui n'était « pas à dire » [ ? ]. 
Voilà.  
 
Tout de même, nous nous trouvons, après ce que j'ai 
avancé la dernière fois, ramenés à quelque chose qui 
n'est pas loin de ce champ, puisque ce dont il s'agit… 

tel que je l'avais énoncé l'année dernière 
…c'est bien d'un acte en tant qu'il est en rapport avec ce 
que j'ai appelé, énoncé, proféré, comme étant l'objet(a).  
 
Qu'il soit bien clair que… 

comme c'est dans mon titre, cette année 
…c'est ce qui est l'enjeu de mon discours, voilà qui doit 
trouver dans ces dernières rencontres sa plus formelle 
expression, et… 

au moins pour ceux qui sont au fait de  
ce sur quoi j'ai terminé la dernière fois 

…il me semble qu'il n'est pas vain ici de rappeler  
que je l'ai poussé en avant dans le champ du pari de Pascal,  
que c'est tout au moins la voie que j'ai choisie  
cette année pour l'introduire, l'introduire comme étant 
au champ de l'Autre, comme définissant un certain jeu,  
précisément l'enjeu, avec le jeu de mots que je fais autour 
de ce terme « en je ». 
 
 



 440

 
Il peut paraître singulier que… 

d’une position qui - à cet endroit - n'est pas 
ambiguë, qui n'est certes pas une position 
d'apologétique religieuse 

…j'aie introduit cet élément du pari.  
 
Et d'un pari qui se trouve formulé comme répondant à  
un certain partenaire, et un partenaire qui est pris là…  

si l'on peut dire 
…« au mot », au mot d'une parole qui lui est attribuée,  
à un titre - mon Dieu – qui est généralement reçu… 

la promesse de la vie éternelle, pour tout croyant 
qui suit les commandements de Dieu, étant tenue pour 
un point acquis 

…au moins dans le champ de ce qui constitue à son endroit 
- à ce Dieu - sa référence religieuse la plus vaste,  
à savoir celle de l'Église. 
 
 
Ce n'est pas hors de saison de partir de là, parce que  
ça a un rapport tout à fait vif avec ce dont il s'agit 
comme permanence dans nos structures…  

et dans des structures qui vont beaucoup plus loin que dans des structures 
qu'on pourrait qualifier de « structures mentales »  

…des structures en tant que définies par le discours commun,  
par le langage, vont évidemment beaucoup plus loin que ce qu'on peut réduire 
à la fonction de la mentalité.  
 
Comme j'y insiste très souvent, ça nous enserre de 
partout, et dans des choses qui, au premier abord n'ont 
pas l'air d'avoir un rapport évident.  
 
De sorte que cette structure, qui est celle que je vise 
pour en partir aujourd'hui, qui est la structure originelle,  
celle que j'appelle « d'un Autre » pour montrer où,  
par l'incidence de la psychanalyse, il va, pour révéler à 
tout autre - à savoir le (a) - cet Autre, qu'il ne fasse si 
je puis dire pour nous pas de doute à notre horizon :  
cet Autre, qui est justement le « Dieu des philosophes »,  
n'est pas si facile à éliminer qu'on le croit, puisqu'en 
réalité il reste stable à l'horizon… 

assurément en tout cas là de toutes nos pensées 
…n'est évidemment pas sans rapport avec le fait que soit 
là le « Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob ».  



 441

 
Vous allez le voir, je vais y revenir… 

et ce sera mon sujet aujourd'hui 
…sur la structure de cet Autre, parce qu'il est très 
nécessaire ici de bien établir ce qui là est à désigner.  
 
Il n'est pas moins opportun - à l'orée - d'indiquer  
que ce qui fait pour nous… 

dans un certain horizon de structure,  
en tant qu'elle est déterminée par le discours commun 

…il est clair qu'il n'est pas vain de rappeler que,  
si cette structure - celle du grand Autre - est pour nous 
dans un certain champ… 

qui est celui-là même que FREUD désigne comme la 
« civilisation », c'est-à-dire la civilisation occidentale  

…la présence de l'autre Dieu… 
de celui qui parle, à savoir le Dieu des juifs,  
le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob 

…n'est pas là pour rien dans son maintien, à cet Autre.  
 
Ceci n'est pas seulement parce que le « Dieu des philosophes », 
ce grand Autre, est Un.  
Ce qui distingue le Dieu des Juifs… 

celui qu'on désigne comme à l'origine du monothéisme 
…ce n'est pas… 

quelque développement que le Un  
ait pu prendre par la suite 

…ce n'est pas qu'il se pose comme Un lui-même,  
qui le caractérise.  
 
Le Dieu du buisson ardent, le Dieu du Sinaï n'a pas dit 
qu'il était le seul Dieu. Ceci mérite d'être rappelé.  
Il dit : « Je suis ce que je suis ». Ça a un tout autre sens.  
 
Ça ne veut pas dire qu'il est le seul.  
Ça veut dire qu'il n'y en a pas d'autre en même temps  
que lui, là où il est.  
 
Et, à la vérité - si vous y regardez de près -  
dans le texte de la Bible, vous verrez que c'est de ça 
qu'il s'agit : là où il est, dans son champ, à savoir 
dans la Terre Sainte, il n'est question d'obéir qu'à lui.  
 
Mais nulle part n'est niée la présence d'autres,  
là où il n'est pas, où ça n'est pas sa terre.  



 442

Et si vous y regardez de près, ça n'est jamais que quand 
il est fait empiètement d'honneurs rendus à d'autres,  
et là où seul est censé régner celui qui a dit  
« Je suis ce que je suis », que les châtiments pleuvent.  
 
Ceci pourrait passer aux yeux de certains pour n'avoir 
qu'un intérêt historique, mais j'éclaire ma lanterne :  
ce n'est que revenir à ce que j'ai énoncé d'abord,  
que ce Dieu dont il s'agit, se désigne de ceci qu'il parle.  
 
C'est ce qui légitime que… 

quelque distorsion qu'on lui ait fait subir par  
la suite, à cette parole, car il n'est pas sûr  
qu'ils disent tout à fait la même chose dans  
l'Église catholique, apostolique et romaine 

…c'est en tout cas le Dieu qui se définit par son rapport  
à la parole : c'est un Dieu qui parle.  
 
C'est bien pourquoi les prophètes77 comme tels sont prééminents dans la 
tradition juive. En d'autres termes, la dimension de la Révélation 
comme telle, à savoir de la parole comme porteuse de vérité, n'a jamais 
été mise dans un tel relief en dehors de cette tradition.  
 
Ailleurs, la place de la vérité est remplie, il faut bien 
qu'elle soit couverte, elle l'est à l'occasion par des 
mythes par exemple. Elle ne l'est pas par la prophétie si ce 
n'est d'une façon tout à fait locale qu'on appelle oraculaire, 
mais qui a un tout autre sens que celui du prophétisme.  
 
Une « un petit peu grosse » introduction, mais tout de même 
nécessitée du rappel de certains reliefs tout à fait 
massifs à maintenir pour bien comprendre ce dont  
il s'agit, quand nous avançons qu'au regard de ce champ de la vérité… 

qui nous intéresse éminemment comme tel, même si nous 
ne l'identifions pas aux formules révélées 

…par rapport à ce champ de la vérité, le savoir est ailleurs.  
 
C'est bien pourquoi, dès que s'introduit la dimension  
de la Révélation, s'introduit en même temps la dimension… 

traditionnelle dans notre culture,  
qu'il ne faudrait pas croire éteinte  
parce que nous sommes en notre temps  

…la dimension de ce qu'on appelle improprement la double vérité : 
ça veut dire la distinction de la vérité et du savoir. 
                                                 
77   Prophète : du grec προφήτης « interprète d'un dieu, devin, celui qui dit l'avenir  ». 



 443

 
Alors ce qui nous intéresse… 

parce que c'est ce que la psychanalyse a révélé 
…c'est si ce qui se produit dans le savoir… 

ce qui se produit dans le savoir mais ce  
qu'on ne soupçonnait pas avant la psychanalyse 

…c'est l'objet(a) en tant que l'analyse l'articule pour ce 
qu'il est, à savoir cause du désir, c'est-à-dire de  
la division du sujet, de ce qui introduit dans le sujet 
comme tel ce que le cogito masque, à savoir qu'à côté de 
cet « à être » dont il croit s'assurer, il est essentiellement  
et d'origine manque.  
 
C'est ici que je vous rappelle que je reprends le plan 
par lequel j'ai cru l'année dernière devoir introduire  
le paradoxe de L'acte psychanalytique : c'est que l'acte 
psychanalytique se présente comme incitation au savoir.  
 
Il implique, dans la règle qui est donnée au psychanalysant, 
il implique ceci : puisque vous pouvez dire tout ce que 
vous voulez… 

et Dieu sait ce que de prime abord  
cela peut représenter d'insensé 

…si on nous prenait au mot, si l'on se mettait vraiment  
à dire… 

et que ça ait un sens pour ceux que  
nous introduisons à cette pratique 

…tout ce qui leur passe par la tête, que tout ce qui leur 
passe par la tête, ça veuille dire vraiment n'importe quoi,  
où irions-nous ?  
 
Si nous pouvons faire foi dans cette entreprise à ceux 
que nous y introduisons, c'est très exactement à cause  
de ceci : que même s'il n'est pas capable de le dire,  
celui-là que nous introduisons à cette pratique,  
il est pourtant là, à savoir que ce qui est implicite,  
c'est que, quoi que vous disiez, il y a l'Autre,  
l'Autre qui sait ce que ça veut dire. 
 
Le « Dieu des philosophes », de quelque façon qu'il ait été,  
au cours de l'histoire, raccroché au train du Dieu qui parle, 
ne lui est certes pas étranger, bien sûr.  
Il n'était pas illégitime, ce « Dieu des philosophes »,  
d'en faire l'assiette, le trône, le support, le siège  
de celui qui parlait.  



 444

 
Que le siège reste… 

même quand l'Autre s'est levé  
pour partir, au moins pour certains 

…le siège reste de cet Autre, de cet Autre en tant qu'il 
situe ce champ unifiant, unifié qui a un nom pour ceux qui 
pensent, appelons-le si vous voulez le principe de raison suffisante.  
 
Que vous ne soupçonniez pas, je dirai une part au moins 
d'entre vous… 

une part que je suppose,  
après tout je ne sais pas si elle existe 

…vous êtes peut-être tous capables de vous apercevoir que 
vous êtes soutenus par le principe de raison suffisante.  
 
Si vous ne vous en apercevez pas, c'est exactement  
la même chose :  
vous êtes dans le champ où le principe de raison suffisante soutient tout.  
 
Et ce ne serait certes pas facile de vous faire concevoir 
ce qui se passe là où les choses sont autrement.  
 
Ce qui est parfaitement concevable à partir du moment où 
on vous le produit, où on l'énonce devant vous  
comme étant - par exemple - à l'horizon de ceci qui rend 
possible l'expérience psychanalytique, à savoir que,  
s'il n'y a pas de raison suffisante à quoi que ce soit 
que vous direz… 

en ne regardant pas plus loin qu'à dire  
ce qui vous passe par la tête 

…il y aura toujours à ça une raison suffisante,  
et ça suffit à mettre à l'horizon ce grand Autre,  
celui qui sait. 
 
La chose est en tout cas tout à fait claire au niveau  
des sujets privilégiés de cette expérience,  
à savoir des névrosés.  
 
Le névrosé cherche à savoir, nous allons tâcher de voir 
de plus près pourquoi, mais il cherche à savoir.  
 
Et au début de l'expérience analytique, nous n'avons 
aucune peine à l'inciter, en somme, à faire foi à  
cet Autre comme au lieu où le savoir s'institue, au sujet supposé savoir. 
 



 445

C'est donc comme intervention sur le sujet de ce qui…  
au plus ras de terre, si au ras de terre que ce soit 

…s'articule déjà comme savoir, que nous intervenons  
par une interprétation qui se distingue de ceci qui supporte  
le terme d'interprétation partout ailleurs… 

partout ailleurs une interprétation, celle par 
exemple d'un quelconque système logique, c'est de donner un 
système de moindre portée qui, comme on dit, 
l'illustre, l'illustre d'une façon plus accessible en 
ceci qu'il est de moindre portée. Nous restons dans 
la superposition des articulations du savoir  

…l'interprétation analytique se distingue en ceci,  
que dans ce qui s'articule d'ores et déjà comme savoir, 
si primitif que ce soit, ce qu'elle vise, c'est un effet, 
un effet de savoir de s'y articuler et qu'elle rend 
sensible au titre de sa vérité. 
 
Sa vérité, nous l'avons dit, est du côté du désir,  
c'est-à-dire de la division du sujet. Et pour aller tout 
droit, parce que bien sûr nous ne pouvons pas refaire ici 
tout le chemin et que ce que j'ai à dire aujourd'hui est 
autre chose à parcourir, qui est la vérité dont il s'agit 
se résume en ceci, que la Chose freudienne… 

c'est-à-dire cette vérité,  
la chose freudienne et cette vérité c'est la même chose 

…a pour propriété d'être asexuée, contrairement à ce qui 
se dit, à savoir que le freudisme c'est le pansexualisme.  
 
Seulement, comme le vivant…  

qui est cet être par où se véhicule une vérité 
…lui, a fonction et position sexuelle, il en résulte 
quelque chose… 

quelque chose que j'ai essayé de vous articuler  
il y a cette fois 2 ans78 et non pas 1 seulement 

…à savoir qu'il n'y a pas… 
au sens précis du mot rapport, au sens où rapport sexuel 
serait une relation logiquement définissable 

…il n'y a justement pas, il manque ce qui pourrait 
s'appeler le rapport sexuel, à savoir une relation définissable 
comme telle entre le signe du mâle et celui de femelle.  
 
Le rapport sexuel, ce qu'on appelle couramment de ce nom, 
ne peut être fait que d'un acte.  
 
                                                 
78    Cf. séminaire 1966-67 : La logique du fantasme. 



 446

C'est ce qui m'a permis d'avancer ces deux termes : 
 

- « qu'il n'y a pas d'acte sexuel » au sens où cet acte serait celui 
d'un juste rapport,  

 
- et qu'inversement « il n'y a que l'acte sexuel », au sens où  

il n'y a que l'acte, pour faire le rapport. 
 
Dans ce que la psychanalyse nous révèle, c'est que  
la dimension de l'acte… 

de l'acte sexuel en tout cas, mais du même coup de 
tous les actes, ce qui était depuis longtemps évident 

…sa dimension propre, c'est l'échec.  
 
C'est pour ça qu'au cœur du rapport sexuel, dans la psychanalyse, 
il y a ceci qui s'appelle la castration.  
 
Je vous ai parlé tout à l'heure de ce qui se produit dans 
le savoir. Forcément, bien sûr, vous n'avez pas fait très 
attention. J'aurais dû dire, ce que le savoir produit.  
 
Je n'ai pas pu le dire pour ne pas aller trop vite,  
parce qu'à la vérité, pour que ça ait un sens,  
il faut y revenir de plus près et dénoter ici le relief 
de cette dimension qui s'articule comme proprement  
la production, cette dimension que seul un certain procès  
du progrès technique nous a permis de discerner,  
de distinguer comme étant le fruit du travail. 
 
Mais est-ce si simple ?  
Est-ce qu'il n'apparaît pas que pour - comme tel –  
ce qui est production se distingue de ce qui toujours  
fut ποιεσις [ poiesis] fabrication, travail, niveau du potier,  
il faut que se soit autonomisé comme tel ce qui se distingue 
fort bien dans le capitalisme, à savoir le moyen de production, 
puisque c'est autour de ça que tout tourne, à savoir de 
qui en dispose, de ces moyens.  
 
C'est par une telle homologie que va prendre son relief 
ce qui est fonction du savoir et ce qui est sa production.  
 
La production du savoir en tant que savoir, se distingue… 

d'être moyen de production, et pas seulement travail 
…de la vérité.  
 



 447

Ce que produit le savoir, c'est cela que je désigne sous le nom de 
l'objet(a). Et ce (a), c'est cela qui vient se substituer à  
la béance qui se désigne dans l'impasse du rapport sexuel. C'est là 
ce qui vient redoubler la division du sujet en lui donnant ce qui 
jusque là n'était saisissable d'aucune façon, car le 
propre de la castration, c'est que rien ne peut à proprement 
parler l'énoncer, parce que sa cause est absente.  
À sa place vient l'objet(a) comme cause substituée  
à ce qu'il en est radicalement de la faille du sujet. 
 
Et ce que je vous ai dit l'année dernière… 

après que dans l'année précédente j'ai déjà  
défini ainsi la fonction de l'objet(a) 

…c'est que le psychanalyste est celui qui… 
de par cette incitation au savoir, alors qu'il n’en 
sait pas lui-même tellement que ça, et simplement 
d'avoir cette voie, ce moyen, ce truc, cette règle analytique  

…se trouve prendre à sa charge ce qui est vraiment  
le support de ce sujet supposé savoir dont je vous ai dit  
sur tous les tons que le problème de notre époque…  

dont la conjoncture dans la psychanalyse,  
n'est à prendre elle-même que comme un des symptômes  

c'est que ce sujet supposé savoir… 
cet Autre, ce lieu unique où le savoir se conjoindrait  

…il est sûr qu'il n'existe pas !  
 
Que rien n'indique :  

- que l'Autre soit Un,  
- qu'il ne soit pas, comme le sujet, uniquement 

signifiable du signifiant d'une topologie particulière 
qui se résume à ce qu'il en est de l'objet(a). 

 
Le psychanalyste donc… 

et c'est là que j'accentuais l'énigme  
et le paradoxe de l'acte psychanalytique 

…le psychanalyste…  
en tant qu'il induit, qu'il incite le sujet,  
le névrosé en l'occasion, sur ce chemin  
où il l'invite à la rencontre d'un sujet supposé savoir 

…le psychanalyste… 
s'il est vrai qu'il sait ce que c'est qu'une psychanalyse 

…comment peut-il - cet acte - y procéder, sachant  
ce qu'il en est de ce que, au terme de l'opération  
et de son en-soi même, lui, l'analyste, il va représenter 
l'évacuation de l'objet(a).  
 



 448

 
De cette incitation au savoir… 

qui doit mener à la vérité  
et qui en représente la béance 

…il choit à devenir lui-même la fiction rejetée. 
 
J'ai avancé ici le mot « fiction ».  
 
 
Vous le savez, c'est dès longtemps que j'articule :  
 

- que  « la vérité a structure de fiction », 
  

- que l'objet(a) est-il à prendre pour marquant seulement 
ce sujet de la vérité qui se présente comme 
division,ou devons-nous - comme il semble - lui 
décerner plus de substance ?  
 

 
Est-ce que vous ne sentez pas, là où nous nous trouvons, 
à ce point nœud qui est celui déjà proprement marqué dans 
la logique d'ARISTOTE et qui motive l'ambiguïté de  
la « substance »  et du « sujet », de l'ὑποχείμενον [ upokeimenon ],  
pour autant qu'il n'est logiquement, à proprement parler, 
rien d'autre que ce que la logique mathématique par après 
a pu isoler dans la fonction de la variable.  
 
C'est à savoir ce qui n'est rien que désignable par  
une proposition prédicative.  
 
 
L'ambiguïté tout au long du texte aristotélicien  
se maintient non pas sans être distingué, à la façon 
d'une tresse, entre cette fonction parfaitement isolée 
par lui de l'ὑποχείμενον [ upokeimenon ] et celle de l'οὐσἰα [ ousia ] 
qu'honnêtement il vaudrait bien mieux traduire par  
« être » ou par « étance », par le Wesen, à l'occasion,  
de HEIDEGGER, que par ce mot lui-même qui ne fait que 
véhiculer cette dite ambiguïté de « substantia », substance.  
 
C'est bien là que nous nous trouvons portés quand nous 
essayons d'articuler ce qu'il en est de la fonction de 
l'objet(a). 
 



 449

C'est autour de l'énigme, de l'interrogation qui y reste 
d'un acte qui ne peut s'initier, pour celui-là même qui 
l'inaugure, que d'un voilage de ce qui sera pour lui… 

je dis : celui qui inaugure cet acte et nommément le psychanalyste 
…son terme, et non pas seulement son terme mais  
à proprement parler sa fin, pour autant que c'est le terme 
qui détermine rétroactivement le sens de tout le processus, 
que c'en est proprement la cause finale.  
 
Ce qui ne mérite aucune dérision car tout ce qui est  
du champ de la structure est impensable sans cause finale,  
que seul ce qui mérite dérision dans les termes dits 
finalistes, c'est que la fin ait la moindre utilité. 
 
L'analyste sait-il ou non ce qu'il fait dans l'acte psychanalytique ?  
C'est là le terme précis où s'est arrêté dans l'année 
précédente et par la rencontre événementielle, par où 
j'ai introduit mes propos d'aujourd'hui, suspendu ?  
 
Comme je vous l'ai dit, c'est ce qui a pu me dispenser…  

à l'horizon de ce nœud si sévère, si rigoureusement 
interrogé d'une mise en question de ce qu'il en est 
de l'acte psychanalytique 

…me dispenser des résonances assurément embarrassantes 
qui sont celles pourtant autour desquelles peut être 
interrogé ce qu'il en est, autant de la théorie,  
que de l'institution psychanalytique. 
 
Avant d'en indiquer peut-être un peu plus, rappelons bien 
ce qui résulte de cette façon de poser… 

entre savoir et vérité et dans le champ propre d'une 
production dont en somme ce que vous voyez, c'est que 
c'est le psychanalyste en tant que tel, qui lui-même 
l'incarne cette production, c'est dans ces termes  
que doit se situer la question  

…la question, par exemple, de ce qu'il en est du transfert.  
 
Que tout ce que nous désignons comme transfert soit interprété 
dans l'analyse en termes de répétition, quel besoin… 

si ce n'est pour ceux des analystes qui sont 
absolument égarés dans ce réseau tel que je l'articule 

…quel besoin de mettre en question ce qu'il peut y avoir 
d'objectif et de prétendre que le transfert serait un 
recul devant je ne sais quoi d'autre qui serait ce qui, 
dans l'analyse, se joue réellement.  
 



 450

Puisque c'est une situation qui ne prend son appui  
que de la structure, rien ne peut s'y énoncer  
à l'intérieur comme discours de l'analyste qui ne soit  
de l'ordre de ceci que la structure commande, et qui donc 
ne peut rien saisir que de l'ordre de la répétition.  
 
La question n'est pas de savoir ici si la répétition est 
une catégorie dominante ou non dans l'histoire.  
 
C'est que, dans une situation faite pour interroger  
ce qu'il en est de ce qui se présente à partir de  
la structure, rien de l'histoire ne s'ordonne que de  
la répétition.  
 
Il s'agit, je le répète, de ce qui peut se dire au niveau 
de cette mise à l'épreuve des effets du savoir.  
 
De sorte qu'il n'est pas juste de dire que le transfert 
s'isole en lui-même des effets de la répétition,  
le transfert se définit du rapport au sujet supposé savoir  
en tant qu'il est structural et lié au lieu de l'Autre, 
comme lieu comme tel où le savoir s'articule 
illusoirement comme Un, et qu'à interroger ainsi  
le fonctionnement de qui cherche à savoir,  
il est nécessaire que tout ce qui s'articule s'articule 
en termes de répétition. 
 
À qui sommes-nous redevables d'une telle expérience ?  
 
Il est clair qu'elle ne se serait même jamais instaurée 
s'il n'y avait le névrosé !  
 
Qui a besoin de savoir la vérité ?  
Uniquement ceux que le savoir gêne.  
C'est la définition du névrosé.  
Ceci, nous allons le serrer de plus près.  
 
Et là encore, avant de quitter ce champ… 

et pour cause, où je n'ai pas bouclé la boucle 
…je veux… 

dans quelque chose qui au regard de ce que j'ai à 
tracer aujourd'hui peut passer pour une parenthèse 

…tout de même pointer un dernier de ces repères dont 
j'essaie de ponctuer d'une façon correcte ce champ.  
 



 451

En tant que nous y opérons…   
si c'est ainsi, je viens de vous le rappeler 

…d'une façon acceptée comme partiale, nous devons 
admettre que n'est interprétable dans l'analyse  
que la répétition, et c'est ce qu'on prend pour le transfert. 
 
D'autre part, il est important de ponctuer que cette fin 
que je désigne comme la prise de l'analyste…  

de l'analyste en lui-même dans le forage du (a) 
…c'est très précisément cela qui constitue l'ininterprétable.  
 
Que pour tout dire, dans l'analyse, l' ininterprétable  
c'est la présence de l'analyste.  
 
Et c'est pourquoi l'interpréter… 

comme il s'est vu, comme il s'est même imprimé 
…c'est proprement ouvrir la porte à ce qu'on appelle 
cette place, c'est-à-dire l'acting-out.  
 
Je l'ai rappelé dans mon séminaire sur l'acte… 

celui donc de l'année dernière 
…et à propos du mythe de l'Œdipe : c'est à savoir  
la distinction à faire entre sa mise en scène héroïque 
qui sert de référence mythique à notre pratique analytique, 
et ce qu'il y a d'articulé derrière :  
d'un nœud de la jouissance à l'origine de tout savoir.  
 
C'est le psychanalyste qui est à la place, certes,  
de ce qui se jouait sur la scène tragique, et c'est cela 
qui donne son sens à l'acte psychanalytique.  
 
Et d'autre part, il est frappant qu'il y renonce, qu'il 
ne fasse qu'être à la place de l'acteur, en tant qu'un 
acteur suffit, à lui seul, à tenir la scène de la tragédie.  
 
Cette division du spectateur et du chœur où se modèle  
et se module la division du sujet dans le spectacle traditionnel, 
je l'ai rappelé l'année dernière, pour désigner ce qu'il 
en est exactement de la place de l'analyste, autre 
paradoxe de l'acte psychanalytique que cet acteur qui 
s'efface, rejoignant tout à l'heure ce que j'ai dit :  
de ce que l'objet(a), il l'évacue.  
 
Si le passage à l'acte est - dans la règle - de l'analyse 
ce qu'il est demandé à celui qui y entre d'éviter,  



 452

c'est justement pour privilégier cette place de l'acting out 
dont l'analyste à lui tout seul prend et garde la charge.  
 
« Se taire, ne rien voir, ne rien entendre »79, qui ne se souvient que ce 
sont là les termes où une sagesse qui n'est pas la nôtre 
indique la voie à ceux qui veulent la vérité.  
 
Est-ce qu'il n'y a pas quelque chose d'étrange,  
à condition qu'on reconnaisse le sens de ces commandements 
d'en voir l'analogue dans la position de l'analyste ? 
Mais avec ce singulier fruit que lui donne son contexte.  
 
Qu'il en isole : 
- du « se taire » : la voix qui est le noyau de ce qui du dire fait parole,  
- du « ne rien voir »…  

qui n'est bien souvent que  
trop par l'analyste observé,  

…l'isolement du regard qui est le nœud serré du sac,  
de tout ce qui se voit au moins,  
- et enfin « ne rien entendre » :  
de ces deux demandes dans lesquelles a glissé le désir…  

de ces deux demandes qui le mandent,  
…de ces deux demandes qui le murent à la fonction du sein 
ou bien de l'excrément. 
 
Quelle réalité pour le pousser à remplir cette fonction ? 
Quel désir, quelle satisfaction l'analyste peut-il y rencontrer ?  
Ce n'est pas ce que j'ai l'intention de désigner d'emblée 
même si avant de vous quitter j'en dois dire plus.  
 
Il convient ici de mettre le relief sur la dimension  
de scapegoat comme ce fut le thème chéri d'un FRAZER.  
On sait que l'origine en est à proprement parler sémitique, 
le bouc émissaire  :  
 

- celui qui prend sur soi cet objet(a),  
- celui qui fait qu'à tout jamais, pour le sujet,           

il peut y être sursis,  
- celui qui fait que le fruit d'une analyse terminée, 

j'ai pu l'année dernière le désigner comme  

                                                 

79   Cf. « Les trois singes de la sagesse bouddhiste » : En japonais, les trois singes sont appelés Mizaru (蹤皪) pour l'aveugle, Kikazaru 
(著ヌ皪) pour le sourd, et Iwazaru (軈㈱皪) pour le muet. Ces trois noms signifient : « Ne vois pas », « N'entends pas », « Ne parle pas ».  

 



 453

« une vérité dont le sujet est dès lors incurable », précisément de ce 
qu'en ait été évacué un des termes.  

 
Comment ne pas voir que de là s'explique la position 
singulière que, dans le monde social, occupe cette 
communauté des psychanalystes, protégés par  
une association internationale pour la protection des 
scapegoats [ boucs émissaires]!  
 
Le scapegoat se sauve par le groupement, et mieux encore, 
par les grades. C'est vrai qu'il est difficile de 
concevoir une société de scapegoats. Alors on fait des 
scapegoats adjudants-chefs ! Et des scapegoats qui font 
antichambre pour le devenir. C'est singulier. 
 
Cette dérision facile n'aurait pas d'autre raison d'être 
si, dans des textes que je viens de recevoir pour un 
prochain congrès qu'on aura le front de tenir à Rome,  
il n'y avait pas là déjà des textes - je veux dire déjà 
publiés - exemplaires.  
 
Car ça n'est pas parce qu'on ignore le discours de LACAN 
qu'on ne se trouve pas en face des difficultés que  
je viens ici d'articuler, et particulièrement concernant 
ce qu'il en est du transfert.  
 
Quand on s'escrime à définir ce qu'il y a de non 
transférentiel dans la situation analytique, il faut bien 
qu'on sorte quelques énoncés qui sont l'aveu  
- à proprement parler - du fait qu'on n'y comprend rien.  
 
On n'y comprend rien parce qu'on n'a pas la clé.  
Et on n'a pas la clé parce qu'on ne va pas la chercher  
là où je l'énonce !  
 
De même, on invente un terme qui s'appelle le « self »,  
et dont je dois dire qu'il n'est pas du tout inutile  
à qui a quelque curiosité de voir comment cela peut  
à la fois se motiver et se résoudre dans un discours  
tel que celui que je viens aujourd'hui d'articuler.  
Si j'ai le temps lors de nos prochaines rencontres,  
je pourrai, là, en dire plus.  
 
 



 454

De même l'erreur et, à proprement parler, l'ineptie de ce 
qui est avancé sur le sujet de ce qu'il en est de la cure 
psychanalytique de la psychose, et l'échec radical qui s'y 
marque de situer justement la psychose dans une psychopathologie 
qui soit d'ordre analytique, a les mêmes ressorts. 
 
Assurément, si j'ai indiqué que j'aurais pu articuler 
quelque chose d'autre… 

quelque chose dont je déclare  
avoir été heureusement dispensé [ ? ] 

…sur le sujet de l'acte psychanalytique, c'est dans l'horizon  
de ce qu'il en est du masochiste qu'il conviendrait  
de la poser, cette articulation.  
 
Et assurément, bien sûr, non pas pour les confondre,  
l'acte psychanalytique et la pratique masochiste, mais il serait 
instructif et, en quelque sorte, ouvert, indiqué déjà par 
ce que nous avons pu dire, par ce qui s'étale littéralement 
dans la pratique masochiste, à savoir la conjonction  
du sujet pervers avec à proprement parler l'objet(a).  
 
D'une certaine façon, on peut dire qu'aussi loin  
qu'il le veut, le masochiste est le vrai maître,  
il est le maître du vrai jeu.  
 
Il peut y échouer bien sûr, il y a même toutes les 
chances qu'il y échoue, parce qu'il lui faut rien moins 
que le grand Autre.  
 
Quand le Père Éternel n'est plus là pour remplir ce rôle, 
il n'y a plus personne.  
 
Et si vous vous adressez à une femme, bien sûr WANDA,  
il n'y a aucune chance, elle n'y comprend rien la pauvre.  
 
Mais le masochiste a beau échouer, il en jouit tout de même, 
de sorte qu'on peut dire qu'il est le maître du vrai jeu.  
 
Il est bien évident que nous ne songeons pas un seul 
instant à imputer un tel succès au psychanalyste. 
  
Ça serait lui faire une confiance sur la recherche de sa 
jouissance que nous sommes loin de lui accorder. 
D'ailleurs ce serait peu convenable. 
 



 455

 
Pour avancer une formule… 

qui a son intérêt parce que j'aurai à la reprendre  
et il ne faut pas s'en étonner, à propos de l'obsessionnel  

…nous dirons que « le psychanalyste fait le maître », dans les deux 
sens du mot « faire ».  
 
Faites un tout petit peu attention encore, cinq minutes, 
parce que c'est très en court-circuit et que c'est délicat.  
 
Vous sentez bien que la question autour de l'acte psychanalytique, 
c'est… 

comme je vous l'ai dit tout à l'heure 
…celle de cet acte décisif qui fait, du psychanalysant 
surgir, s'inaugurer, s'instaurer, le psychanalyste.  
 
Si… 

comme je vous l'ai tout à l'heure indiqué 
…le psychanalyste se confond avec la production du faire, 
du travail du psychanalysant, c'est là qu'on peut bien 
dire que le psychanalysant fait, au sens fort du terme,  
le psychanalyste.  
 
Mais on peut dire aussi qu'au moment précis où surgit  
le dit psychanalyste, s'il est si dur de saisir ce qui 
peut l'y pousser, c'est bien que l'acte se réduit à faire, 
au sens de la simagrée, à « faire le psychanalyste »,  
à faire celui qui garantit le sujet supposé savoir.  
 
Et qui, au début de sa carrière, n'a pas confié à 
quiconque veut bien l'aider en ses premiers pas qu'il a 
justement bien ce sentiment de « faire le psychanalyste » ?  
 
Pourquoi retirer sa valeur à ce témoignage ? 
 
Mais c'est ceci qui permet, à reprendre ces deux 
fonctions du mot « faire », de dire qu'il est bien vrai  
qu'en menant quelqu'un au terme de sa psychanalyse…  

au terme de cette incurable vérité,  
au point de celui qui sait que s'il y a bien acte,  
il n'y a pas de rapport sexuel 

…est-ce que ça n'est pas là… 
même si ce n'est pas souvent que cela arrive 

…faire quelque part une vraie maîtrise ?  
 



 456

Mais d'autre part, contrairement au masochiste,  
si le psychanalyste lui aussi peut être dit avoir  
quelque rapport avec le jeu, ce n'est certes pas  
qu'il en est maître, mais que tout de même,  
il en supporte, il en incarne l'atout maître,  
pour autant que c'est lui qui vient à jouer le poids  
de ce qu'il en est de l'objet(a). 
 
Qu'en est-il donc, après avoir poussé jusqu'ici seulement 
aujourd'hui ce discours, du point où peut se situer  
ce discours lui-même, à savoir d'où je l'énonce ?  
Est-ce de celui où se tient le sujet supposé savoir ?  
Est-ce que je puis être le savant, en parlant de l'acte psychanalytique ?  
Certainement pas !  
 
Rien n'est clos de ce que j'ouvre comme interrogation 
concernant ce qu'il en est de cet acte.  
Que j'en sois le logicien… 

et d'une façon que confirme que cette  
logique me rende odieux à tout un monde [Cf. Abelard op. cit.] 

…pourquoi pas ?  
 
Cette logique s'articule des coordonnées même de sa 
pratique, et des points dont elle prend sa motivation.  
Le savoir, en tant qu'il est produit par la vérité,  
est-ce que ce n'est pas là ce qu'imagine une certaine 
version des rapports du savoir et de la jouissance ? 
 
Pour le névrosé, le savoir est la jouissance du sujet supposé savoir.  
C'est bien en quoi le névrosé est incapable de sublimation. 
La sublimation, elle, est le propre de ceci qui sait 
faire le tour de ce à quoi se réduit le sujet supposé savoir.  
Toute création de l'art se situe dans ce cernement  
de ce qui reste d'irréductible dans ce savoir en tant que 
distingué de la jouissance, quelque chose pourtant vient 
marquer son entreprise, en tant qu'à jamais, dans le 
sujet, elle désigne ce qui est son inaptitude à sa pleine 
réalisation. 
 
Cette imputation que le travail de l'exploité est supposé 
dans la jouissance de l'exploiteur, est-ce qu'elle ne trouve 
pas quelque chose comme son analogue à l'entrée du savoir, 
en ceci que les moyens qu'il constitue feraient de ceux 
qui les possèdent, ces moyens, ceux qui profitent de ceux 
qui gagnent ce savoir à la sueur de leur vérité.  



 457

 
Sans doute l'analogie tomberait à côté de se jouer dans 
des domaines si distincts, si depuis quelque temps, le 
savoir ne s'était montré tellement complice du certain 
mode d'exploitation dont, sous le nom de capitaliste,  
il se trouve que l'excès de l'exploitation est quelque 
chose qui déplaît.  
 
Je dis « qui déplaît », car il n'y a rien à dire de plus.  
Le principe de l'agitation révolutionnaire n'est rien 
d'autre qu'il y a un point où les choses déplaisent.  
Or, si vous vous en souvenez, est-ce que je n'ai pas 
marqué l'année dernière que la position de l'analyste,  
si elle devait rester conforme en toute rigueur à son 
acte, était que, dans le champ de ce qu'il inaugure  
à l'aide de cet acte comme faire, il n'y a pas place  
pour quoi que ce soit qui lui déplaise, et non plus  
lui plaise, et que s'il y fait place, il en sort. 
 
Mais ce n'est pas dire pour autant qu'il n'aurait pas  
son mot à dire dans ce qui peut dériver, limiter,  
ceux qui, dans un certain champ qui est le champ du savoir, 
en sont venus à s'insurger d'un certain dévoiement  
du savoir, sur la façon correcte, propice à permettre 
qu'à nouveau le savoir sorte d'un champ où il exploite.  
 
C'est sur ce dernier mot que je vous laisse,  
vous promettant pour la prochaine fois d'entrer dans  
le détail de ce dont il s'agit concernant, respectives, 
les positions de l'hystérique et de l'obsessionnel  
au regard du grand Autre.  
 



 458

11  Juin  1969                              Table des séances 
 
 
 
Ce petit festival hebdomadaire n'étant pas destiné à 
continuer pendant l'éternité, aujourd'hui nous allons 
nous essayer à vous donner l'idée de la façon dont,  
dans un contexte plus favorable, mieux structuré,  
nous pourrions nous employer à mettre dans la théorie  
un peu de rigueur.  
 
Quand j'ai choisi cette année pour titre de mon séminaire 
D'un Autre à l'autre, une des personnes qui, je dois dire, 
s'était le plus distinguée - par une prompte oreille -  
à m'entendre dans cette enceinte, mais enfin qui,  
comme Saint-PAUL… 

avait été terrassé au détour par cette chose  
qui nous est arrivée l'année dernière,  
vous le savez tous, la mémoire en dure encore 

…comme Saint-PAUL au chemin de Damas, s'était vu 
précipité en bas de sa monture théorisante par 
l'illumination maoïste, ce quelqu'un a écouté ce titre  
et m'a dit : « Oui… ça fait banal ».  
 
Je voudrais quand même… 

si vous ne le soupçonnez pas déjà 
…bien pointer que ça veut dire quelque chose,  
quelque chose qui nécessite le choix très exprès  
de ces mots qui… 

comme j'ose l'espérer,  
vous les écrivez dans votre tête  

…s'écrivent : D'un Autre à l'autre.  
 
Le grand A, il m'arrive, il m'est arrivé cette année  
plusieurs fois de le réinscrire sur ces feuilles [au tableau]  
où de temps en temps je rappelle l'existence d'un certain 
nombre de graphes.  
 
Et l'autre concerne ce que j'écris d'un (a).  
Si évidemment ce terme ne résonnait plus à l'oreille 
étourdie par un autre bruitage que d'un petit air de 
ballade, dans le genre « de l'un à l'autre », de l'un à l'autre 
aller en promenade. C'est tout de même pas rien, de dire 
ça, « de l'un à l'autre », ça marque les points de scansion  
d'un déplacement : de là à là.  



 459

 
Mais enfin évidemment, pour nous autres, qui ne sommes pas 
à tous les moments mordus par la démangeaison de l'acte, 
nous pouvons nous demander quel intérêt, si c'est de deux 
Un qu'il s'agit, pourquoi l'un plus que l'autre,  
si l'autre en est encore Un. 
 
Il est un certain usage prépositionnel de ces termes  
« Un et autre » c'est-à-dire de les insérer entre un « de »  
et puis un « à » qui a pour effet d'établir entre eux  
ce que j'ai appelé dans d'autres temps un rapport… 

vous vous en souvenez peut-être, enfin j'imagine 
…un rapport métonymique.  
C'est ce que je viens de désigner en disant qu'« à quoi 
bon », si c'est toujours un « Un ».  
 
Néanmoins, si vous écrivez les choses ainsi : 
de « l'un / 1 » à « l'autre / 1 », le rapport métonymique est dans chaque cas 1.  
 
C'est important de l'écrire comme ça, parce que 1, écrit 
comme ça, c'est un effet de signifié privilégié  
que l'on connaît généralement sous le terme du nombre. 
C'est à savoir que ce Un se caractérise par ce qu'on 
appelle l'identité numérique.  
 
Comme rien ici par ces termes n'est désigné, que nous ne 
sommes au niveau d'aucune identification unaire… 

d'un 1 placé par exemple sur votre paume  
à l'occasion en manière de tatouage, ce qui vous 
identifie dans un certain contexte, c'est arrivé 

…comme nous ne sommes pas à ce niveau-là… 
que c'est un trait qui ne marque rien  
dont il s'agit dans chaque cas 

…nous sommes strictement au niveau de ce qu'on appelle 
l'identité numérique, c'est-à-dire de quelque chose qui marque 
la pure différence en tant que rien ne la spécifie, 
l'autre n'est l'autre en rien, et c'est justement pour ça 
qu'il est l'autre. Voilà.  
 
Alors on peut se demander pourquoi, de l'un à l'autre, 
pourquoi il y a ces espèces de choses qui traînent,  
qu'on appelle des articles définis, en français « le »  
ça ne se voit pas bien tout de suite au niveau du premier.  
 
L'un, pourquoi l'un ?  



 460

Nous serions bien près de qualifier cet 1 du « l' Un  »  
pour euphonique si nous ne nous méfiions pas par expérience 
de ces sortes d'explications.  
 
Nous avons été là-dessus suffisamment avertis par  
des rencontres précédentes.  
 
Essayons mieux de voir si ce « L apostrophe », ce « le » 
article défini, se justifie mieux devant l'Autre.  
 
L'article défini en français se distingue de son usage  
en anglais par exemple, où l'accent démonstratif reste  
si fortement appuyé.  
 
Il y a une valeur privilégiée de l'article défini en français…  

c'est ce qu'on appelle sa valeur  
…de fonctionner pour le notoire.  
 
De l'un à l'autre dont nous sommes partis, est-ce qu'il s'agit 
de « l'autre entre tous », dans le sens où nous allons tout 
doucement le pousser ?  
Entre tous, est-ce qu'il y en aurait donc d'autres ?  
 
Il est bon de s'aviser ici, de se remémorer si l'on peut, 
que nous avons posé qu'au niveau de l'Autre… 

tout au moins quand nous l'avons écrit avec un A 
…nous avons formulé aussi qu'« il n'y a pas d'Autre de l'Autre ».  
Et ceci est très essentiel à toute notre articulation.  
 
Alors on va chercher une autre notoriété.  
 
Est-ce que… 

s'il n'y en a pas d'Autre de l'Autre 
…est-ce que c'est à dire qu'il n'y en a qu'un ?  
Mais ça aussi, c'est impossible, parce que sans ça,  
il ne serait pas l'Autre. 
Ça peut vous sembler, tout ceci, un tant soit peu rhétorique. 
Ça l'est !  
 
On a beaucoup spéculé dans des temps très antiques sur 
ces thèmes qui se disposaient d'une façon un peu différente. 
On parlait de « l'autre et du même », et Dieu sait où  
ça a conduit toute une lignée qui s'appelle à proprement 
parler platonicienne.  
 



 461

 
Ce n'est pas la même chose que de parler de l'un et de l'autre, 
non pas que la lignée platonicienne n’ait pu faire 
autrement que d'en venir à poser la question de l'Un, 
mais très précisément d'une façon qui est celle  
qu'en fin de compte nous allons interroger dans le sens 
d'une mise en question.  
 
L'1 tel que nous le prenons ici est d'un autre ordre  
que cet Un élaboré par la méditation platonicienne.  
 
Il est clair que… 

pour ceux qui déjà m'ont entendu cette année 
…ce rapport de « l'un à l'Autre » ne va à rien de moins 
qu'à rappeler, qu'à faire sentir, la fonction de la paire 
ordonnée dont vous avez vu au passage quel est le rôle 
majeur dans l'introduction de ce qu'on appelle 
bizarrement la théorie des ensembles.  
 
Car tout le monde semble s'accommoder fort aisément  
de ces ensembles, au pluriel, alors que c'est justement 
une question, et très vive quoique non totalement 
tranchée encore, si l'on peut les mettre au pluriel.  
 
En tout cas ce n'est pas si aisé si la question reste 
ouverte de savoir si l'on peut considérer d'aucune façon 
qu'un élément peut appartenir à deux ensembles différents 
en restant le même.  
 
C'est une petite parenthèse destinée à vous rappeler que 
ça n'est pas sans constituer une très forte innovation 
logique que tout ce qui se rapporte à ce que j'appellerai 
« l'ensemblissement »… 

pour des raisons de consonance, j'aime mieux ça que 
ensemblement, quoiqu'il arrive que la théorie des ensembles 
s'ensable de temps en temps,  
mais elle se réensemblit fort allègrement 

…ce n'est évidemment qu'en marge d'une telle référence 
que je voudrais vous rappeler cette innovation tout à 
fait radicale que la théorie des ensembles constitue 
d'introduire ce pas… 

et littéralement à son principe 
…que ce qu'il s'agit de ne pas confondre : c'est en aucun cas un élément quelconque  
avec l'ensemble qui pourtant ne l'aurait que pour seul élément. Ce n'est pas du tout pareil.  
 



 462

Et c'est là le pas d'innovation logique qui doit nous servir 
exactement à introduire comme il convient cet « Autre » 
problématique dont je viens d'interroger pourquoi nous 
lui donnerions cette valeur notoire : l'Autre. 
 
En ce sens, qui est celui dont nous l'introduisons, 
pourvu de ce A, il prend cette valeur notoire non pas 
d'être « l'Autre entre tous », ni aussi bien d'être « le seul », 
mais seulement de ce qu'il pourrait n'y en pas avoir, et qu'à sa place, il n'y ait  
qu'un ensemble vide. Voilà ce qui le désigne comme Autre.  
 
Peut-être à cette occasion vous rappelez-vous du schéma  
que j'ai inscrit à plusieurs reprises cette année sur ces 
feuilles blanches, le schéma du S1 hors d'un cercle désignant 
précisément la limite de l'Autre comme ensemble vide.  
 
Ceci est le grand A, l'Autre, ceci pour désigner le 
rapport de ce S1 à un S2, lequel s'inscrit au champ de 
l'Autre et qui est proprement cet Autre signifiant dont 
je parle comme étant celui sur lequel repose la 
constitution du sujet en ceci que le S1 le représente,  
ce sujet, auprès d'un autre signifiant. 
 

 
 
J'ai aussi insisté sur ceci qu'à avoir cette position,  
se renouvellera la limite du A - redit ensemble vide – avec le S3 
et tant d'autres qui pourront ici prendre la place d'un 
certain relais.  
 
C'est ce relais que nous allons explorer aujourd'hui et 
je n'ai fait ce rappel que pour ceux qui, d'être absents, 
ne verraient pas ce que je désigne, d'avoir été absents 
quand déjà j'ai écrit ces formules de cette façon. 
 
Remarquez bien qu'il n'y a rien d'arbitraire à identifier 
du même « A » cette limite ici tracée de la ligne,  
Car ce n'est pas le point le moins singulier de la théorie des 
ensembles qu’à quelque niveau que se produise l'ensemble 
vide, quand vous interrogez un ensemble…  
et ceci, vous allez tout de suite très facilement 
l'imaginer : supposez l'ensemble fait de l'élément 1          
et de l'ensemble qui a pour seul élément l'élément 1. 



 463

 
Voilà un ensemble à deux éléments distincts : { 1,{1} }  
puisqu'on ne saurait confondre d'aucune façon un élément 
avec l'ensemble qui ne comporte que cet élément pour 
élément de cet ensemble. 

 
Or l'ensemble vide (Ø), nous pouvons toujours à tout instant  
le faire surgir au titre de ce qu'on appelle sous-ensemble.  
Ce n'est pas le moindre intérêt, c'est peut-être même  
le principal de la théorie des ensembles,  
que ce jeu dit des « sous-ensembles ».  
 
Je regrette de devoir le rappeler… 

mais c'est l'extension de mon auditoire qui m'y force  
…de rappeler que :  
 

- faire de x, y, z, n les éléments d'un ensemble :  
{ x, y, z, n }  

- si l'on appelle sous-ensemble un autre ensemble qui est 
inclus dans cet ensemble sous la forme de ce type-ci, 
que x, y, z en constituent un sous-ensemble { x, y, z }  
vous voyez vite que le nombre… 

{x, y, n}, par exemple, 
et puis {y, z, n} et ainsi de suite 

…que le nombre… 
je pense que je n'ai pas besoin d'insister  
pour que ça vous apparaisse évident 

…qu'il est clair que numériquement,  
rassembler les éléments des sous-ensembles… 

autrement dit ce qui ici d'un premier jet  
pourrait faire figure de parties  

…n'est évidemment en aucun cas égal numériquement aux éléments de l'ensemble d'où 
nous sommes partis pour articuler ces sous-ensembles,  
- et que même, il est facile d'imaginer la formule 
exponentielle qui nous montrera qu'à mesure que 
grandissent le nombre des éléments d'un ensemble, la somme numérique des  
sous-ensembles que l'on peut en édifier dépasse très largement le nombre de ces éléments.  

 
Ce qui est fort important à rappeler pour ébranler cette 
sorte d'adhésion à une géométrie prétendue naturelle,  
et spécialement à un postulat dont… 

si mon souvenir est bon, quelque part du côté  
d'un Xème livre d'EUCLIDE, j'espère ne pas me tromper 

…un certain EUDOXE fait un grand état.  
 



 464

Or ceci est capital car nous allons le toucher 
immédiatement du doigt sous la forme suivante,  
c'est qu'à énumérer les sous-ensembles de notre Autre… 

ici réduit à sa fonction la plus simple, à savoir 
d'être un ensemble portant le 1, ce signifiant 
nécessaire comme étant celui auprès duquel va se 
représenter, de l'un à l'Autre, le Un du sujet 

…vous verrez tout à l'heure dans quelles limites il est 
légitime de réduire ces deux S : S1 et S2, à un même 1.  
 
C'est bien ce qui est l'objet de nos remarques 
d'aujourd'hui :  1,{1}   
 
Il est clair qu'à interroger le 1 inscrit dans le champ 
défini comme Autre, comme ensemble comme tel, nous aurons 
comme sous-ensemble 1, et ceci qui est la façon d'écrire 
l'ensemble vide : {1, Ø }.  
 
Illustration la plus simple de ceci que j'ai rappelé : 
que les sous-ensembles constituent une collection 
numériquement supérieure à celle des éléments qui 
définissent un ensemble. 
 
Est-ce qu'il est nécessaire d'insister :  
que vous voyez ici se reproduire sous la forme de cette 
double parenthèse : { 1,{} } qui est bien effectivement 
la même que celle de la ligne qui désigne ici A…  

exactement l'identité de ce A comme  
ensemble vide : { 1,{Ø} }   

en ces deux points du schéma qui le reproduisent : 
 
 

   
 

 
Voici donc évoqué, dès que « au champ de l'Autre » quelque 
chose peut s'inscrire d'aussi simple que le trait unaire, 
dès que ceci est conçu, du même mouvement surgit - par la 
vertu de l'ensemble - la fonction de la paire ordonnée.  
 



 465

Car il suffit de voir que dès lors les deux 1 qui peuvent 
s'inscrire :  
 

- l'un ici comme premier élément de l'ensemble  
 

- et l'autre à remplir le second ensemble vide… 
s'il est possible de s'exprimer ainsi  
car comme ensemble vide, c'est le même 

…ces deux 1 se distingueront d'une appartenance 
différente : 

{ 1,{1} } 
 
C'est bien là où gît la vertu non rencontrée jusqu'alors 
de ce « de l'un à l'Autre » mine de rien, d'où nous sommes partis 
tout à l'heure pour y rappeler ce qu'a de spécifique la 
relation qui nous intéresse et qui motive cette année 
notre titre « D'un Autre à l'autre   ».  
 
C'est pour autant que tout ce qui est de ce qui fait 
notre expérience, ne peut que tourner, retourner et 
toujours revenir se pointer, autour de la question de la 
subsistance du sujet – toujours ! - axe, axiomatique 
indispensable à ne jamais perdre ce à quoi nous avons  
affaire dans le concret de la façon la plus efficace.  
 
À savoir que si cet axe et cet axiome n'est pas conservé 
nous entrons dans la confusion, celle qui s'étale aux 
derniers temps dans tout ce qui se fait de l'énoncé de 
l'expérience analytique et spécialement à l'intégration 
de plus en plus envahissante de cette fonction dite  
« The Self » qui fait prime dans les articulations présentes 
de l'analyse anglo-américaine. 
 
Qu'en est-il en effet des premiers pas que nous permet 
cette distinction, cette dissymétrie sur quoi, 
vous le voyez, se fonde la différence qu'il y a :  
- du  signifiant  qui représente le sujet,  
- à celui auprès duquel il va s'inscrire au champ de l'Autre pour que 
surgisse le sujet de cette représentation même.  
Cette dissymétrie fondamentale est celle qui nous permet 
de poser la question :  
 

- qu'en est-il de l'Autre ?  
 

- Est-ce qu'il sait ?  



 466

 
Je ne vous demande pas de répondre d'une seule voix ! 
 
Si j'avais une brochette de deux rangées devant moi  
qui soient des élèves d'un certain type, heureusement  
je n'ai pas à les considérer comme typiques,  
je peux quand même les évoquer comme amusants,  
et après tout, pourquoi ne me dirait-on pas :  
 
« Mais non, il ne sait pas. Tout le monde sait ça ! Le sujet supposé savoir : pan !pan ! il n'y en a plus ! »  
 
Il y a encore des gens qui croient ça, qui l'enseignent 
même, certes dans des endroits inattendus encore que 
récemment surgis. Mais ce n'est pas ça du tout que j'ai dit.  
Je n'ai pas dit que l'Autre ne sait pas.  
C'est ceux qui disent ça qui ne savent pas grand-chose, 
malgré tous mes efforts pour le leur apprendre !  
 
J'ai dit que « l'Autre… 

comme c'est évident puisque c'est la place de l'inconscient 
…sait, seulement il n'est pas un sujet ». La négation « il n'y a pas de sujet supposé savoir »…  

si tant est que j'ai jamais dit ça sous cette forme négative 
…ça porte sur le sujet, pas sur le savoir.  
 
C'est facile d'ailleurs à saisir pour peu qu'on ait  
une expérience de l'inconscient. Ça se distingue en ceci 
justement qu'on ne sait pas là-dedans : « qui c'est qui sait ».  
Ça peut s'écrire de deux façons : 

- « qui c'est qui sait »,  
- « qui sait qui c'est ». 

Le français est une belle langue, surtout quand on sait 
s'en servir. Comme toutes les langues, aucun calembour       
ne s'y produit au hasard. 
 
Alors ce rappel du statut de l'Autre… 

c'est cela qui dans mon symbolisme s'écrit comme ça S(A) :  
- S, ce qui veut dire signifiant,  
- et A, auquel j'ai donné aujourd'hui la figure de l'ensemble vide  

…je mets là ça parce que, du même style emporté qui  
tout à l'heure imaginairement… 

puisque bien sûr je suis forcé d'imaginer  
les demandes et les réponses ici 

…tout à l'heure imaginairement je supposais qu'on me 
disait que l'Autre ne savait pas.  
 



 467

Je ne voudrais pas qu'à la suite de ça, vous preniez 
l'idée que ce que je suis en train d'expliquer,  
c'est ce qui est en haut à gauche de mon graphe,  
à savoir S(A) : S signifiant de A, ça, c'est autre chose.  
 
Comme je vous ferai encore deux séminaires,  
j'ai le temps de vous expliquer la différence !  
 
Pour l'instant, ce que je déduis aujourd'hui… 

avec quelque lenteur, mais de très important  
à parcourir, pour des raisons que je vous laisserai 
peut-être à la fin de cette séance entrevoir 

…c'est qu'il n'y a pas de confusion sur un certain nombre 
de notations.  
 
S(A), voilà ce qui vient ici d'être énoncé de ce qu'il en 
est de l'Autre au titre de l'ensemble vide.  
 
Est-ce qu'il faut que j'en revienne une fois de plus…  

parce que je ne parle que de ça depuis le début mais 
ce n'est pas encore prouvé qu'il ne faille pas que 
j'y revienne  

…que ça veut dire…  
qu'en aucun cas ça ne veut dire qu'il est Un : 
ce n'est pas parce qu'il n'y en a pas d'autre qu'il est Un. 
Or, pour que le sujet s'y fasse représenter, du dehors,  
il faut qu'un signifiant, il en trouve un autre.  
 
Il ne peut pas le trouver ailleurs que là.  
C'est ça la source de la confusion.  
 
C'est que c'est à partir de cette nécessité pénible  
qu'il part d'ailleurs, naturellement pas sans raison.  
 
Mais je ne peux pas tout de même tout le temps vous 
refaire l'histoire de ceci :  
à savoir comment cet animal avec « le feu au derrière »  
en vient à devoir se promouvoir comme sujet.  
Il est bien certain que c'est ce « feu au derrière » qui l'y pousse. 
Seulement si je parle du « feu au derrière »,  
il n'y a que ça qui vous intéresse.  
 
Alors il faut tout de même bien que de temps en temps  
je me mette à parler…  

à proprement parler de ce qui se passe, en négligeant  



 468

« le feu au derrière » qui est pourtant la seule chose bien 
sûr qui puisse le motiver à se faire représenter 
ainsi, à ce dont en effet il faut bien partir  

…c'est-à-dire, non pas de l'Autre, mais de cet « un Autre », 
c'est-à-dire de cet 1 inscrit dans l'Autre, condition 
nécessaire à ce que le sujet s'y accroche, belle occasion 
aussi de ne pas se souvenir de ce qui - de cet 1 –  
est la condition, c'est-à-dire l'Autre. Voilà.  
 
Alors je ne sais pas si vous voyez ça venir, mais enfin 
il est clair que si je vous ai parlé de PASCAL et de  
son pari comme ça, au début de l'année, ce n'est pas 
uniquement pour faire preuve d'une érudition que 
d'ailleurs j'ai complètement cachée comme d'habitude 
concernant mes affinités jansénistes et autres conneries 
pour les journalistes. Ce n'est pas tout à fait de ça qu'il s'agit.  
 
Il s'agit de ceci : étudier ce qui se passe de ce que  
je viens déjà d'écrire au tableau et sur lequel vous devriez 
déjà me devancer d'au moins trois quarts d'heure.  
C'est que donc quelque chose va annoncer le sujet  
au titre le plus simple de ce même 1 unaire à quoi  
nous réduisons - dans l'hypothèse stricte - ce qu'il en 
est de ce à quoi il peut s'accrocher au champ de l'Autre, 
et qu'il y a de ça un mode… 

qui est celui le plus simple que j'ai écrit là aujourd'hui 
…c'est de se compter 1 lui-même.  
 
Il faut avouer que c'est tentant. C'est même si tentant 
qu'il n'y a pas un seul d'entre vous qui ne le fasse, 
toute psychanalyse ayant été déversée sur vos têtes,  
on n'y peut rien. Vous vous croyez Un pour longtemps.  
 
Il faut dire que vous avez de fortes raisons pour ça. 
Je ne suis pas pour l'instant en train de parler de 
mentalité ni de contexte culturel, ni de ces autres 
bafouillages, et après tout ça me donne plutôt une 
vacillation, à savoir de tomber dans la lamentable 
faiblesse d'évoquer ici ce que de toute façon vous êtes 
incapables de comprendre, parce que moi aussi.  
 
C'est qu'il y a quand même des zones dans le monde  
où c'est le but de la religion que de l'éviter, cet Un Autre.  
 
Seulement ça comporte une telle façon de se conduire  



 469

avec la divinité, non pas simplement comme PASCAL  
de dire : « qu'on ne sait pas ce qu'il est ni même qu'on ne sait pas s'il est  »  
Mais non, on ne peut pas dire ça, car déjà dire ça  
c'est en dire trop pour un bouddhiste ça suppose une 
discipline qui évidemment s'impose à partir de là,  
des conséquences qui vont en résulter dans les rapports… 

mais ça, vous le soupçonnez quand même  
…entre la vérité et la jouissance.  
 
Et l'on fait passer je ne sais quel DDT là, sur ce champ 
de l'Autre, qui évidemment leur permet des choses qui ne 
nous sont pas permises. 
 
Ce qui serait bien, ce qui serait amusant, c'est de voir 
le rapport que ça a, ce que je suis là en train de vous 
dire, avec le fait que la logique, comme ça, qui s'est 
produite à un certain moment de l'histoire en parallèle  
à ce que nous a mijoté… 

qui n'est pas si mal, qui est plein  
de choses tout à fait inexploitées encore 

…ARISTOTE, ça doit tout de même avoir un rapport avec  
ça que chez eux, la cuisine au niveau de ce plat,  
prend une forme différente :  
au lieu qu'il y ait simplement une majeure, une mineure 
et une conclusion, il y a forcément au minimum cinq termes.  
 
Seulement pour le saisir bien, il faudrait commencer 
d'abord par faire ces quelques exercices qui doivent 
permettre de faire un autre rapport entre la vérité  
et la jouissance qu'il n'est d'usage dans une civilisation 
fortement centrée sur ses névrosés. 
Voilà.  
 
Alors moyennant quoi ce dont il s'agit est ceci que Un  
le sujet s'annonce à cet un Autre, cet un Autre qui est 
là comme inscrit d'abord comme signifiant unaire,  
par rapport à quoi il a à se poser comme Un.  
 
Et vous voyez là la portée de mon pari de PASCAL :  
il s'agit d'un « quitte ou double ».  
 
Un « quitte ou double » qui, comme je vous l'ai fait remarquer 
dans le pari de Pascal, se joue à un seul joueur,  
puisque l'Autre… 

comme j'y ai insisté au moment  



 470

où je parlais du pari de Pascal 
…c'est l'ensemble vide, ce n'est pas un joueur.  
 
Il sait des choses mais comme il n'est pas un sujet,  
il ne peut pas jouer.  
 
« Quitte ou double », PASCAL là, nous articule bien la chose.  
Il dit même que :  
« il ne s'agirait que de ça, d'avoir une seconde vie après la première, mais ça vaudrait tout !».  
Ça fait une certaine impression.  
 
Comme justement nous sommes une civilisation dont l'axe 
est constitué par les névrosés, comme je le disais à l'instant, 
on marche, on y croit. On y croit de tout son cœur.  
J'y crois comme vous y croyez.  
 
Ça vaudrait la peine de balancer celle-ci pour en avoir 
une autre. Pourquoi ?  
Parce que ça permettrait de faire une addition,  
d'en faire deux. C'est d'autant plus vraisemblable  
qu'on est sûr de gagner puisqu'il n'y a pas d'autre choix. 
 
Je ne sais pas si vous saisissez très bien en quoi  
ce que je suis en train d'énoncer recouvre un certain 
petit schéma qui se trouve quelque part dans des Remarques… 
faites à propos du rapport de M.« Je-ne-sais-qui ». 
 
 

 
C'est un rapport en miroir avec le champ de l'Autre,  
et constitué exactement par ceci :  
du rapport à l'Idéal dont il suffit parfaitement pour 
l'établir de lui donner pour support le trait unaire.  



 471

 
Le reste du schéma nous montre que ceci va avoir une 
valeur décisive sur la façon dont va s'accointer quelque chose 
que là, au niveau de cette figure, je suis bien forcé 
d'instituer comme tout donné, à savoir ce (a)… 

que j'ai mis quelque part, pour qu'il vienne aussi 
dans le miroir se refléter de la bonne façon.  
Mais enfin c'était une étape de l'explication  

…il s'agit de savoir, ce (a), d'où il surgit.  
 
Et ça a le rapport le plus étroit avec ce trait unaire 
dans l'Autre en tant qu'il est le fondement de ce qui, 
dans ce schéma, prend sa portée d'être l'idéal du moi. 
 
Est-ce que vous n'avez pas déjà vu que dans ce dont  
il s'agit dans ce « quitte ou double », c'est de quelque chose  
qui est un tout petit peu trop chargé dans un certain texte… 

dont je parle depuis très longtemps  
de sorte que quand même quelques-uns  
d'entre vous ont dû l'entrouvrir 

…qui est celui de la Phénoménologie de l'Esprit de HEGEL.  
 
Le réintrodure ainsi a l'intérêt d'y dégager ce qui est, 
si je puis dire, le nerf de la preuve, parce que ce petit 
apologue « du maître et de l'esclave », avec son dramatisme… 
vous comprenez, il parlait dans une Allemagne, là, comme 
ça, qui était toute remuée par les sillons de gens qui 
heureusement représentaient autre chose.  
 
Il s'agissait des soldats entraînés par quelqu'un d'assez malin… 

qui n'avait pas eu besoin de venir à mon séminaire 
pour savoir comment il fallait opérer en politique en Europe  

…alors le « maître et l'esclave  », « la lutte à mort de pur prestige  »,  
qu'est-ce que ça vous en fout plein la vue !  
 
«  La lutte à mort  » :  
il n'y a pas la moindre lutte à mort, puisque l'esclave 
n'est pas mort, sans ça il ne ferait pas un esclave !  
Il n'y a pas le moindre besoin de lutte, à mort ou pas. 
Il y a simplement besoin d'y penser, et avec cette lutte, 
penser, ça veut dire que oui, en effet, s'il faut y 
aller, on y va !  
 
On a fait un trait unaire avec la seule chose après tout, 
réfléchissez-y bien, avec quoi un être vivant peut le 



 472

faire, avec une vie. En effet, ça, on est tranquille, 
dans tous les cas : on n'en aura qu'une.  
 
Tout le monde le sait, dans le fond, mais ça n'empêche 
pas qu'il n'y a qu'une seule chose d'intéressante,  
c'est de croire qu'on en a une infinité, et par-dessus  
le marché, qu'il leur est promis, à ces vies… 

Dieu sait par quoi et au nom de quoi,  
c'est ce que nous allons tâcher d'élucider 

…d'être « infiniment heureuses ». 
 
C'est quelque chose d'être PASCAL .  
Quand il écrit sur des petits papiers pas faits  
pour la publication, ça a une certaine structure.  
 
Avec la lutte qui n'est « à mort » que de transformer  
sa vie en un signifiant limité au trait unaire,  
c'est avec ça qu'on constitue le pur prestige.  
 
Et d'ailleurs c'est plein d'effet parce que ça vient 
prendre sa place au niveau de choses existantes,  
qui ne sont pas plus mortelles chez l'animal qu'elles ne 
le sont chez l'homme, puisque chez l'animal, c'est ce qui 
se produit au niveau de la lutte des mâles que nous 
décrit si bien le cher LORENZ, dont les hebdomadaires  
se régalent, vingt ans après que j'en aie montré 
l'importance à mes séminaires de Sainte-Anne.  
 
C'était le temps du «  stade du miroir » et je ne sais pas quoi, 
du criquet pèlerin, de l'épinoche, et des gens qui demandaient  
ce que c'était : « qu'est-ce que c'est que ça, une épinoche ? »  
On leur a fait un dessin.  
Épinoche - ou n'importe quoi des autres –  
ils ne s'entretuent pas forcément, ils s'intimident.  
 
LORENZ a montré là-dessus des choses bouleversantes,  
ce qui se passe au niveau des loups :  
celui qui effectivement est intimidé, qui offre sa gorge, 
le geste suffit, il n'y a pas besoin que l'autre l'égorge. 
Seulement à la suite de ça, le loup vainqueur ne se croit 
pas deux loups.  
 
L'être parlant se croit deux, à savoir que, comme on dit, 
il est maître de lui-même. C'est bien ça le pur prestige créé.  
S'il n'y avait pas de signifiant, un truc pareil,  



 473

vous pourriez toujours courir pour l'imaginer.  
 
Seulement il suffit de voir n'importe qui pour savoir 
qu'au minimum il se croit deux, parce que le premier truc 
qu'il vous raconte toujours, c'est que si ça avait été 
« pas comme ça », ç'aurait été « autrement » et que ça aurait 
été tellement mieux parce que ça correspondait à sa 
véritable nature, à son idéal.  
 
L'exploitation de l'homme par l'homme commence au niveau de l'éthique,  
à ceci près qu'on voit mieux au niveau de l'éthique  
de quoi il s'agit, c'est-à-dire que c'est l'esclave  
qui est l'idéal du maître. C'est celui-là qui lui apporte 
ce qu'il lui faut, le 1 en plus.  
 
L'idéal, c'est service-service, oui, il est là.  
 
Ça rend beaucoup moins étonnant ceci :  
que ce qui arrive au maître chez HEGEL… 

c'est évident, il n'y a qu'à regarder  
…ce qui arrive à « la fin de l'Histoire », à savoir que le maître 
est aussi parfaitement esclavagé qu'il est possible.  
D'où la formule… 

dont je l'affectais à un tournant :  
à Sainte-Anne, puisque je m'évoque 

…d'être « le cocu de l'histoire ».  
 
Mais cocu, il l'est de départ, c'est le « cocu magnifique ». 
L'idéal, et l'idéal du moi, c'est ça : un corps qui obéit.  
Alors il va le chercher chez l'esclave. Naturellement  
il ne sait pas quelle est sa position, à lui, l'esclave.  
 
Car enfin dans tout ça, absolument rien ne démontre  
que l'esclave ne sache pas très bien ce qu'il veut  
depuis le départ… 

comme je l'ai maintes fois fait remarquer 
…que la question de ses rapports avec la jouissance  
soit quelque chose qui n'est pas du tout élucidée.  
 
Quoi qu'il en soit, ça suffit à laisser tout à fait  
dans l'ombre son choix, à lui, dans l'affaire.  
 
Car rien ne dit après tout que la lutte, il l'a refusée, 
ni même qu'il a été intimidé.  
 



 474

Parce que si cette affaire de rapport « quitte ou double » entre 
le « 1 » et le « Un », ça coûte ! Rien ne dit que ça ne 
peut pas mordre sur de toutes autres situations que celle 
– animale - où l'on en trouve le point d'accrochage 
éventuel mais qui n'est pas du tout forcément unique. 
 
On peut supposer l'esclave qui prend les choses tout à 
fait autrement. Il y a même des gens qui s'appellent  
les Stoïciens qui avaient justement essayé de faire 
quelque chose dans ce genre-là, mais enfin on les a… 

comme ça, comme le homard dans l'histoire 
…l'Église les a peints en vert et les a accrochés au mur.  
Alors on ne se rend plus très bien compte de quoi  
il s'agissait, ils ne sont pas plus reconnaissables…  

accrochés au mur et peints en vert  
…que ne l'est le homard. Le Stoïcien avait une certaine 
solution qu'il avait donnée à ça : la position de l'esclave,  
pour faire que les autres pouvaient continuer leur lutte 
comme ils voulaient, lui s'occupait d'autre chose. 
 
Tout ça, c'est pour vous répéter ce que je viens de vous 
dire tout à l'heure, que « l'exploitation de l'homme par l'homme »,  
elle est aussi, disons à considérer au niveau de l'éthique,  
et que le jeu dont il s'agit pour mon droit de me figurer 
être deux, pour la constitution de mon pur prestige,  
c'est quelque chose qui mérite de prendre sa portée du 
rappel de toutes ces coordonnées parce que ça a le plus 
grand rapport avec ce qu'on appelle le malaise dans la civilisation.  
 
Là où ça va « la lutte à mort »… 

qui, elle, est peut-être un peu plus compliquée que son départ 
…nous en avons la constatation dans une civilisation  
qui justement se caractérise d'avoir pris ce départ-là.  
 
Parce que, pour reprendre le sujet, le maître, idéal  
de HEGEL, représenté par 1, et qui bien entendu puisqu'il 
joue tout seul gagne, il est clair que puisque c'est 
exactement pour ça, pour se signifier par 2, ayant gagné, 
qu'il va y avoir un rapport qui va s'établir entre ce 2  
et ce 1 maintenant, auquel il peut s'accrocher puisque  
ce 1, il l'a mis en balance sur la table, au champ de l'Autre.  
 
Et il n'y a pas de raison qu'il s'arrête, contre ce 1,  
il va jouer 2 : 1) 1) 2) 3) 
En d'autres termes, contre quiconque va être piqué de  



 475

la même mouche que lui et se croire maître, il va entrer 
en action, aidé de son esclave.  
 
Ça se continue ainsi selon la série dont je vous ai déjà 
parlé en son temps… 

parce qu'on ne peut pas dire  
que je ne vous mâche pas les choses 

…1,2,3,5,8,13,21… et ça continue jusqu'à 89 ou quelque chiffre 
remarquable de cette espèce.  
[ 1, 1, 2, 3, 5, 8, 13, 21, 34, 55, 89, 144, 233, 377, 610, 987, 1597, 2584, 4181, 6 765, 10 946 … ] 
 
Et chacun de ces chiffres considérés, étant…  

c'est la série de Fibonacci                                         
…la somme des deux chiffres précédents.  
 
 
La série de Fibonacci étant caractérisée par ceci :  
- que Uo = 1,  
- que U1 = 1  
- et que Un = Un-1 + Un-2.  
 
Vous voyez que ce dont il s'agit n'est pas très loin  
de ce à quoi notre civilisation entraîne, à savoir  
qu'il y en a toujours pour prendre le relais de la 
maîtrise, et que ce n'est pas étonnant que maintenant,  
au dernier terme, nous ayons un Un d'environ 900 millions  
de personnes sur les bras devenu maître de l'étape 
précédente. 
 
L'intérêt de ceci bien sûr n'est pas du tout de faire des 
rappels comme ça d'actualité aussi grossiers.  
Si je vous parle de la série de Fibonacci, c'est en raison de 
ceci, c'est qu'à mesure que les chiffres  
qui la représentent croissent, c'est de plus en plus 
près, de plus en plus rigoureusement que le rapport 
 Un–1 / Un     est strictement égal à ce que nous avons  
appelé… 

et pas par hasard, quoique dans un autre contexte 
…du même signe dont nous désignons l'objet(a).  
 
Ce petit(a) irrationnel qui est égal à :( 5-1)/2 , est 
quelque chose qui se stabilise parfaitement comme rapport, 
à mesure que ce qui s'engendre de la représentation du sujet par  



 476

un signifiant numérique auprès d'un autre signifiant numérique, ceci s'obtient 
très vite80, il n'y a pas besoin de monter à des millions : 
quand vous êtes déjà à peu près au niveau de 21 ou après 
ça 34 et ainsi de suite, déjà vous obtenez une valeur 
fort approchée de ce (a).  
 
[ 1, 1, 2, 3, 5, 8, 13, 21, 34, 55, 89, 144, 233, 377, 610, 987, 1597, 2584, 4181, 6 765, 10 946 … ] 
 
Alors c'est de ça qu'il s'agit.  
Il s'agit de comprendre… 

d'essayer de comprendre par autre chose  
que par la référence au « feu au derrière »  
dont je parlais tout à l'heure 

…à savoir par le processus lui-même de ce qui se passe 
quand se joue le jeu de la représentation du sujet. 
 
Si nous cherchions à motiver ce départ incroyable  
du « quitte ou double », du 1 contre 1, pour que ça fasse 2,  
et puis que ça ne s'arrête plus comme ça jusqu'au bout, 
jusqu'à enfin avoir pour résultat seulement… 

mais qui n'est pas mince 
…de définir d'une façon stricte une certaine proportion, 
une certaine différence qui fonctionne au niveau de cet 
appareil, celle que j'ai désignée de (a) en chiffres.  
 
Il a donné, en somme, ce maître, son petit doigt, puisque 
dans le fond, ça ne coûte pas cher le « pur prestige »  
pour faire un 1 : c'était sa vie.  
 
Mais comme à ce niveau-là après tout il n'est pas sûr 
qu'on sache bien la portée de ce qu'on fait… 

comme le démontre le fait qu'il faut en savoir 
beaucoup en effet pour y regarder à deux fois 

…voilà : il a donné son petit doigt, une fois, et puis  
y passe toute la mécanique.  
 
Je veux dire que le maître, avec son esclave, il va lui 
arriver de passer à la casserole à son tour.  
 
Les Troyennes en ont su un bout.  
 
Est-ce que vous ne croyez pas que cet Autre, cet ensemble vide,  
on pourrait y voir quelque chose comme une représentation,  

                                                 
80   Cf. note 32.     1, 1, 2, 3, 5, 8, 13, 21, 34, 55, 89, 144, 233, 377, 610, 987, 1597, 2584, 4181, 6 765, 10 946 … On obtient 2/3 = 0.666, puis : 0.625, 
0.615, 0.6190, 0.61764, 0.61818, 0.61797, 0.618055, 0.618025, 0.618037, 0.618032, 0.618034, 0.6180338, 0.618034, 0.6180339, 0.618033998, il faut arriver 
à 6765/10946 (20ème/21ème termes) pour que les six premières décimales soient stables, (a = 0.618034…). 



 477

la vraie, de ce qu'il en est du cheval de Troie.  
 
À ceci près qu'il n'a pas tout à fait la même fonction 
que nous montre l'image… 

à savoir de déverser ces guerriers au cœur d'une 
assemblée humaine qui n’en peut mais 

…mais que par cet appel, ce procédé du 1 qui s'égale au Un 
du jeu de la maîtrise, il en absorbe, le cheval de Troie, 
de plus en plus dans son ventre, et que ça coûte de plus 
en plus cher. 
 
C'est ça le malaise de la civilisation.  
Mais il faut bien que j'aille plus loin… 

sans faire de petite poésie et que laissant  
toute cette population qui le fête ce cheval  
de Troie, faire la queue devant  
le château de la puissance, château kafkaïen 

… que je précise que la chose ne prend son sens qu'à 
tenir compte de ce (a) : c'est à savoir que le (a)  
- le (a) seul - nous rend raison de ceci que le pari 
s'établit d'abord du 1 au Un qui est « quitte ou double ».  
 
« Quitte ou double » pour quoi faire puisque ce qu'il s'agit  
de gagner, on l'a déjà… comme le remarque fort bien 
quelqu'un dans le dialogue de PASCAL.  
 
Seulement il faut croire que ce (a) qui se dégage  
de la poussée du processus jusqu'au bout, il fallait 
qu'il soit déjà là, et quand on met 1 contre Un,  
il y a une différence ( 1 + a ) – 1  =  a. 
 
Si le maître met en jeu le 1 contre le 1 théorique qu'est 
une autre vie que la sienne, c'est en raison de ceci : 
que (1 + a) et 1, entre les deux il y a une différence qui 
se voit par la suite et qui fait que, de quelque façon 
que vous vous y preniez pour la suite… 

à savoir que vous commenciez votre série par 1 
…si la loi qui forme le troisième terme de l'addition  
des deux qui précèdent est observée, vous avez cette 
série dont le remarquable est très exactement ceci :  
 
- que le nombre de (a) , le coefficient du (a), reproduira 
ce qu'il en est d'entiers dans la série précédente,  
à savoir, si vous voulez, le nombre des esclaves en jeu, 
  



 478

- que c'est dans ce rapport de la croissance de la série 
avec une croissance en retard… 

puisque c'est elle qui est esclavagée 
…une croissance en retard d'un cran pour les coefficients :  
 

  
 
- c'est du (a) que j'ai appelé le plus-de-jouir en tant que  
c'est ça qui est cherché dans l'esclavage de l'autre comme tel… 

sans que rien soit pointé que d'obscur  
au regard de sa jouissance propre à l'autre 

…c'est dans ce rapport de risque et de jeu que réside  
la fonction du (a).  
 
C'est dans le fait d'avoir disposition du corps de 
l'autre sans rien pouvoir plus sur ce qu'il est de sa 
jouissance que réside la fonction du plus-de-jouir.  
 
Et il est important de le souligner pour en illustrer  
non pas ce qu'il en est toujours de la fonction du (a) , 
car c'est du (a) privilégié par la fonction inaugurale de 
l'idéal dont il s'agit, mais de démontrer que nous 
pouvons, à ce niveau, en assumer une genèse purement logique. 
 
C'est là la seule valeur à proprement parler de ce que 
nous avançons aujourd'hui. Mais de son caractère 
illustratif et du lien fait avec ce que j'ai appelé la 
disposition du corps.  
 
Ce n'est pas au hasard que notre civilisation dite 
libérale, dont ce n'est pas du tout d'un mauvais ton 
qu'un LÉVI-STRAUSS l'ait épinglée… 

pour les ravages qu'elle véhicule avec elle 
…au niveau strict de la civilisation des Aztèques.  
 
Chez eux simplement c'était plus voyant : on vous sortait 
le (a) de la poitrine de la victime sur les autels,  



 479

au moins ça avait là une valeur dont il était concevable 
qu'elle pût servir à un culte qui fut celui proprement de 
la jouissance. 
 
Nous ne sommes pas en train de dire que dans notre culture, 
tout se résume à cette « dialectique du maître et de l'esclave ». 
N'oublions pas que dans la genèse judéo-chrétienne,  
le meurtre premier est celui que je n'ai pas besoin  
de vous rappeler, mais dont personne ne semble avoir 
remarqué que si CAÏN tue ABEL, c'est pour faire la même chose que lui.  
 
Ça plaît tellement à Dieu, ces agneaux qu'il lui sacrifie, ça chatouille 
d'une façon si manifestement visible ses narines… 

car enfin, le Dieu des Juifs a un corps : qu'est-ce que la colonne de 
fumée qui précède la migration israélienne sinon un corps ? 

…CAÏN voit ABEL favoriser à ce point la jouissance de Dieu  
par son sacrifice, que comment ne ferait-il pas ce pas  
de sacrifier le sacrificateur à son tour ? 
 
Nous sommes là à un niveau où se touche ce que le (a)  
peut avoir de ce rapport qui est masqué par tout cet 
espoir fumeux dans ce que seront nos vies au-delà, et 
nous laissons complètement de côté ce qu'il peut être 
comme question de la jouissance qui est derrière cet ensemble vide, 
ce champ nettoyé de l'Autre.  
 
Voilà les questions qui assurément permettent de donner 
dans ce que j'appelais tout à l'heure notre civilisation générale,  
la valeur d'un mot d'ordre comme celui dit de l'habeas corpus. 
  
Tu as ton corps, celui-là t'appartient, il n'y a que toi 
qui peut en disposer pour le faire passer à la friture. 
Ceci sans doute nous permettra de voir ceci qui n'est pas vain : 
  

- que le taux de corps - si je puis m'exprimer ainsi - de 
ce qui, dans cette dialectique, passe à l'exploitation, 
participe comme on dit - ce taux de corps - sous le 
même mode, du taux antérieur logiquement du plus-de-jouir, 
  

- que 5+3a  peut en venir ou ne pas en venir à posséder, 
comme on dit, 3+2a, il n’en reste pas moins que 3 
avait quand même ses 2a, ces 2a qui sont hérités du 2,     
du stade encore antérieur.  

 
Le corps, le corps idéalisé et purifié de la jouissance, 
réclame du sacrifice de corps.  



 480

 
C'est là un point très important pour comprendre ce que 
je vous ai annoncé la dernière fois et que je ne dois 
faire que télescoper, c'est à savoir la structure de 
l'obsessionnel. 
 
L'obsessionnel comme l'hystérique dont nous parlerons la 
prochaine fois, puisque aussi bien cette fois-ci je n'ai 
pu vous décrire la série que dans le sens de la montée,  
à savoir du « quitte ou double », mais il y a un autre sens,  
il y a le sens du sujet qui - pourquoi pas - pourrait  
au Un qui est dans l'Autre se faire représenter comme 
l'ensemble vide, c'est ce qu'on appelle généralement  
la castration.  
 
Et la psychanalyse est faite pour éclairer cette autre 
direction de l'expérience d'où vous verrez  
qu'elle aboutit à des résultats tout différents et que, 
pour l'annoncer dès maintenant, c'est là que s'inscrira 
la structure de l'hystérique. 
 
Mais aujourd'hui tenons-nous en à pointer que l'obsessionnel  
se situe tout entier par rapport à ce que j'ai cru 
aujourd'hui devoir vous articuler de ces rapports 
numériques… 

en tant qu'ils se fondent sur une série bien 
spécifiée dont, je vous le répète, ce n'est qu'à 
titre de valeur d'exemple et d'une façon conforme à 
ce qu'il en est de l'essence du névrosé qui lui-même 
pour nous est exemple et seulement exemple de la 
façon dont il convient que soit traité ce qu'il en 
est de la structure du sujet  

…l'obsessionnel donc ne veut pas se prendre pour le maître.  
 
Il ne le prend en exemple que de sa façon d'échapper  
- à quoi ? Est-ce à la mort ? - bien sûr !  
À un certain niveau de surface, je l'ai articulé, 
l'obsessionnel qui est bien malin peut prendre la place de  
ce (a) lui-même qui en tout cas surnage toujours  
dans le bénéfice de la lutte.  
 
Quoi qu'il arrive, le plus-de-jouir est toujours là.  
Il s'agit de savoir pour qui.  
Le plus-de-jouir qui est le véritable enjeu du pari… 

et il n'est pas besoin que je rappelle ce que  



 481

j'en ai articulé pour que ceci ait son plein sens 
…voilà où l'obsessionnel cherche sa place, en l'Autre, et la 
trouve puisque c'est au niveau de l'Autre que dans cette 
genèse éthique, le (a) se place, et comme cela se forge.  
 
Qu'est-ce qu'il en est ainsi, quelle est la fin de l'obsessionnel ?  
Ce n'est pas tant d'échapper à la mort qui, dans tout 
ceci, est présente mais n'est jamais, comme telle, 
saisissable dans aucune articulation logique.  
 
Comme je vous l'ai tout à l'heure présenté, la lutte à 
mort est fonction de l'idéal, non pas de la mort, jamais 
perçue, sinon écrite d'une limite qui est bien au-delà  
du jeu, du champ logique. 
 
Par contre ce dont il s'agit, et tout aussi inaccessible 
dans cette dialectique, c'est de la jouissance et c'est à cela 
que l'obsessionnel entend échapper.  
 
Ceci j'espère pouvoir l'articuler cliniquement assez pour 
vous montrer que c'en est le centre et puisque je n'ai 
pas pu pousser aujourd'hui les choses plus loin,  
même pas au point d'avoir à vous faire une certaine 
communication que j'avais aujourd'hui à illustrer d'une 
lettre, je m'arrêterai là aujourd'hui, vous indiquant 
simplement que si vous venez la prochaine fois vous 
saurez pourquoi de toute façon ce ne sera pas dans cette 
salle que, l'année prochaine, j'espère pouvoir poursuivre 
pour vous et avec vous mes propos. 



 482

18  Juin  1969                                 Table des séances 
 
 
 
 
Je serais d'une humeur plus excellente si je n'avais pas 
envie de bailler comme vous venez de me le voir faire,  
du fait que j'ai eu, je ne sais pourquoi, par pur hasard, 
une nuit courte.  
 
Mon humeur excellente se fonde sur ces choses qu'on a 
entre deux portes et qui s'appellent un espoir,  
en l'occasion, de ce qu'il serait possible, si les choses 
tournaient d'une certaine façon, que je sois libéré de 
cette sublimation hebdomadaire qui consiste dans mes 
relations avec vous.  
 
« Tu ne me vois pas d'où je te regarde » avais-je énoncé au cours  
d'un de ces séminaires des années précédentes,  
pour caractériser ce qu'il en est d'un type de l'objet(a)  
en tant qu'il est fondé dans le regard,  
qu'il n'est rien d'autre que le regard.  
 
« Tu ne me dois rien d'où je te dévore », tel est le message que  
je pourrais bien recevoir de vous sous la forme que j'ai 
définie : sous sa forme inversée, en tant qu'il est  
le mien lui-même, et que je n'aurai plus chaque semaine  
à faire ici l'aller et retour autour d'un objet(a) qui est 
proprement ce que je désigne ainsi d'une formule qui, 
vous le sentez - devoir, dévoration - s'inscrit dans ce 
qu'on appelle à proprement parler la pulsion orale qu'on 
ferait mieux de rapporter à ce qu'elle est,  
la chose placentaire, ce en quoi je me plaque comme  
je peux sur ce grand corps que vous constituez pour 
constituer de ma substance quelque chose qui pourrait 
faire pour vous l'objet d'une satisfaction.  
« O ma mère Intelligence » comme disait je ne sais plus qui81. 
                                                 
81    Il s'agit du vers d'un poème de Paul Valéry, « Poésie », Charmes, Paris, Coll. Poésies-Gallimard, 1958, p.56.  
Ce vers est déjà cité dans le séminaire La logique du fantasme, op. cit., séance du 16-11-1966.   
 
Par la surprise saisie, 
Une bouche qui buvait 
Au sein de la Poésie 
En sépare son duvet : 
 
- O ma mère Intelligence, 
De qui la douceur coulait, 
Quelle est cette négligence 
Qui laisse tarir son lait ! … 



 483

 
Je vais donc aujourd'hui ne tenir qu'à moitié parole  
par rapport à ce que je vous avais dit la dernière fois, 
puisque c'est seulement sous forme de devinette que  
je vous interroge rapidement sur ce qui peut s'ébaucher 
dans votre esprit sur ceci d'où peut se justifier que  
je ne dispose plus, à partir de l'année prochaine,  
de cet endroit où vous me faites l'honneur, au titre de 
ce que j'y produis, d'affluer.  
 
J'étais chargé de conférences par une École assez noble, 
celle dite des Hautes Études. Abri m'a été offert par cette École 
dans cette École ici Normale Supérieure, qui est un lieu 
préservé, qui se distingue par toutes sortes de 
privilèges à l'intérieur de l'Université.  
 
C'est un philosophe éminent… 

que je désigne, je pense, suffisamment en ces termes 
…un philosophe éminent - il n'y en a pas des tas –  
qui professe ici, qui s'est fait mon intercesseur auprès 
de l'administration d'ici pour que j'occupe cette salle.  
 
Est-ce cette occupation même qui peut servir de raison  
à ce que je n’en dispose plus ?  
Je ne pense pas que je l'occupe à une heure où elle 
puisse être de quiconque enviable ?  
 
Est-ce que ce soit de ma présence qui ici engendre une 
sorte de confusion que mon enseignement s'autorise de 
l'École Normale Supérieure, que je viens de caractériser ainsi  
par l'éminence dont elle bénéficie dans l'Université  
ou plus exactement exclue d'elle d'une certaine façon.  
 
Il faut ici remarquer que je ne me suis jamais autorisé 
ici que du champ dont j'essaie de maintenir dans son 
authenticité la structure et qu'à la vérité je ne me suis 
jamais autorisé de rien d'autre, et tout spécialement pas 
que ces énoncés se produisent au niveau de l'École Normale.  
 
Peut-être mon voisinage a-t-il induit un certain 
mouvement dans l'École Normale, limité d'ailleurs,  
court et qui en aucun cas ne semble pouvoir s'inscrire  
à l'étage du déficit.  

                                                                                                                                                                  
 



 484

Les Cahiers pour l'Analyse qui sont parus, en quelque sorte 
induits par le champ de mon enseignement, ne peuvent pas 
passer pour un effet de déficit, même si on peut dire que 
ce n'est pas moi du tout qui y ai fait le travail. 
 
Donc beaucoup de raisons ici pour qu'il n'y ait aucune 
urgence qu'on me distingue de l'École Normale. Certainement 
il y a eu quelque part, en un endroit unique,  
une confusion faite à cet endroit.  
 
C'est à savoir une personne dont je vous avais signalé, 
au niveau du 8 Janvier dernier, que dans un article,  
je dois dire assez comique, qui était paru dans une revue 
qui l'abritait fort bien, la Nouvelle Revue Française, quelqu'un 
faisait état de je ne sais quoi qu'on appelait extrait, voire 
exercice de mon style, et à ce propos j'étais qualifié, intitulé 
de ce qu'on appelait ma qualité de professeur, que je 
n'ai certainement pas, et à l'École Normale encore moins. 
 
Que si c'était en raison de cette confusion dans un 
article qui, par ailleurs, en marquait bien d'autres, 
confusions… 

je veux dire qui articulait mon enseignement en 
fonction de je ne sais quoi qui en aurait fait un 
commentaire de SAUSSURE, ce qu'il n'a jamais été, 
j'ai pris de SAUSSURE comme on s'empare d'un 
instrument, d'un appareil, et à l'usage de bien 
d'autres fins, du champ que je désignais tout à 
l'heure 

…qu'à ce propos il ait été fait état de je ne sais quoi  
qui se serait articulé de rien d'autre que du fait que  
je l'aurais lu, comme on dit, en diagonale…  
 
Ceci montre simplement chez la personne qui avait écrit 
cet article une surprenante ignorance des usages que peut 
avoir ce mot de diagonale, puisqu'il est tout à fait clair 
que je n'ai pas lu de SAUSSURE en diagonale au sens où  
je lis les articles du Monde en diagonale…  

ils sont faits pour ça,  
les cours de SAUSSURE certainement pas 

…et que d'autre part la méthode dite diagonale est bien 
connue pour sa fécondité en mathématiques, à savoir pour 
révéler que, de toute sériation qui se prétend exhaustive 
on peut, par la méthode diagonale, extraire quelque autre 
entité qu'elle n'enserre pas dans sa série.  



 485

En ce sens, j'accepterai assez volontiers d'avoir fait  
de SAUSSURE un usage diagonal.  
 
Mais qu'à partir de là… 

c'est-à-dire de ce qui procède  
d'un manque de critique  

…qu'on fasse état d'une « inadvertance »…  
pour être bienveillant 

…qui aille tout à fait au-delà de ce manque de critique 
encore, pour y trouver matière à considérer que quelque 
tierce instance puisse y voir la justification d'une mesure 
de précaution.  
 
Alors qu'il suffirait très simplement, cette inadvertance,  
de faire remarquer que ce n'est rien d'autre.  
 
Et de la part de quelqu'un qui en fait preuve assez  
dans le reste de son texte, il y a là quelque chose 
évidemment d'assez singulier et qui suggère ceci en fin 
de compte :  
que l'on pourrait énoncer que la discussion sur le savoir 
est exclue de l'Université, puisqu'on peut admettre que 
si quelqu'un qui manifestement se trompe sur un point 
peut sur un autre avancer une qualification inexacte, 
ceci à soi tout seul justifie qu'on ait à rectifier par 
une mesure autre que de faire remarquer à la personne 
qu'il ne saurait y avoir de confusion, c'est bien la 
conclusion qu'à l'instant j'indique et qui mérite qu'on 
l'en tire. 
 
Je laisserai là – donc - les choses, vous laissant en 
suspens sur le fait de pouvoir en dire plus aujourd'hui.  
 
Je vous donne expressément rendez-vous, donc,  
à la prochaine fois qui sera mon prochain séminaire où, 
en admettant qu'il est en tout cas pour cette année le 
dernier, je crois pouvoir en tout cas vous promettre que 
je vous distribuerai un certain nombre de petits papiers 
que j'ai dans cette serviette, déjà préparés à votre 
intention, qui au cas où cet accent dernier se trouverait 
se renforcer de la suite, marqueront au moins quelque 
chose qui ne sera bien entendu pas un diplôme mais un 
petit signe qui vous restera de votre présence ici cette 
année. 
 



 486

 
Là-dessus, je reprends ce que j'avais donc énoncé  
la dernière fois, c'est à savoir ce sur quoi pointe  
ce que cette année j'ai entendu articuler des termes  
de D'un Autre à l'autre et à quoi j'ai pu la dernière fois  
donner une certaine forme structurale.  
 
Je rappelle qu'en somme ce dont il s'agit est ceci :  
que tout ce qui se laisse prendre dans la fonction du 
signifiant ne peut plus jamais être 2 sans que se creuse 
au lieu dit de l'Autre ce quelque chose auquel j'ai donné  
la dernière fois le statut de l'ensemble vide, pour 
indiquer de quelle façon, au point présent de la logique, 
peut s'écrire ce qui… 

en l'occasion et sans exclure  
que cela puisse s'écrire autrement 

…ce qui, dis-je, change le relief du réel. 
 

  
       

Je récris le 1, ce cercle qui nous a servi d'abord  
à inscrire l'Autre et dans ce cercle, pris ici en 
fonction d'ensemble, deux éléments, le 1, et puis ceci 
qui, s'il est l'Autre encore, est à prendre ici au titre 
d'ensemble, ensemble dont pour des raisons liées à 
l'usage mathématique il serait abusif d'y mettre un zéro 
pour en désigner l'ensemble vide, il est donc plus correct de 
le représenter selon le mode classique de la théorie des 
ensembles ainsi, à savoir y marquer cette barre oblique 
dont vous savez que par ailleurs je fais usage.  
 
Tout ce qui se laisse prendre dans la fonction du 
signifiant ne saurait plus être 2 sans que se creuse,  
et d'une façon qui ordonne le champ de cette relation 
duelle, d'une façon telle que rien ne puisse plus y 
passer sans s'obliger à faire le tour de ceci ici  
à l'extrême droite que j'ai appelé ensemble vide,  
et qui est proprement…  

ceci pour ceux qui ont mis du temps à l'entendre 
…ce que toujours, dans mes Écrits comme aussi bien dans  
mes propositions, j'ai désigné de l'un-en-plus.  
 



 487

Ceci donc veut dire, indique, qu'à mesure que mon 
discours - si je puis dire - avançait, s'il m'a fallu 
dans la fonction et dans le champ de la parole et du 
langage, introduire ce qu'il en était de la fonction de 
l'inconscient en recourant à ce terme fragile et combien 
problématique de l'intersubjectivité, pour mettre 
l'accent de plus en plus sur ce qui bien entendu s'impose 
de la seconde topique de FREUD… 

à savoir que rien ne s'y joue ni fonctionne  
ni ne s'y règle, que de ces corrélats intrasubjectifs 

…ici vient l'accent mis sur cette fonction comme décisive 
de l'un-en-plus comme extérieure au subjectif. 
 
Considérons le dessin sur lequel déjà la dernière fois 
j'ai fait jouer ce que j'ai voulu vous articuler de  
ce propos que je reprends aujourd'hui.  
 
Un sujet, ai-je dit, en l'impliquant dans la formule 
qu'« un signifiant le représente pour un autre signifiant », qui ne voit comment 
« d’un Autre… » s'inscrit déjà dans cette formule.  
 
Ce signifiant auprès de quoi le sujet se représente est 
proprement cet « un Autre » dont il s'agit dans mon titre, 
cet « un Autre » qu'ici vous voyez inscrit en ceci qu'il est 
la ressource auprès de quoi, dans ce champ de l'Autre,  
ce qui a à fonctionner de sujet se représente.  
Cet « un dans l'Autre » comme tel ne saurait aller sans 
comporter l' un-en-plus.  
 
C'est pourquoi c'est seulement au moment que s'inscrivent 
ces trois signifiants de base, en tant qu'ils portent 
déjà par eux effet de signifiant et qu'ils suffisent  
à devoir être inscrits ainsi… 

comme vous le voyez d'une façon qui ne va pas de soi, 
qui a demandé des mois et des années d'explication, 
pour ceux-là même dont la pratique ne saurait  
un instant se soutenir sans se référer à cette 
structure, j'entends les psychanalystes 

…à soi tout seul ces trois termes inscrits sous ce mode 
d'inscription, ces trois termes constituent bien…  

au titre de ce qu'ils impliquent déjà,  
avant qu'il soit question d'en faire surgir 
l'apparition du sujet, une structure 

…déjà ils constituent par leur articulation un savoir. 



 488

 
 
Cet « un Autre » ici inscrit du 1 à gauche dans le cercle, 
se démontre pour ce qu'il est, à savoir 1 dans l'Autre, 
celui auprès de quoi le sujet trouve à se représenter  
de l'1. Qu'est-ce à dire ?  
 
D'où vient-il, cet 1, cet 1 auprès de quoi le sujet va 
être représenté par l'1 ?  
 
Il est clair qu'il vient de la même place que cet 1  
qui représente, que là est le premier temps dont se 
constitue l'Autre, et que si la dernière fois j'ai  
- ce lieu de l'Autre - je l'ai comparé à un cheval de Troie  
qui fonctionnerait en sens inverse… 

à savoir qui engloutirait chaque fois  
une nouvelle unité dans son ventre au lieu  
de les laisser dégorger sur la ville nocturne 

…c'est bien qu'en effet cette entrée du premier 1  
est fondatrice, fondatrice en ceci qui est très simple, 
c'est que c'est le minimum nécessaire pour que ceci soit, 
que l'Autre ne saurait d'aucune façon se contenir  
lui-même sauf à l'état de sous-ensemble. 
 
Entendons-nous bien.  
 
Peut-on dire qu'ici cet Autre se contient lui-même,  
si cet ensemble vide, je le meuble de ceci qui répète ces 
éléments : un 1 d'abord, et l'ensemble vide ?  
 
Il n'est pas vrai qu'on puisse dire que c'est là se 
contenir soi-même, car cet ensemble ainsi transformé,  
il s'inscrit des éléments que nous venons de dire,  
et la totalité de ces éléments n'est pas ce qui ici se 
reproduit du couple d'abord inscrit comme celui du 
premier ensemble E1, à savoir l'élément 1, puis 
l'ensemble vide, l'ensemble vide où maintenant est 
reproduit l'élément 1, l'ensemble vide :  
 



 489

 
 
Il n'y a donc pas de question de l'ensemble de tous  
les ensembles qui ne se contiendraient pas eux-mêmes,  
pour la simple raison qu'au niveau de l'ensemble,  
il n'y a jamais d'ensembles qui se contiennent eux-mêmes.  
 
Ce n'est pas constituer un ensemble que de parler de 
« l'ensemble de tous les ensembles qui ne se contiennent pas eux-mêmes ».  
 
Mais il est clair que la question de savoir si l'ensemble 
peut, oui ou non, se contenir lui-même ne se pose,  
ne peut se poser qu'à avoir absorbé cet « un Autre » pour 
qu'en son inclusion apparaisse comme l'un-en-plus l'ensemble vide,  
pour la raison qui fonde l'ensemble vide comme ne pouvant  
en aucun cas être 2.  
 
Il n'y a pas d’ensemble vide qui contienne un ensemble vide.  
Il n'y a pas deux ensembles vides. 
 
L'inclusion donc du premier 1 est ce qui nécessite ceci 
qu'au champ de l'Autre, la formule la plus simple à ce 
que s'inscrive 2 est l'1, élément, et l'ensemble vide, 
pour autant qu'il n'est rien que ce qui se produit dans 
un ensemble à un élément, à en distinguer les sous-ensembles.  
 
Le 1 à soi tout seul a longtemps suffi, qui a fait dire 
que l'Autre, c'était l'1, confusion en ceci qu'était 
méconnue la structure de l'ensemble, et que même dans 
l'ensemble à un élément posé comme tel, il sort à titre 
de sous-ensemble cet un-en-plus qu'est l'ensemble vide.  
 
En d'autres termes l'Autre a besoin « d'un autre » pour 
devenir l'un-en-plus, c'est-à-dire ce qu'il est lui-même.  
 
Ce qui se produit donc « de l'un à l'autre », en tant que c'est 
un deuxième, c'est un autre signifiant, et dans l'Autre, 
c'est proprement ceci qui fait que ce n'est qu'au niveau 
du second 1, de S2 si vous voulez ainsi l'écrire,  
que le sujet vient à être représenté.  
 



 490

 
L'intervention du premier 1, du S1 comme représentation de 
sujet n'implique l'apparition du sujet comme tel qu'au 
niveau de S2, du second 1.  
 
Et dès lors, ce que j'ai fait remarquer l'autre jour, 
c'est à savoir que l'un-en-plus , l'ensemble vide, c'est S(A) 
c'est-à-dire le signifiant de l'Autre, A inaugural. 
 
Ce que ceci nous montre, c'est, dans la structure ainsi 
définie, que le rapport du 1 inscrit dans le premier 
cercle de l'Autre à ce second cercle de l'un-en-plus qui peut  
lui-même contenir l'1 + l'un-en-plus qui se distingue de  
ce rapport à cet 1 - et seulement par - là de n'être pas  
le même ensemble vide, mais qui peut répéter la même 
structure indéfiniment.  
 
Cette même structure indéfiniment répétée du 1 :  
cercle, 1, cercle, 1… et ainsi de suite, c'est cela qui définit l'Autre,  
à savoir c'est cela même qui constitue l'instance comme 
telle de l'objet(a). C'est indispensable qu'il y ait au moins 
un élément réduit à l'élément 1 dans l'Autre,  
c'est ce qui longtemps a fait prendre l'Autre pour 1.  
 
Je vous l'ai dit, il y a une structure psychique qui 
restaure, si je peux dire, l'intégrité apparente du A, 
qui fonde dans une relation effective le S(A) comme non 
marqué de ce que désigne la barre du haut à gauche de 
notre graphe, S(A) qui n'est rien d'autre que 
l'identification de cette structure indéfiniment répétée 
que désigne l'objet(a).  
 
À la vérité, l'apparente restauration de l'intégrité de 
l'Autre en tant qu'il est l'objet(a), emploierai-je cette 
métaphore pour la désigner comme structure perverse, qu'elle est 
en quelque sorte le moulage imaginaire de la structure signifiante. 
 
Nous allons voir tout à l'heure en effet ce qui, dans  
le jeu de l'identification psychique, remplit la place de ce A. 
Pour tout dire, voyons-le tout de suite, épelons  
les textes, prenant le premier cas à se présenter sous  
la figure de l'hystérique, à celui dont nous allons voir 
comment celui – FREUD - qui donne à cette économie  
sa première raison, lui emboîte le pas.  



 491

 
Comment, à propos de Anna O., ne pas s'interroger sur ce 
qu'il en est du rapport de ces récits, de cette talking cure, 
comme c'est elle-même qui l'énonce, qui en invente  
le terme, avec ce dont il s'agit au regard de ce symptôme 
particulièrement clair à désigner dans le cas de l'hystérique, 
quelque chose au niveau du corps qui se vide, un champ  
où la sensibilité disparaît, un autre connexe ou pas  
dont la motricité devient absente sans que rien d'autre  
qu'une unité signifiante puisse en rendre raison.  
 
L'anti-anatomisme du symptôme hystérique a été suffisamment mis 
en relief par FREUD lui-même, c'est à savoir que si  
un bras hystérique est paralysé, c'est au titre de ce 
qu'il s'appelle bras et de rien d'autre, car rien dans 
une distribution réelle quelconque des influx ne rend 
raison de la limite qui en désigne le champ.  
 
C'est bien le corps ici qui vient à servir de support 
dans un symptôme originel, le plus typique à ce que,  
pour qu'il soit à l'origine de l'expérience analytique 
elle-même, nous l'interrogions.  
 
Où en est-on ?  
 
Au regard du progrès opéré par la cure parlante, la talking cure, 
comment à rester au plus près du texte et sans même en 
savoir plus long… 

ce qui n'est plus le cas car nous en savons beaucoup 
plus, je veux dire qu'il s'impose d'ordonner 
autrement cette structure 

…comment ne pas voir :  
 
- que FREUD ici est à la place du 1, ici placé comme 
intérieur,  
- que c'est au niveau de FREUD que s'instaure un certain sujet,  
- que sans l'auditeur FREUD… 

la question est de savoir comment il put se soumettre 
à cette fonction : pendant un an, deux ans, écouter 
tous les soirs, au moment qu'un état second marquait 
la coupe, la coupure, dont une Dora, dont une Anna 
symptomatique se séparait de son propre sujet 

…comment ne pas s'interroger sur la relation cachée qui 
fait que…  

simplement à prendre les choses comme elles se présentent  
 



 492

 
…c'est de ce qu'un sujet vienne à savoir quelque chose 
qui est un trait - rappelez-vous de cette observation - 
un trait d'ailleurs suivi à la façon d'une reprise historique… 

non pas perdu dans les ténèbres de je ne sais quoi 
d'oublié, simplement de coupé de l'année juste avant  

…et qui… 
à mesure qu'avec ce retard qui à lui tout seul doit 
pour nous avoir un sens 

…fait que FREUD en étant informé, le symptôme… 
dont le rapport n'est que lointain,  
n'est que forcé au regard de ce qui s'articule 

… le symptôme se lève. 
 
Cette assise d'un sujet fait « savoir » dans un champ qui 
est celui de l'Autre. Et son rapport avec ce quelque chose 
fait creux au niveau du corps.  
 
Telle est la première ébauche qui, quand nous l'avons 
après des décades élaborée assez pour pouvoir, de cette 
structure en son unicité faire le rassemblement, au titre 
de ce qui fonctionne comme objet(a) dit (a)… 

qui est cette structure même 
…nous puissions dire qu'au regard de ce corps vidé  
pour faire fonction de signifiant, il y a ce quelque chose  
qui peut s'y mouler et cette métaphore nous aidera  
à concevoir comme statue, à proprement parler, ce qui  
au niveau du pervers, vient à fonctionner comme ce qui 
restitue comme plénitude, comme A sans barre, ce A.  
 
Pour apprécier la relation imaginaire de ce dont il 
s'agit dans la perversion, il suffit…  

cette statue dont je parle 
…de la saisir au niveau de la contorsion baroque  
qui n'est sensible à ce qu'elle représente d'incitation 
au voyeurisme qu'en tant même que celui-ci représente 
l'exhibition phallique.  
 
Comment ne pas voir qu'utilisée par une religion soucieuse 
de reprendre son empire sur les âmes au moment où il est 
contesté, la statue baroque… 

quelle qu'elle soit, quelque saint ou sainte 
 qu'elle représente, voire la vierge Marie 

…est proprement ce regard qui est fait pour que devant, 
l'âme s'ouvre.  



 493

 
Le rapprochement que j'ai fait d'un seul trait de  
la structure perverse avec je ne sais quelle capture qu'il faut 
bien appeler idolâtre de la foi, si elle nous met  
au cœur de ce qui s'est présentifié en notre Occident 
d'une « querelle des images », est quelque chose d'exemplaire  
et dont nous avons à faire notre profit. 
 
J'ai dit que j'aborderai aujourd'hui ce qu'il en est  
de la névrose et, vous l'avez entendu, je l'ai amorcé  
au niveau de l'obsessionnel, en articulant que rien de 
l'obsessionnel ne se conçoit que référé à une structure 
qui est celle dans laquelle, pour le maître, en tant 
qu'il fonctionne comme 1, un signifiant qui ne subsiste 
que d'être représenté auprès du second 1 qui est dans 
l'Autre, en tant que celui-ci figure l'esclave où seule 
réside la fonction subjective du maître, entre l'un et 
l'autre, rien de commun sinon ce que j'ai dit avoir été 
d'abord articulé par HEGEL comme la mise en jeu au niveau 
du maître, de sa vie, à lui.  
 
En ceci consiste l'acte de maîtrise, le risque de vie.  
 
J'ai quelque part, dans ce livret qui est sorti au titre 
du premier numéro de Scilicet, cru devoir relever dans les 
propos miraculeux d'un enfant ce que, de la bouche de son 
père, j'avais recueilli au titre de ceci qu’il lui avait 
dit qu'il était un « tricheur de vie ».  
 
Prodigieuse formule, comme celles qu'assurément  
on ne saurait voir fleurir que de la bouche de ceux  
pour qui encore personne n'a brouillé les traces.  
 
Le risque de vie, voici où est l'essentiel de ce qu'on peut 
appeler l'acte de maîtrise, et son garant n'est autre que ce qui 
est, dans l'Autre, l'esclave au titre de signifiant auprès de 
quoi seulement se supporte le maître comme sujet.  
 
Son appui n'étant rien d'autre que le corps de l'esclave 
en tant qu'il est… 

pour employer une formule dont ce  
n'est pas pour rien qu'elle est venue  
au premier  plan de la vie spirituelle  

…perinde ac cadaver82.  

                                                 
82    Perinde ac cadaver (comme un cadavre) : soumission extrème, obéissance passive, servitude totale.  



 494

 
Mais il n'est ainsi que dans le champ dont se supporte  
le maître comme sujet.  
 
Il reste quelque chose hors des limites de tout cet 
appareil, et qui est justement ce que HEGEL - à tort ! –  
y fait rentrer : la mort.  
 
La mort, l'a-t-on assez remarqué, ici ne se profile que 
de ce qu'elle ne conteste l'ensemble de cette structure 
qu'au niveau de l'esclave.  
 
Dans toute la phénoménologie, du maître et de l'esclave  
il n'y a que l'esclave de réel. Et c'est bien ce que HEGEL 
a aperçu et qui suffirait à ce que rien n'aille plus loin 
dans cette dialectique.  
 
La situation est parfaitement stable.  
Si l'esclave meurt, il n'y a plus rien.  
Si le maître meurt, chacun sait que l'esclave est 
toujours esclave.  
 
De mémoire d'esclave, ça n'est jamais la mort du maître 
qui a libéré quiconque de l'esclavage. 
Telle est, je vous prie de le noter, la situation  
où c’est le névrosé qui introduit la dialectique.  
 
Car ce n'est qu'à partir du moment où nous supposons quelque part 
 le sujet supposé savoir qu'en effet, avec cet horizon…  

et pour cause : tel le lapin dans le chapeau,  
il est mis au départ 

…nous pouvons voir progresser alors dans une dialectique 
ce qui s'énonce des rapports du maître et de l'esclave.  
 
Et où ? Au niveau de l'esclave lui-même :  
vers un savoir absolu.  
 
Le sujet, c'est en tant que le maître est représenté  
au niveau de l'esclave que toute la dialectique  
se poursuit et aboutit à cette fin qui n'est rien d'autre 
que ce qui y est déjà mis sous la fonction du savoir, 
fonction précisément en tant qu'elle n'est pas critiquée, 
qu'il n'est nulle part interrogé l'ordre de sous-jacence 
du sujet dans le savoir.  
 



 495

Cette chose qui saute pourtant aux yeux, c'est que  
le maître lui-même ne sait rien :  
chacun sait que le maître est un con.  
Il ne serait jamais entré dans toute cette aventure,  
avec ce que l'avenir lui désigne comme résolution de sa 
fonction, s'il avait un instant été pour lui, le sujet 
que par cette sorte de facilité de l'énonciation HEGEL lui impute.  
 
Comme si pouvait s'instaurer cette fonction de « la lutte 
dite à mort », de « la lutte de  pur prestige », pour autant qu'elle le 
fait dépendre aussi substantiellement de son partenaire, 
si le maître n'était pas autre chose que proprement ce que nous appelons l'inconscient,  
à savoir « l'insu du sujet » comme tel, je veux dire :  
cet insu dont le sujet est absent et dont le sujet n'est représenté qu'ailleurs. 
 
Tout ceci n'est fait que pour introduire le pas suivant 
de ce que j'ai aujourd'hui à articuler.  
 
Précédemment, j'ai parlé, à propos de l'hystérique,  
de l'analogue qu'elle prenait de sa référence à la femme, 
de même que j'ai dit que l'obsessionnel, rien de ce qui 
s'articule de lui ne le fait qu'à…  

dans la dialectique du sujet-maître  
…introduire ce que nécessite ceci qui l'appelle, à savoir 
la vérité de ce processus et, sur la voie de cette vérité,  
la susception83, la mise en jeu du sujet supposé savoir. 
Je reprends ceci au niveau de l'autre névrose, de l'hystérique.  
 
Et pour mettre en son cœur l'appareil analogue, le modèle 
dont il s'agit, à quoi l'obsessionnel se réfère,  
je l'ai dit déjà l'hystérique… 

de même qu'on peut dire que l'obsessionnel  
ne se prend pas pour le maître mais suppose  
que le maître sait ce qu'il veut 

…de même l'hystérique pour la femme… 
non pas que l'hystérique soit pour autant 
obligatoirement une femme pas plus que l'obsessionnel 
est obligatoirement un homme, il s'agit de la 
référence au modèle du maître  

…de même l'hystérique, son modèle, c'est ce que je vais 
maintenant énoncer de ce qu'il en est du modèle où  
la femme instaure ce quelque chose de combien plus central, 
vous allez le voir, à notre expérience analytique. 
 

                                                 
83 Susception : Fait de recevoir en soi et d'assimiler. Religion  catholique : fait de prendre, de recevoir (les ordres sacrés, un sacrement…) 



 496

Quand je l'ai, quelque part du côté d'un 21 Mai, avancé, 
quelqu'un ici s'est trouvé pour me poser la question : 
mais sait-on ce que c'est que la femme ?  
 
Bien sûr, pas plus qu'on ne sait ce qu'est le maître. 
Mais ce qu'on peut dessiner, c'est l'articulation  
dans le champ de l'Autre de ce qu'il en est de « La femme  ».  
C'est aussi con que « le maître  », c'est bien le cas de le dire.  
 
Je ne parle pas des femmes pour l'instant,  
je parle du sujet « La femme ». 
  
 
Est-ce que l'on ne voit pas ce qu'il en est  
de ces deux 1 quand il s'agit de la femme ?  
 
Le 1 intérieur, le S2, c'est le cas de le dire,  
ce qu'il s'agit de voir s'ériger ne me paraît pas douteux 
et il devient dès lors tout à fait clair, c'est de savoir 
pourquoi le 1 dont se supporte le sujet femme  
est si ordinairement le Phallus, avec un grand P.  
 
C'est au niveau de l'1 qu'il s'agit de susciter que 
l'identification de la femme dans le mirage duel pour 
autant qu'à son horizon est cet Autre, l'ensemble vide, 
c'est à savoir un corps, un corps ici vidé - de quoi ? - 
de la jouissance.  
 
 
Là où le sujet-maître engage un risque de vie,  
dans le pari inaugural de cette dialectique,  
la femme … 

je n'ai pas dit l'hystérique, j'ai dit la femme  
car l'hystérique, tel que fait l'obsessionnel tout à 
l'heure, ne s'explique qu'en raison de ces références 

…elle risque, elle parie, cette jouissance dont chacun sait qu'elle est pour 
la femme inaugurale et existante, et telle que sans aucun de 
ces efforts, de ces détours qui caractérisent l'auto-
érotisme chez l'homme,  non seulement elle l'obtient mais 
que toujours elle subsiste distincte et parallèle de 
celle qu'elle prend à être la femme de l'homme, celle qui 
se satisfait de la « jouissance de l'homme ». 
  



 497

 
Cette « jouissance de l'homme » à quoi la femme se prend,  
se captive, comme le maître le fait à l'esclave,  
voilà qui est l'enjeu de la partie et qui donne l'origine 
radicale de ce qu'il en est de ce qui ici joue le même 
rôle que la mort pour l'obsessionnel et est aussi 
inaccessible, c'est à savoir que :  
que La femme s'y identifie - j'ai dit La femme – est aussi faux, 
est aussi vain que le maître s'identifie à la mort,  
et que par contre, comme l'esclave y est noué  
et de la même façon… 

je veux dire ne subsiste que de sa relation  
à la mort et fasse avec cette relation  
subsister tout le système 

…le rapport de l'homme à la castration est aussi ce qui, 
ici, fait tenir tout l'appareil.  
 
 
Et aussi bien, si tout à l'heure j'ai parlé du perinde ac cadaver, 
évoquerai-je ici ceci d'assez remarquable que cette 
dimension existe de l'être pris dans le champ du signifiant, 
qui s'appelle nécrophilie, autrement dit l'érotisme  
et très proprement appliqué à un corps mort.  
 
Évoquerai-je ici à l'horizon la figure de Jeanne la Folle  
et des quinze jours de trimballage du cadavre de Philippe le Beau ? 
 
Ce n'est qu'au regard de ces structures, de ces fonctions 
inaugurantes en tant que seules elles répondent de 
l'introduction de ce qui est proprement les dépendances 
du signifiant tel que l'expérience analytique nous a 
permis de l'articuler, que nous pouvons voir qu'ici, 
comme pour l'obsessionnel, l'hystérique s'introduit de ne pas se prendre pour la femme. 
  
 
En quoi ne se prend-elle pas pour la femme ?  
 
Précisément de ceci qu'elle suppose que dans cette 
structure… 

ce que je viens d'articuler  
comme étant celle du sujet femme 

…ce sujet… 
au niveau de S1 du départ 

…elle le fait supposé savoir.  
 



 498

En d'autres termes, elle est captivée, intéressée  
- souvenez-vous de Dora - par La femme en tant  
qu'elle croit que La femme est celle qui sait ce qu'il faut  
pour la jouissance de l'homme.  
 
Or, ce qui résulte de ceci, qui est absent dans  
le modèle : la fonction sujet femme… 

Dieu soit loué, c'est le cas de le dire 
…ne sait pas que ce qu'elle soutient aboutit à la 
castration de l'homme, mais par contre, l'hystérique n'en ignore rien.  
 
Et c'est pour cela qu'elle s'interroge au-delà… 

de ce que déjà j'ai articulé à propos de Dora, centré 
sur un premier abord que j'ai fait du transfert 

…au-delà…  
relisez l'observation, et aussi bien n'omettez pas tout 
ce qui, dans les observations antérieures, celles des 
Études sur l'Hystérie, nous permet simplement ceci, de voir la 
corrélation qu'il y a entre ceci :  
 
- que pour l'hystérique, La femme est supposée savoir,  
 
-  alors que dans le modèle, c'est inconsciemment qu'elle sait.  
 
C'est pour cela que…  

les deux modèles ne pouvant se distinguer  
de ce facteur introduit, qui réunit  
sous le chef de la névrose aussi bien un type que l'autre 

…vous pouvez constater que le corrélat de la mort est en jeu dans ce 
que l'hystérique aborde de ce qu'il en est de la femme. 
 
L'hystérique fait l'homme qui supposerait la femme savoir.  
C'est bien pourquoi elle est introduite dans ce jeu  
par quelque biais où la mort de l'homme est toujours 
intéressée.  
 
Est-il besoin de dire que toute l'introduction d'Anna O. 
au champ de son hystérie n'est rien d'autre que tournant 
autour de la mort de son père ?  
 
Faut-il rappeler le corrélat, dans les deux rêves  
de DORA, de la mort en tant qu'impliquée par la boîte  
à bijoux de la mère :   
 

« Je ne veux pas - dit le père - que moi et mes enfants  
nous périssions dans les flammes à cause de cette boîte. »  



 499

 
Et dans le second rêve de ceci :  
qu'il s'agit de la mise en terre du père.  
 
Des vérités cachées, les névroses les supposent sues.  
Il faut les dégager de cette supposition pour que eux, 
les névrosés, cessent de « représenter en chair » cette vérité. 
 
C'est pour autant que l'hystérique, si l'on peut dire, 
est déjà psychanalysante, c'est-à-dire déjà sur le chemin 
d'une solution, d'une solution qu'elle cherche à partir 
de ceci : que ce à quoi elle se réfère, elle y implique  
le sujet supposé savoir, et c'est pour cela qu'elle rencontre  
la contradiction.  
 
C'est que, tant que l'analyste ne pratique pas la coupure 
entre ceci qui est la structure inconsciente… 

à savoir les modèles que j'ai proprement ici 
articulés du 1, 1, ensemble vide :  
 

        
 

 
tant au niveau du maître qu'au niveau de la femme 

…tant que ceci n'est pas coupé de la supposition du  
sujet supposé savoir…  

c'est-à-dire de ce qui a fait naturellement le 
névrosé psychanalysant parce que d'ores et déjà 
constituant en soi-même et avant toute analyse  
le transfert 

…la coalescence de la structure avec le sujet supposé savoir, voilà ce qui témoigne 
chez le névrosé ceci :  
qu'il interroge la vérité de ses structures et qu'il devient lui-même en chair cette interrogation, 
et que si quelque chose peut faire tomber ceci :  
qu'il est lui-même symptôme.  
 
C'est précisément par cette opération qui est celle de 
l'analyste de pratiquer la coupure grâce à quoi d'un côté 
cette supposition du sujet supposé savoir est détachée,  
est séparée de ce dont il s'agit, à savoir la structure 
qu'elle repère juste, à ceci près que ni le maître, ni la femme, 
ne peuvent être supposés savoir ce qu'ils font. 



 500

 
Le jeu de la cure analytique tourne autour de cette 
coupure qui est coupure subjective, car assurément,  
tout ce que nous disons d'un désir inconscient,  
c'est toujours, bien entendu, supposer qu'un sujet finit 
par savoir ce qu'il veut.  
 
Et qu'est-ce à dire ?  
 
Est-ce que là encore, nous ne conservons pas toujours,  
à énoncer de telles formules, ce quelque chose qui voudrait 
dire qu'il y a « savoir » et « ce qu'on veut ».  
 
Assurément il y a un lieu où les deux termes se distinguent. 
C'est quand il s'agit de dire oui ou de dire non à ce que 
j'ai appelé « ce qu'on veut ».  
 
C'est cela qu'on appelle la volonté.  
 
Mais savoir « ce qu'il veut », c'est pour le maître,  
comme pour la femme, le désir même.  
 
De même que tout à l'heure j'unissais les trois mots de 
l'un-en-plus , le « savoir-ce-qu'il-veut » qu'ici j'entends :  
c'est le désir lui-même.  
 
Ce que l'hystérique suppose, c'est que la femme sait ce qu'elle veut,  
au sens où elle le désirerait, et c'est bien pourquoi 
l'hystérique ne parvient à s'identifier à la femme qu'au prix 
d'un désir insatisfait.  
 
De même, au regard du maître, qui lui sert au jeu de 
cache-cache de prétendre que la mort ne peut atteindre 
que l'esclave, l'obsessionnel est celui qui, du maître, 
n'identifie que ceci qui est le réel, que son désir est 
impossible. 
 



 501

25  Juin  1969                                  Table des séances 
 
 
 
 
 
Tâchez de ne pas perdre la corde sur ce qu'on est 
comme effet du savoir.  
On est éclaté dans le fantasme S ◊ a.  
On est - si étrange que cela paraisse - cause de soi. 
Seulement il n'y a pas de soi.  
Plutôt il y a un soi divisé.  
 
Entrer dans cette voie, voilà d'où peut découler  
la seule vraie révolution politique.  
 
Le savoir sert le maître.  
J'y reviens aujourd'hui pour souligner qu'il naît  
de l'esclave, le savoir.  
Si vous vous souvenez des formules que j'ai alignées 
la dernière fois, vous comprendrez que parallèlement 
j'énonce : le savoir sert la femme, parce qu'il la fait cause du désir.  
 
Voilà ce que je vous ai indiqué la dernière fois, 
dans un commentaire du schème que je récris.  
Je crois devoir le reprendre, même pour ceux qui 
pouvaient être occupés ailleurs par des soucis qui 
leur paraissaient prévalents. 
Voici ce schème :  
 

 
 
Ce schème sort de la définition logique  
que j'ai donnée à notre avant-dernière rencontre  
de l'Autre comme ensemble vide et de son indispensable 
absorption d'un trait unaire, celui de droite,  
pour que le sujet puisse y être représenté auprès  
de ce trait unaire, sous l'espèce d'un signifiant.  
D'où vient ce signifiant, celui qui représente le sujet auprès 
 d'un autre signifiant ?  



 502

De nulle part, parce qu'il n'apparaît à cette place  
qu'en vertu de la rétroefficience de la répétition.  
C'est parce que le trait unaire vise à la répétition d'une jouissance qu'un autre trait unaire 
surgit après coup, nachträglich, comme écrit FREUD… 

terme que j'ai été le premier à extraire de son 
texte et à mettre en valeur comme tel, ceci pour 
quiconque ayant à s'amuser à traduire un certain 
Vocabulaire…, pourra voir qu'à cette rubrique  
de l'après-coup, qui n'existerait même pas                     
sans mon discours, je ne suis pas mentionné 

…que le trait unaire surgit après coup, à la place 
donc du S1 du signifiant, en tant qu'il représente un sujet auprès d'un autre signifiant.  
 
Là-dessus, je dis :  
tout ce qui va surgir de cette répétition,  
qui se répète de la reproduction de « l'en-forme de (a) » : 
 

        
 
ici le signe de l'ensemble vide, c'est d'abord  
cet en-forme lui-même, et ceci, c'est l'objet(a). 
 
Là-dessus on s'alarme, on me dit :  
« vous donnez donc une définition purement formelle de l'objet(a) ».  
 
Non, car tout ceci ne se produit que de ce qu'à la 
place du 1 de gauche, du S1, il y ait ce qu'il y a,  
à savoir cette jouissance énigmatique attestée de ce 
qu'on ne sait rien d'elle que ceci… 

à tous les étages que je vais 
 reproduire où elle se distingue 

…que l'on ne sait rien d'elle que ceci :  
qu'elle en veut une autre, jouissance. C'est vrai partout.  
« 4,2,3 » la petite fable84… 

à laquelle on donne la réponse ridicule  
que l'on sait 

…a la réponse : « en avoir une autre ».  

                                                 
84  À titre d’énigme, la Sphynge posa à Œdipe la question : Quel est l’animal qui marche à 4 pattes le matin, à 2 pattes le midi,  
à 3 pattes le soir ?  Œdipe répondit : L’homme ; et la Sphynge pérît… 
Cf. la réponse de Lacan (4, 2, 3) dans  « L’Étourdit » à la question : Qu’est-ce qu’une femme ? 



 503

Dans cet Œdipe, l'hystérique qui a répondu, répondu 
en tant qu'il faut bien qu'il y ait dit la vérité  
sur la femme pour que la Sphynge en disparaisse.  
 
C'est pourquoi, conformément à la destinée de l'hystérique, 
il a fait l'homme par la suite. 
 
L'hystérique, je vous le dirai… 

puisqu'il va y avoir un petit temps  
avant qu'on ne se rencontre 

…l'hystérique fait ma joie.  
 
Elle m'assure mieux qu'à FREUD qui n'a pas su l'entendre 
que la jouissance de la femme se suffit parfaitement à elle-même.  
 
Elle érige cette femme mythique qu'est la Sphynge, 
elle articule que le jeu d'origine est celui-ci : 
c'est qu'il lui faut quelque chose d'autre,  
à savoir jouir de l'homme… 

qui n'est pour elle que le pénis érigé  
…moyennant quoi elle se sait elle-même comme autre, 
c'est-à-dire comme phallus, dont elle est privée, 
autrement dit comme châtrée.  
 
Voilà la vérité qui permet de dissiper quelques leurres 
et de se rappeler que le (a), c'est cette année  
que je l'ai posé comme plus-de-jouir, autrement dit l'enjeu 
qui constitue le pari pour le gain de l'autre jouissance. 
 
C'est pourquoi, la dernière fois, j'ai récrit 
autrement la dialectique du maître et de l'esclave, 
en bien marquant que l'esclave, c'est l'idéal du 
maître, que c'est aussi le signifiant auprès duquel 
le sujet-maître est représenté par un autre 
signifiant, puisqu'il s'agit du troisième terme,  
de données représentations, autres que formelles.  
 
Le voici donc sous la forme de l'enjeu qu'est ici le (a).  
 
Dans cette dialectique, comme s'en est aperçu un 
philosophe nommé HEGEL, l'enjeu est bien ce qui peut 
se tenir dans un en-forme signifiant comme 1 : une vie. 
C'est vrai qu'on n'en a qu'une.  



 504

Également, c'est une formulation idiote parce qu'on 
ne peut le formuler… 

qu'on n’en a qu'une 
…que sur le principe qu'on pourrait en avoir d'autres, 
ce qui est manifestement hors de jeu.  
 
Une vie, c'est bien ce qu'a dit HEGEL, mais il s'est 
trompé sur laquelle : l'enjeu n'est pas la vie du maître, c'est celle de l'esclave.  
Son autre jouissance, c'est celle de la vie de l'esclave.  
Voilà ce qu'enveloppe cette formule de la lutte à mort,  
si complètement fermée. Ce qu'on trouve dans la boîte 
« la lutte à mort » : un signifiant, voilà ce que c'est. 
 
C'est d'autant plus sûr que ce n'est très probablement 
rien d'autre que le signifiant lui-même.  
Chacun sait que la mort est hors de jeu :  
on ne sait pas ce que c'est.  
Mais le verdict de la mort, voilà ce qu'est le maître 
comme sujet : verdict signifiant, peut-être le seul véritable.  
 
Ce dont il vit, c'est d'une vie, mais pas de la sienne, 
de la vie de l'esclave. C'est pourquoi chaque fois 
qu'il s'agit de pari sur la vie, c'est le Maître qui parle.  
 
PASCAL est un Maître et, comme chacun sait, un pionnier 
du capitalisme. Références : « la machine à calculer », et 
puis « les autobus ». Vous avez entendu parler de ça dans 
un coin, je ne vais pas vous faire de la bibliographie. 
 
Ça a l'air dramatique. Jusqu'à un certain point ça l'est devenu.  
Au début, ça ne l'était pas, pour la raison que  
le premier maître ne sait rien de ce qu'il fait.  
 
Et le sujet-maître, c'est l'inconscient.  
 
Dans la comédie antique… 

dont on ne saurait exagérer  
pour nous la valeur d'indication 

…c'est l'esclave qui apporte au maître ou au fils du maître… 
c'est encore mieux que le fils de l'Homme, cet imbécile 

…qui lui apporte ce qu'on dit dans la ville par 
exemple où il vient d'arriver comme un hurluberlu.  
Il lui dit aussi ce qu'il faut dire, les mots de passe.  
 



 505

L'esclave antique… 
lisez PLAUTE mieux encore que TERENCE,  
c'est un juriste, c'est aussi un « public-relations » 

…l'esclave n'était pas le dernier venu dans l'antiquité.  
 
Est-ce que j'ai besoin d'épingler au passage deux ou 
trois petites notes qui seront peut-être entendues 
par une oreille ou deux ici ?  
 
À savoir que, bien sûr, il y a des maîtres qui se 
sont essayés au savoir, mais pourquoi, après tout,  
le savoir de PLATON, ce ne serait pas une philosophie 
inconsciente ? C'est peut-être bien pour ça qu'elle 
nous profite tellement.  
 
Avec ARISTOTE, nous passons sur un autre plan.  
Lui, il sert un maître, Alexandre, qui lui, assurément, 
ne savait absolument pas ce qu'il faisait.  
Il l'a fait quand même, très bien.  
 
Comme ARISTOTE était à son service, il a fait après 
tout la meilleure histoire naturelle qu'il y ait jamais eu,  
et il a commencé la logique, ce qui n'est pas rien. 
 
Par quelle voie donc le maître est-il parvenu à 
savoir ce qu'il faisait ?  
Selon le schéma que je vous ai donné tout à l'heure, 
par la voie hystérique  : en faisant l'esclave, le damné de la terre.  
 
Il a bien travaillé.  
Il a substitué à l'esclave la plus-value, qui n'était pas 
une chose facile à trouver, mais qui est l'éveil du 
maître à sa propre essence.  
 
Naturellement, le sujet-maître ne pouvait s'articuler 
qu'au niveau du signifiant esclave. Seulement cette 
élévation du maître au savoir a permis la réalisation 
des maîtres les plus absolus qu'on n’ait jamais connus 
depuis les débuts de l'histoire. 
 
À l'esclave, il reste la conscience de classe.  
Ça veut dire qu'il n'a qu'à la boucler.  
 



 506

Chacun sait que je dis vrai et que le problème des 
rapports de la conscience de classe avec le parti 
sont des rapports d'éduqué à éducateur, que si 
quelque chose donne un sens à ce qu'on appelle  
« le maoïsme » c'est d'une reprise de ces rapports  
entre l'esclave et le savoir.  
 
Mais attendons pour y voir plus clair.  
Jusque-là le prolétaire… 

comme cette philosophie de maître,  
la première, a eu le front de l'appeler 

…a droit à ce que vous savez, à l'abstention.  
Vous voyez que si l'on ose dire dans des endroits  
de fourvoiement forgés tout exprès à cette fin que la 
psychanalyse ne fait qu'ignorer la lutte des classes, 
ce n'est peut-être pas tout à fait sûr, et qu'elle 
peut même lui redonner son véritable sens. 
 
Vous ne vous imaginez pas que la prise de parole,  
où l'on s'exprime, vous libère en quoi que ce soit, 
sous prétexte que le Maître, lui, parle, et même beaucoup. 
Mais ce fantasme, il suffit de le prendre à sa place 
pour que l'affaire soit résolue : c'est une puérilité.  
 
Ai-je besoin de dire que j'ai commencé cette année 
mon discours sur la psychanalyse en disant que :  
« la psychanalyse, c'est un discours sans parole ».  
 
Le savoir déplace les choses, pas forcément au profit  
de celui pour qui il prétend travailler.  
 
Il « prétend » d'ailleurs car - je vous l'ai dit –  
le savoir n'a rien d'un travail.  
La seule solution, c'est d'entrer dans le défilé sans 
perdre la corde, c'est de travailler à être la vérité du savoir. 
 

 



 507

Si donc, pour reprendre aux deux niveaux du maître  
et de l'esclave ce qu'il en est de ces trois termes,  
je récris ici S1, S2, a, je pense suffisamment commentés, 
et je vous rappelle en même temps que je le complète : 
ceci que j'ai écrit la dernière fois, sous une autre 
forme, ce qui concerne ce rapport de la femme à son Autre 
jouissance, telle que tout à l'heure je l'ai articulé.  
 
La femme qui se fait cause du désir est le sujet dont  
il faut dire… 

relisez un tout petit peu la Bible !  
Qui dirait jamais « lisez la ! » ? 

…que l’homme ne mordrait jamais à cette histoire  
si on ne lui offrait pas d'abord la pomme, à savoir 
l'objet(a).  
 
C'est pourquoi, quel est le signifiant qui est au 
bout, ce Φ, le signe de ce qui manque assurément  
à la femme dans l'affaire, et ce pourquoi il faut  
qu'il le fournisse. 
 
C'est amusant qu'après soixante-dix ans de psychanalyse, 
on n’ait encore rien formulé sur ce que c'est que l'homme. 
Je parle du « vir », du sexe masculin.  
Il ne s'agit pas ici de l'humain et des autres 
balivernes sur l'antihumanisme et tout ce foirage 
structuraliste, il s'agit de ce que c'est qu'un homme.  
 
Il est actif, nous dit FREUD.  
En effet, il y a de quoi.  
Il faut même qu'il en foute un coup pour ne pas 
disparaître dans le trou.  
 
Enfin, grâce à l'analyse, maintenant, à la fin  
il sait qu'il est châtré.  
Enfin, il le sait enfin… il l'était depuis toujours.  
Maintenant, il peut l'apprendre, modification 
introduite par le savoir. 
 
Vous avez vu, là il y a quelque chose de drôle,  
c'est cette espèce de décalage : les choses se sont 
décrochées de « 2 », on a sauté de S1 à (a). 
 



 508

Pourquoi est-ce que ce ne serait pas fait un par un, 
que d'abord il y aurait eu ça : S2, (a), puis S1.  
 
On devrait pouvoir se repérer sur ce que ça veut dire. 
Je vais tout de suite vous dire le mot,  
surtout que vous devez être préparés.  
 

 
 
Tout à l'heure, je vous ai montré le passage du Maître 
au maître d'école, puisque le S2, partout où il est,  
c'est le repérage du savoir. Alors c'est peut-être bien 
de ça qu'il s'agit dans la ligne du milieu.  
 
L'hystérique marque ce qui est resté au S2 du haut,  
de la première ligne. Mais enfin, là où le S2 est  
à sa place, à savoir le savoir, à une place de maître  
- enfin voyons ! - reconnaissez la place de l'énonciation. 
 
Je vous ai parlé de « l'hommelle ».  
Est-ce que tout ne converge pas vers elle, « l'hommelle » 
celle qui est à la fois le Maître et le Savoir ?  
Elle parle, elle profère.  
 
Si vous voulez avoir une image d'elle, allez voir un 
truc, mais entrez au bon moment, comme j'ai fait.  
C'est un film détestable, qui s'appelle « If »,  
ma parole, Dieu sait pourquoi.  
 
C'est l'Université anglaise étalée sous ses formes 
les plus séductrices, celles qui conviennent bien  
à tout ce qu'a su… 

en effet, rien de plus 
…articuler la psychanalyse sur ce qu'il en est  
de la société des hommes, une société au sens  
de tout à l'heure : société d'homosexuels.  



 509

Là, vous la verrez « l'hommelle » :  
c'est la femme du recteur, elle est d'une ignominie 
ravissante, vraiment exemplaire.  
 
Mais la trouvaille, c'est le moment… 

je dois dire que c'est le seul trait  
de génie qu'a eu l'auteur de ce film 

…de la faire venir se promener toute seule, et nue…  
et Dieu sait s'il y en a 

…parmi les bassines du savoir à la cuisine, bien sure 
qu'elle est d'être la reine chez elle, pendant que 
tout le petit bordel homosexuel est dans la cour  
en train de défiler pour la préparation militaire.  
 
Alors vous commencez peut-être à voir ce que je veux 
dire. « L'hommelle », l'alma mater, l'Université : autrement 
dit l'endroit où d'avoir pratiqué un certain nombre 
de manigances autour du savoir vous donne une 
institution stable, sous la houlette d'une épouse.  
Voilà la vraie figure de l'Université.  
 
Alors nous pourrons peut-être identifier assez 
aisément ce qu'ici représente le (a), les pupilles,  
les chers mignons pris en charge, eux-mêmes création 
des désirs des parents.  
 
Enfin c'est ce qu'on leur demande de mettre en jeu, 
la façon dont ils sont sortis des désirs des parents. 
Et la mise, c'est ce S1 qu'il conviendrait 
d'identifier à ce quelque chose qui arrive autour de ce 
qu'on appelle l'insurrection étudiante.  
 
Il semblerait que c'est très important qu'ils acceptent 
d'entrer dans le jeu, à la façon dont ils disputent 
sur le sujet de ce qui se débite à la fin, à savoir 
un parchemin, disons, ça a peut-être bien quelque 
rapport avec ce S1.  
 
Si vous ne rentrez pas dans le jeu, vous n'aurez pas 
de diplôme cette année. Voilà, mon Dieu, un petit 
système qui permet en tout cas une approximation  
du sens de ces choses où on ne se retrouve guère, 
concernant ce qui se passe maintenant dans certains lieux.  



 510

 
Je ne prétends en apporter nulle clé historique.  
Ce que j'énonce, c'est ceci, c'est que le refus  
du jeu, ça n'a de sens que si la question est centrée 
autour des rapports qui sont ceux-là justement, 
autour de quoi l'analyse porte la question,  
c'est à savoir ce qui s'appelle rapport du savoir et du sujet. 
 
Quels sont les effets de sujet ou de sujétion du savoir ?  
 
L'étudiant n'a aucune vocation pour la révolte.  
Vous pouvez en croire quelqu'un qui, pour être entré 
pour des raisons historiques dans le champ de 
l'Université, très précisément pour ceci qu'avec les 
psychanalystes il n'y avait rien à faire pour leur 
faire savoir quoi que ce soit, alors petit espoir que 
par effet de réflexion, le champ de l'Université 
aurait pu les faire raisonner autrement.  
 
En somme une caisse de résonance pour le tambour quand 
lui-même il ne résonne pas, c'est le cas de le dire.  
 
Alors des étudiants, vous comprenez, moi j'en ai vu 
pendant des années : les étudiants, c'est une 
position tout à fait normalement servile.  
 
Et puis ne vous imaginez pas que parce que vous avez pris 
 la parole dans des petits coins, l'affaire est résolue.  
 
Les étudiants, pour tout dire, continuent de croire 
aux professeurs sur ce qu'il faut penser dans tel  
ou tel cas de ce qu'ils disent.  
 
Il n'y a aucun doute, au niveau de l'étudiant, 
l'opinion est établie dans tel ou tel cas que ça ne 
vaut pas cher, mais c'est quand même le professeur, 
c'est-à-dire qu'on attend de lui quand même ce qui 
est au niveau de S1, ce qui va faire de vous un maître 
sur le papier, un « tigre de papier » !  
 
Moi, des étudiants, j'en ai vus qui sont venus me 
dire :  
 
« Vous savez, Untel, c'est scandaleux, son bouquin, c'est copié sur votre séminaire. ».  



 511

Ça, c'est les étudiants.  
Moi - je vais vous le dire - ce bouquin-là,  
je ne l'ai même pas ouvert, parce que je savais 
d'avance qu'il y avait dedans que ça !  
Ils sont venus me le dire, à moi.  
Mais de l'écrire, c'est une autre affaire.  
Ça, c'est parce qu'ils étaient étudiants. 
 
Bon, alors qu'est-ce qui a bien pu arriver pour que 
tout d'un coup il y ait ce mouvement d'insurrection. 
Qu'est-ce qu'on appelle une révolte, Sire ?  
Pour que ça devienne une révolution, qu'est-ce qu'il faudrait ?  
 
Il faudrait que la question soit attaquée non pas au 
niveau de quelques chatouillages faits aux professeurs 
mais au niveau des rapports de l'étudiant comme sujet 
au savoir.  
 
C'est parce que la psychanalyse… 

ce point longtemps conjoint : tout savoir implique 
sujet, moyennant quoi se glisse tout doucement  
par-dessus le marché la substance… 
Eh bien! non, ça ne peut pas marcher comme ça.  

 
Même l'ὑποχείμενον [ upokeimenon ] peut être disjoint du savoir 
un savoir à l'insu du sujet… 

voilà non pas un concept comme j'ai eu la 
tristesse de le lire dans un compte rendu de ce 
qui, dans un certain lieu, où on met la psychanalyse à 
l'épreuve, naturellement ça n'est pas pour rien 

…la psychanalyse dans des conditions semblables 
ferait mieux de ne pas faire du charme et de ne pas 
dire qu'il n'y a en somme qu'« un seul concept freudien »  
et de l'appeler l'inconscient, même pas ce que je viens  
de dire : « un savoir à l'insu du sujet ».  
 
Ce n'est pas un concept, à aucun des deux niveaux, 
c'est un paradigme. C'est à partir de là que les concepts 
qui - Dieu merci - existent pour baliser le champ 
freudien, et FREUD en a sorti d'autres qui, 
recevables ou non, sont des concepts, à partir de ce 
premier temps d'expérience, de cet exemple qu'était 
l'inconscient par lui découvert.  



 512

 
Le névrosé, c'est s(A).  
 
Ceci veut dire qu'il nous enseigne que le sujet est 
toujours un Autre, mais qu'en plus, cet Autre n'est 
pas le bon.  
 
Il n'est pas le bon pour savoir ce qu'il en est de ce 
qui le cause, de ce qui le - lui, le sujet - cause. 
Alors on essaie tant qu'on peut de réunifier cet   
dans la mesure de ce qu'il en est de tout énoncé 
significatif, c'est-à-dire de le réécrire s(A) : ce 
qu'il y a à gauche et dans la ligne du bas de mon 
graphe.  

    
 
Il faudrait l'énoncer, autrement dit :  
« où l'on sait ce qu'on dit, c'est là que s'arrête  
la psychanalyse », alors que ce qu'il faudrait faire, 
c'est rejoindre ce qui est en haut et à gauche S(A)  
le grand S, signifiant du A.  
 
C'est la même chose pour le pervers qui lui,  
est justement le signifiant du A intact : S(A),  
comme je vous l'ai dit, et on s'efforce de le réduire 
au petit s du même A : s(A).  
Toujours le même truc, pour que ça veuille dire 
quelque chose. Voilà.  
 



 513

Est-ce que vous croyez que je vais continuer 
longtemps comme ça, hein ?  
 
Et sous prétexte que c'est aujourd'hui ma dernière 
classe, continuer à vous raconter ces trucs pour  
qu'à la fin vous applaudissiez, pour une fois,  
parce que vous savez qu'après ça - là, gare ! hein - 
je m'en vais! 
 
Le discours dont je parle n'a pas besoin de ces 
sortes de terminaisons glorieuses.  
Ce n'est pas une oratio classique. Et en effet,  
il déplaît, ce discours à l'oraison classique.  
 
Un monsieur, qui est ici le directeur administratif 
de cet établissement privilégié à l'endroit de 
l'Université… 

il semblerait que de ce fait le dit établissement 
devrait répondre à quelque contrôle sur ce qui  
se passe à l'intérieur, il ne semble pas  
qu'il en soit rien 

…puisqu'il est paraît-il « en droit »… 
après m'avoir accueilli sur la demande d'un des 
« en droits  » de l'école, comme ça, à titre hospitalier 

…il est « en droit » de me dire que « ça suffit comme ça !»  
 
Moi, je suis d'accord, je suis tout à fait d'accord, 
parce que d'abord c'est vrai, je ne suis ici qu'à 
titre hospitalier, et qu'en plus, il a de très bonnes 
raisons, que je connais depuis longtemps.  
 
C'est que mon enseignement lui paraît très exactement 
ce qu'il est, à savoir anti-universitaire, au sens où 
je viens de le définir.  
Il a pourtant mis très longtemps à me le dire. 
  
Il ne me l'a dit que tout récemment, à l'occasion 
d'un dernier petit coup de téléphone que j'ai cru 
devoir lui donner, parce qu'il y avait, je pense,  
une espèce de malentendu que je voulais absolument 
dissiper avant de lui dire :  
« bien sûr, il n'est pas question que… etc. »  
 



 514

C'est très curieux que là, il ait lâché le morceau, 
autrement dit qu'il m'ait dit que c'était pour ça.  
« Vous avez, vous, me dit-il, un enseignement très dans le vent ».  
Vous voyez ça, « le vent »… J'aurais crû que j'allais 
contre le vent ici, mais qu'importe ! 
 
Bon, alors qu'il soit « en droit », je n'ai absolument 
pas, moi, à en douter vis-à-vis de moi.  
 
Vis-à-vis de vous, cela pourrait être autre chose. 
Mais vous, ça, ça vous regarde.  
 
Que depuis six ans il y en ait un certain nombre qui 
aient l'habitude de venir justement ici, voilà,  
ça ne compte pas, on vous évacue !  
C'est même très expressément de cela dont il s'agit.  
 
À cet égard vous comprenez, moi j'ai des excuses  
à vous faire… 

non pas parce qu'on vous évacue,  
je n'y suis pour rien 

…j'aurais pu vous avertir plus tôt !  
 
J'ai un petit papier, là, que j'ai reçu, exprès, 
depuis le 19 Mars. Le 19 Mars, c'est absolument 
marrant, parce que le 19 Mars, je ne vous ai pas fait 
de séminaire.  
J'ai essayé par tous les moyens depuis, parce que 
j'avais la flemme, et puis vous comprenez,  
moi ça ne m'émeut pas de vous faire un discours pour 
la dernière fois, parce que chaque fois que je viens 
ici, je vous le dis, je me dis que peut-être enfin  
ça va être la dernière fois. 
 
Alors un jour où je m'interrogeais, où je vous 
interrogeais sur cette affluence qui est la vôtre,  
je ne peux même pas dire que c'est en rentrant  
chez moi, c'est le lendemain matin que j'ai reçu  
le petit papier que je vais vous lire.  
 
Je ne vous en ai pas fait part parce que je me suis 
dit, si par hasard, ça les agitait, alors quelle 
complication ! Moi, vous comprenez, j'ai déjà été  
une fois dans un état pareil pendant deux ans.  



 515

 
Il y avait des gens qui s'employaient à me liquider. 
je les laissais continuer leur petit travail pour que 
mon séminaire continue, je veux dire que je sois 
entendu au niveau où j'avais à dire certaines choses.  
 
C'est la même chose pour cette année, moyennant quoi 
donc j'ai reçu ça le 20 mars, et il est daté du 18 mars.  
Il n'y a donc pas de rapport.  
J'ai même conservé l'enveloppe. Je l'avais d'abord 
déchirée, je l'ai ramassée, et elle est bien 
tamponnée du 18. Vous voyez, la confiance règne! 
 
Dr. LACAN, 5, rue de Lille - comme certains savent ! - Paris 7ème.  
 
« Docteur, 
À la demande de la 6ème section de l'École Pratique des Hautes Etudes, l'École Normale a mis une 
salle à votre disposition pour y faire cours pendant plus de cinq ans. 
La réorganisation des études de l'École, qui est une conséquence de la réforme générale des 
Universités [ Rires ] et de la récente loi d'orientation de l'enseignement supérieur, ainsi que le 
développement des enseignements dans plusieurs disciplines, vont nous rendre impossible à partir 
d'octobre 1969 le prêt de la salle Dussane ou de toute autre salle de l'École [Rires]  pour votre cours.  
Je vous préviens suffisamment à temps - ça c'est vrai ! -  pour que vous puissiez envisager dès 
maintenant le transfert de votre cours dans un autre établissement à la rentrée de la prochaine année 
scolaire 1969-70. » 
 
Moi, ça me plaît beaucoup, ce truc-là !  
Ça me plaît beaucoup.  
 
Tout ça est correct historiquement, tout à fait vrai.  
C'était en effet ici à la demande de la 6ème section de l'École 
Pratique des Hautes Études, comme ça, à la suite d'une 
transmission de dette personnelle qu'on avait…  
Enfin il y avait un homme éminent qui s'appelait 
Lucien FÈBVRE qui a eu, on ne peut pas dire l'idée, 
il n'y est pour rien, fâcheuse de mourir avant 
d'avoir pu me donner ce qu'il m'avait, à moi, promis, 
à savoir une place dans cette École.  
 
D'autres avaient recueilli cette dette, comme ça, 
personnelle. C'est très féodal, l'Université.  
Ça se passe encore comme ça, dans…  
On est bien, vous savez, dans l'Université,  
du côté comme ça « homme lige ».  
L' homme lige, l'hommelle, tout ça, ça se tient! 



 516

 
Donc c'est à ce titre, c'est à la demande,  
comme on dit, que j'étais là. Bon.  
Alors ça me plaît bien que ce soit pointé là.  
Ça ne me déplait pas, vous comprenez, que la réforme [ Rires ] 
soit là la raison mise en avant.  
 
Vous comprenez, je ne suis pas complètement un bébé, 
je sais bien qu'à midi et demi le mercredi, la salle 
Dussane, qui est-ce qui en voudrait ?  
On s'est donné une peine pour faire fonctionner 
l'acoustique dans cette salle !  
 
À propos, il y a des personnes là…  

je vais vous dire, quand même, ce que vous venez 
d'entendre, j'ai trouvé que ça valait la peine  
de le photocopier en un nombre d'exemplaires 
j'espère suffisant pour mes auditeurs 
d'aujourd'hui 

…les personnes à qui j'ai confié ces dossiers vont 
vous les distribuer. Je vous en prie, n’en prenez 
chacun qu'un. En plus, ça sera on ne sait pas quoi.  
 
C'est, si vous comprenez, vous serez tous liés par 
quelque chose : vous saurez que vous avez été là  
le 25 juin 1969 et qu'il y avait même une chance pour 
que le fait que vous soyez là ce jour-là témoigne  
que vous y étiez toute cette année-là.  
C'est un diplôme! [ Applaudissements ] 
 
On ne sait pas, ça peut nous servir à nous retrouver 
parce que - qui sait ? - si moi je disparais dans la 
nature, et qu’un jour je revienne, ce sera un signe 
de reconnaissance, un symbole ! [ Rires ]  
 
Je peux très bien dire un jour que toute personne 
pourra entrer dans telle salle pour une communication 
confidentielle sur le sujet des fonctions de la psychanalyse dans  
le registre politique, car on s'interroge là-dessus  
vous n'imaginez pas à quel point !  
C'est vrai dans le fond qu'il y a là une véritable 
question dont un jour - qui sait ? - les psychanalystes, 
voire l'Université, pourraient avoir avantage à prendre 
quelque idée !  



 517

 
Je serais assez porté à dire que si jamais c'était  
à moi qu'on demande d'en avancer quelque chose,  
je vous donnerai rendez-vous dans cette salle [ Rires ], 
pour que vous ayez un dernier cours de cette année, 
celui que vous n'avez pas, en somme, parce que tout à 
l'heure je me suis arrêté, je me suis arrêté pour  
ne pas faire une dernière classe : ça ne m'amuse pas.  
 
Alors vous avez donc ce petit objet en main.  
Ça fait 300 quand même, 300 évacués! 
Puisqu'on est maintenant comme ça, il faut que  
je vous quitte quand même, pour vous laisser un petit 
temps entre vous, ça ne serait pas mal. Parce que 
quand je suis là, malgré tout, rien ne sort. Qui sait,  
vous pourriez bien avoir des choses à vous dire.  
 
Mais enfin, on croirait à peine que… vos habitudes de 
fumer par exemple, on sait bien, vous voyez, ça joue 
un rôle, tout ça ! Et puis il y a les agents de 
l'intendance aussi… 

parce que vous savez, dans une affaire  
comme ça, personne n'y manque 

…les agents de l'intendance ont dit que je recevais 
ici un drôle de monde [ Rires ]. Tel quel !  
 
Il paraît même qu'on aurait dû réparer des fauteuils.  
Il est arrivé quelque chose !  
Jean-Jacques LEBEL, ce n'est pas vous qui étiez ici 
avec une scie à ruban ? De temps en temps, on entend 
un petit bruit, vous devez scier les bras du fauteuil ! 
On en apprend tous les jours !  
 
Avec ce truc-là, quand je vais vous dire bonsoir,  
à l'instant, vous allez pouvoir vous éventer !  
L'odeur de ce qu'il y a dessus se substituera à celle 
de la fumée. 
 
Ce qui serait bien, voyez-vous, c'est que vous 
donniez à ça le seul sort que ça puisse avoir, 
véritablement digne de ce que c'est :  
un sort signifiant.  
Vous allez trouver un sens à ce mot : « la Flacelière ».  
 



 518

Moi, je mets ça au féminin, comme ça.  
Je ne dirai pas que c'est un penchant, mais enfin ça 
sonne plutôt féminin, « la cordelière », ou « la flatulencelière » ! 
Si ça passait dans l'usage courant :  
 
« Est-ce que tu me prends pour une flacelière ? » [Rires]. 
Ça peut servir par les temps qui courent !  
Ne tire pas trop sur la flacelière !  
Je vous laisse à trouver ça.  
 
Moi, je vous ai toujours enseigné que c'est  
les signifiants qui créent les signifiés.  
Ça m'a fait un peu rêver.  
 
Je me suis aperçu d'un tas de choses, en particulier 
de la complète ignorance d'un certain usage du papier, 
qui évidemment n'a pu se produire qu'à partir du 
moment où il y en avait, du papier.  
 
Avant, on ne faisait pas ça avec un parchemin  
ni avec un papyrus !  
 
On ne sait pas à quelle date, j'ai téléphoné aux 
maisons-mères si j'ose dire, on ne sait pas,  
cet usage du papier, quand il a commencé.  
 
En moins de deux, puisque c'est une question que  
je ne me suis posée qu'à propos du chapitre XIII de Gargantua. 
Quelqu'un pourra peut-être m'informer sur ce sujet.  
 
Enfin, ne vous en servez pas pour ça, je vous en 
donne pas un paquet, je ne vous en donne qu'un à 
chacun. 
 
Mes chers amis, là-dessus je vais vous laisser.  
Je vous fais remarquer que ces papiers sont signés, 
signés, actuellement je n'allais pas mettre ma signature 
sur le dos de ce papier, mais j'ai mis la date.  
 
Sur 191 exemplaires, cette date est de ma main.  
 
Sur les 150 autres, elle est de la main de ma fidèle 
secrétaire, Gloria, qui a bien voulu se substituer à 
moi dans ce… vous savez, ça donne une crampe.  



 519

 
Écrire 151 fois 25. 6. 69, ça a beau être très graphique, 
j'en ai quand même pris la peine. 
 
Là-dessus, si vous avez quelques réflexions à vous 
faire entre vous ou quelque message à me faire 
parvenir, je vous laisse aux mains de la fidèle 
Gloria qui va recueillir à l'occasion ces messages.  
 
Toute personne qui voudra opiner de quelque façon qui 
pourra lui paraître opportune, a encore très 
largement vingt minutes pour le faire. 
 
Quant à moi, je vous dis « adieu » en vous remerciant 
de votre fidélité.  
 
                                                                     [ Vifs applaudissements ] 
 
 
 
 
 
 


