Chantal CBeg:ort

Tsycﬁana(ysw

‘Reffexions. ..

Certitude et étre ?

Leci nest pas une fufie .



Une certitude est un état d’esprit, une disposition de I’esprit, d’un esprit qui adhére sans
réserve a une idée en faisant affirmation, hors du doute, d’un vrai ou d’un faux, mais aussi
d’un vrai-faux ou d’un faux vrai, d’un non vrai, d’un non-faux. La certitude fait caractére
affirmatif a se rapprocher de 1’évidence, mais d’une évidence qui ferait vérité, et de par ce
propos de « La » certitude, vérité unique, absolue. Non d’une vérité qui dirait le vrai, mais
d’une vérité qui exprimerait a la fois le vrai ou le faux comme seule évidence a en inscrire la
conviction qui ne se peut finalement qu’étre subjective puisque dépendante d’éléments
mouvants telle les représentations. Ces réflexions courantes : « J’ai des certitudes, rien que
des certitudes », « Je suis compleétement sur(e) de ceci ou cela ! », sont affirmées, sans doute
possible, a un autre qui ne peut que recevoir ce propos, privé d’ouverture pour y faire
réponse et éventuellement communiquer ses propres réflexions. Cela pourrait nous mener a
confirmer du sujet qui se dit de sa certitude qu’il est probablement attaché, de maniere quasi
obsessionnelle, a cette certitude et, par 1a, a ses représentations, au point de ne pas pouvoir
ou vouloir les remettre en question. Cet attachement semble nous faire révélation d’un
quelque chose issu de 1’économie psychique du sujet qui, par son propos, nous parle de lui,
nous parle de sa relation a 1’autre, et du fait incontournable qu’il est affublé du manque,
manque archaique, le manque originel, et ce, « a jamais ». D’un « a jamais » qui se voudrait
fermer la porte au doute qui autorise le questionnement plutdt que de se voir traversé de
celui qui pourrait ouvrir davantage au dévoilement du sujet et finalement a un étre plutot
qu’un possédant (sa certitude, son manque). S’il pouvait voguer d’une certitude a une autre
au fil de I’expérience et de la réflexion, cela ne lui permettrait-il pas de troquer un état
d’esprit qui se veut de I’avoir, de la possession pour un état d’étre ? Comme nous le
démontrait Descartes en pratiquant le doute excessif, a douter de tout, finalement n’est-il
pas impossible que je ne sois pas tant que je pense étre, donné dans son « cogito ergo

sum » ?

Considérons la notion d’évidence qui détermine une certitude. Prenons I’exemple du jour et
de la nuit qui font une apparente dualité d’opposition. Si je dis que je suis certaine qu’il fait
jour, c’est parce que ma sensibilité oculaire actuelle me renvoie a cette réalité d’un moment
donné qui dans douze heures pourtant ne sera plus vrai : il fera nuit et j’en serai tout autant

certaine. Ainsi donc, il y a une certaine subjectivité dans mon affirmation qui est celle d’un

2



moment donné, a moins d’y accoler des spécifications de lieu, de temps, de sujet... De plus,
je ne suis certaine qu’il fasse jour qu’ici et maintenant dans cet espace temps, car au méme
moment dans d’autres lieux de la planéte, il fait nuit ; et cela j’en suis tout aussi certaine.
Ainsi donc, ’affirmation, a faire évidence, du moment ne peut étre porteuse d’une vérité,
mais de vérités selon qui I’affirme, comment il le fait et ou cela se passe, selon un monde de
représentations et le regard accordé a la chose a un temps T. cela laisse a penser que des
certitudes qui se voudraient et seraient dites inamovibles appartiennent a la rareté et qu’il y

aurait une certaine notion de I’éphémere.

Ceci permettrait une controverse sur une mode sociétale actuelle qui laisse a faire naitre une
certaine dictature dans la culture du vrai qui serait ['unique et seule vérité : la vraie vie, la
vraie dépression, une vraie dépendance, une vraie liberté, « je posséde la vraie vérité »...
sans d’ailleurs autre forme d’expression, de déclinaisons, de questionnement sur le sens
ainsi donné au substantif qui I’accompagne. Qu’est-ce qu’une vraie vie ? La vie ne se suffit-
elle pas en tant que telle pour qu’on est besoin de la juger en plus vraie ou fausse ? Existe-t-
il des vies fausses et que seraient-elles ? Comment s’exprimeraient-elles ? Que dire d’une
vraie vérité ou d’une vérité vraie ? Une vérité pourrait-elle se dire du faux et rester vérité ?
C’est en quelque sorte accoler a une certitude le concept de vérité qui semblerait vouloir
rendre définitive 1’affirmation d’un jugement tranché, n’appelant aucun questionnement
autre sur celle-ci ou controverse d’un autre. Ne serions-nous pas la dans une dictature du
vrali qui ferait la pensée uniformisée pour tous, a rendre absente la critique, le doute,
vecteurs de la réflexion ? Ce serait I’ére du jugement unique. Par ailleurs, ce qui pourrait
étre une vraie vie pour ’un pourrait étre une vie fausse pour un autre, mais qui en aurait tout
autant la certitude d’une affirmation qui se traduirait forcément de I’expression du sujet au-
dela de cette manifestation. Ainsi donc nous pouvons constater que 1’affirmation d’une
certitude est de I’ordre de la conviction subjective. Autrement dit, détenir, posséder une
certitude semble vouloir communiquer a I’autre une vérité dite absolue, mais au-dela elle
fait révélation des représentations du sujet, a ne pouvoir en étre que de I’éphémére, bien loin
d’une vérité absolue et inamovible qui néanmoins reste soutenue par le sujet. Ne serait-il

pas plus plausible de penser qu’une certitude ne s’immobilise que du mouvement né des



représentations du sujet, forcément d’une logique fantasmatique, faite d’illusions et issue de

I’imaginaire et non de la réalité ?

Prenons cet autre exemple a partir d’'une double expression « rentrer » et « sortir » qui
donne deux notions d’espace, linguistiquement, grammaticalement et selon 1’usage courant
que ’on pourrait nommer selon les représentations que 1’on est habitué a en avoir. Si nos
deux espaces sont une maison et un jardin, les verbes seront couramment utilisés avec le
substantif dit correspondant : rentrer dans ou a la maison, sortir dans le jardin. En fait, pour
rentrer dans la maison cela suppose que je sois dans le jardin et que je veuille aller a
I’intérieur de la maison. Mais en méme temps la maison est extérieure au jardin puisqu’il
s’agit d’un autre espace. Quand je suis a la maison et que je parle du jardin, celui-ci est de la
méme maniere extérieure a la maison et je pourrai tout aussi bien dire que je rentre dans le
jardin, bravant ainsi toute convention du possédant la connaissance, mais d’une
connaissance apparente de 1’absolu, puisque dénuée d’une ouverture a une autre
représentation du soi et du monde extérieur. Nous voila pourtant avec une nouvelle évidence
qui selon un regard différent offre une réflexion autre. Par contre, cela peut nous ouvrir au

champ de la croyance.

Deés le « je suis sure » pos€, nous ouvrons a un monde exempt de questionnement autant que
de raison, celui de la croyance qui peut s’apparenter de la superstition. Quel que soit le
champ, religieux, politique, scientifique, croire semble s’appareiller d’un défaut de
réflexion, de démonstration. D’une croyance fondée davantage sur des désirs immédiats,
quasiment de type pulsionnel, et non systématiquement analysés. Par exemple, a regarder le
monde, nous constatons que nous n’en sommes pas les auteurs. Nous basculons alors dans
la croyance qu’il ait été créé par d’autres, un ou des étres supérieurs a nous, des dieux, un
dieu. Nous voila plongés dans un anthropocentrisme qui autorise forcément
I’anthropomorphisme, ne pouvant concevoir ces étres qu'a notre image, étant nous-mémes
forcément de la représentation, et méme si ceci est traduit contradictoirement par « ’homme
est fait a son image », ce qui anthropomorphisme plus encore ce dieu en lui accordant de
posséder les mémes représentations de ses créatures. Tout a nos objectifs, nous imaginons
que ces étres poursuivent aussi des objectifs et nous leur rendons des cultes pour les

remercier et s’attirer leurs faveurs tout comme nous aimons nous-mémes étre honorés.
4



L’illusion serait d’imaginer que tout fonctionne comme nous en vue d’une intentionnalité
spécifique, ce qui reviendrait a faire délirer le monde extérieur avec nous. Ainsi donc, celui
qui rend un culte a son dieu pour qu’il lui accorde des faveurs est forgé dans la croyance qui
fait superstition, mais il fait certitude du contraire et d’avoir raison, d’étre dans le vrai. Sa
croyance est pour lui une évidence qui fait vérité. Plus, d’une vérité qui prévaudrait sur tout
autre dans un retour a un dogmatisme qui fait corollaire de la dictature a penser, a croire,
dictature du vrai : je détiens la vérité. Mais la puissance de I’illusion conduit & se demander
si la certitude ne fait pas alors masque a une ignorance plus profonde en relation avec ce qui
reste inconnu de nous-mémes. Pouvons-nous vraiment affirmer sans réserve la vérité ou la
fausseté de quelque chose ? Sommes-nous si slirs de nous connaitre suffisamment bien pour
projeter au dehors de nous ce dont peut-€tre nous sommes porteurs, voire responsables ?
Nous n’avons effectivement pas créé le monde extérieur, mais nous y participons a chaque
instant. Le doute n’a pas de place dans la foi a se dire qu’il existe un dieu qui ne peut
s’ajuster de I’anthropomorphisme puisqu’il reléve de I’inconnu. En cela, la foi est. Elle est
de I’étre et non de I’avoir. Par contre, ce monde que nous ne possédons pas -méme si
certains se submergent de possessions-, nous pouvons y vivre, y étre, le mieux possible.
Nous pouvons y €tre et en étre de son appartenance, nous mettant face a notre évolution en

tant qu’étre dans ce monde.

C’est une certitude et c’est parce que c’est une certitude qu’il est incontournable de douter.
Cette certitude n’est pas le vrai ni le réel, mais elle est nommée du vrai, seule vérité,
simplement comme un fait de rassurance, de compensation, de substitution au manque, a la
finitude qui envahissent notre vie de faire nous ¢loignant de I’étre. Celui qui dit que sa
certitude est le vrai, ou la plupart du temps 1’image d’un vrai, cela pourrait tout aussi bien
étre un faux qui ferait vrai. Cela nous entraine a nous demander si cela ne releéverait pas
forcément une apparence en attente du dévoilement d’une vérité autre. Autre chose qui
serait 1’expression d’un au-dela ce dire de certitude et qui mettrait en cause non la
possession du vrai, mais I’accessibilité possible a I’étre en prenant en compte non plus ce
qui est dit, mais qui le dit, comment il le dit, quels sont ses attentes a le dire, quelles

intentionnalités se cachent derriére le miroir du dire... ?



Dans I’expérience analytique, on entend des certitudes et des doutes qui font certitude. Le
sujet ne doute pas de sa souffrance, il est dans I’affirmation de choses qui font évidence
pour lui qui se trouve enfermé dans sa névrose, dans sa psychose, méme si, en réalité, il
n’en sait rien, de ses souffrances ou de lui-méme. Il fait certitude de ses fantasmes et
illusions, de ses délires ou hallucinations méme s’il n’en a pas conscience, ni de ce qu’il dit
ou en dit, et ce avant longtemps vers la fin de son analyse. I fait évidence de son dégott, de
sa haine de I’autre qu’il rend responsable de tous ses maux, en place de cet Autre, qu’il ne
peut reconnaitre, mais qui en a connu de lui comme objet de désir a le maintenir assujetti
dans la dimension phallique. Ses certitudes jetées, de maniére incongrue et inattendue, a
I’ Analyste en place de I’ Autre, font substitution, un moment du temps qui ne passe pas de la
séance analytique, de ce qui ne pit alors étre dit naguére d’une parole confisquée par le
désir désirant envahissant de I’Autre. Parfois, c’est le doute permanent, comme chez
I’obsessionnel, qui fait certitude de 1’état d’impossibilité a €tre et qui se cantonne de
maniere oppressante dans le faire répétitif d’une compensation qui ne trouve pas sa fin sinon
d’une finitude intolérable, inacceptable, non gérable. L’expérience analytique peut permettre
au sujet de sortir en lui, en parvenant I’extrusion de ce qui vient de I’inconscient, tout en
rentrant au dehors vers ’autre, de maniere a découvrir les limites, les repéres structurants
qui lui furent refusés par la confiscation de la parole qui se prolonge dans la reproduction de
ses tocs. Le langage par la parole est I’¢lément primordial fondamental structurant du fait
de la possibilité qu’il offre de faire cette extrusion de signifiants issus de I’inconscient qui
reste autrement inaccessible. Le langage seul fait certitude sans doute, sans a douter. Il
s’appartient de 1’étre et lui donne la voie a cheminer pour se reconquérir vers son étre, pour

se réapproprier a soi-méme de ce qui fit confisqué dans 1’enfance.

Ainsi donc, la certitude ne peut étre une garantie de vérité, en tous cas pas de la vérité, de
par sa dimension subjective, représentative et projective. Elle ne dit pas ce qui est dit. Elle
est le dire d’un sujet qui est autre au-dela de I’apparence de ce dire. Elle est liée aux
représentations du sujet qui font mouvement au fil du temps et, de ’imaginaire, peuvent
I’entrainer dans 1’illusion, voire le cantonner dans un dogmatisme qui s’acoquinerait de la

toute-puissance nous ramenant la encore a I’économie psychique du sujet. Ce qui fait
6



évidence doit nous faire penser a douter de ce quelque chose qui semble si rassurant a croire
qu’il est totalement vrai pour soi voire avec une certaine projection d’universalisme. Et
voila ce « totalement » qui nous relie a la volonté d’absolu faisant fixation a 1’¢re orale en
toute-puissance que 1’analysant doit s’évertuer a reconnaitre en conscience afin de faire
rupture avec la relation fusionnelle que cherche a perpétuer 1’Autre. Le questionnement
semble le meilleur outil a faire rupture avec nos convictions d’une structuration psychique
non avérée dans I’infans. Si je doute, je reste dans le mouvement de la pensée et je peux
continuer a évoluer et, dans le champ de la psychanalyse, a avancer vers une fin d’analyse
apres que le sujet se soit « encontré » comme étre au point de traverser le je suis vers le je

est...

Novembre 2017



