Clantel Bellirt

@W;@

Du chaos, de la folie

"Le Grand Masturbateur", Salvador Dali, (1929).
Huile sur toile, 110 cm x 150 cm. Madrid, Museo nacional centro de arte Reina Sofia. (SALVADOR DALI,
FONDATION GALA-SALVADOR DALI/ADAGP PARIS 2012)



Et si comme fou, chacun participait un peu de la folie et/ou du chaos ?

Le chaos vu comme état d’enchevétrement, d’amalgame d’objets nombreux et hétéroclites,
d’objets confus et désordonnés nous laisse a penser a la cosmogonie qui donne du chaos,
dans son concept gréco-latin, I’image d’une confusion initiale, indifférenciée et informelle
de la matiere et des éléments, antérieure a I’organisation du monde par I’intervention divine.
Dans un sens plus large, nous parlerons de chaos des lors que quelque chose semble
inorganisé, désordonné, confus, parfois obscur et appelle a une mise en ordre, une
structuration qui suit ainsi le chaos préexistant. Nous parlons ainsi du chaos qui regne dans
une picce avant son aménagement, d’une vie chaotique vécue dans I’errance, d’un chaos
apparent de la pensée qui dénote déja le fondement indéfini, désordonné de la structure
psychique du sujet. Nous arrivons ainsi a ce qui fait écho du chaos dans 1’économie
psychique d’un sujet, I’inconscient, a démasquer a travers I’expérience analytique qui
s’avere étre un outil pour structurer, réordonner 1’ére psychique. C’est ainsi faire bascule
d’une structure de 1’inconscient qui ferait chaos dans un avant I’extraction des signifiants
qui en disent. Bien que structuré comme un langage, I’inconscient reste a étre démasqué des
lors qu’il se pose dans la parole dans le cadre de I’expérience analytique. Sans 1’extrusion de
signifiants, le chaos fait lit du mode de fonctionnement du sujet, jusqu’a possiblement le
mener a la folie, a la psychose en le faisant voguer jusqu’aux confins des délires, des
hallucinations. De la folie, nous pouvons apprécier ce qu’il en est de ’exces, corollaire la
plupart du temps de violence exprimée sous moult formes. Cela dans des comportements
chroniques qui s’allieraient a des troubles mentaux jusqu’a la psychose, a type bipolaire par
exemple, qui voit I’alternance de phases excessives d’excitation et de dépression. Ou encore
dans des états passagers de troubles intenses d’exaltation causés par une forte émotion ou un
sentiment violent assimilé a un acces de folie. Mais aussi, dans le sens d’un comportement
qui s’écarterait du raisonnable aux regards de normes sociales ; le hors-norme est désormais
considéré comme 1’expression d’un trouble de ’esprit : penser autrement, vivre autrement...
releve de moments de folie passagere ou durable ; ce hors-norme qualifié d’erreur,
d’illusions, rapportées seulement a des désirs déraisonnables, excessifs ou exclusifs qui ne
peut avoir lieu dans une société qui fixe les normes. Et enfin, dans le champ psychanalytique

d!une structuration psychique qui ne peut faire le sujet resté fixé a 1’ére de la toute-

2



puissance... sous peine de névrose, de folie, de psychose, d’une vie hors la réalité qui fait

passage forcément de la période cedipienne.

Serait-il si incongru de vouloir quelque peu faire lien des concepts de chaos et de folie ? La
folie ne serait-elle pas, entre autres, dans I’économie psychique, les restes du chaos originel
de la vie psychique, et spécifiquement de ceux de I’ere de la toute-puissance emplie de la
violence des pulsions qui déchirent, des pulsions qui font réegne du déraisonnable, du
désordonné voire du hors réalité... De cette folie dont nous parle Michel Foucault (1) qui,
du Moyen-Age jusqu’au XIXe siécle, effraie tant, en place d’autres maladies qui elles aussi
faisaient peur et appelaient I’exclusion : la Iepre, la syphilis. Si effrayante qu’on 1’enferme
et que la structure qu’est I’internement reste une tentative fragile pour établir un dialogue
entre folie et déraison. La folie en esquisse ne serait-elle pas qu’une histoire de limites, au

méme titre que le chaos, d’une toute-puissance qui ferait non sens ?

De ce chaos originel qui préexistait le monde dit bien ordonné tel que nous le connaissons,
« bien rangé, bien normé » par I’homme, aprés avoir été organisé par 1’Etre divin, persiste
aujourd’hui la cosmogonie, science qui cherche toujours plus loin a expliquer la formation
et I’évolution de 1’Univers, la formation des corps célestes et particulierement du systeme
solaire. Subsiste aussi depuis les années 60 la théorie du chaos avec son escorte de querelles
et de conflits qu’elle génere entre ceux qui optent pour le déterminisme et ceux qui pronent
I’existence seule du hasard. Le propos ici n’est pas de reproduire ou remettre en question
cette théorie du chaos. Il s’agit d’en peindre quelques grandes lignes pour nous permettre de
nous avancer sur la barque de ce chaos entrainé dans les sciences, mais aussi dans les arts,
sans oublier le champ psychanalytique et métaphysique. Nous en viendrons ainsi donc a
nous questionner sur un artiste psychotique comme Dali, précisément ici a sa période
surréaliste, -mais finalement aussi dans toute son ceuvre-, pour en dire sur le chaos, la folie
ou le génie qui s’existent et/ou cohabitent dans ses peintures et en 1’homme forcément, en
1’Etre lui-méme sur le plan de son économie psychique, dés lors que I’on porte un regard a
la lorgnette du champ de la psychanalyse.

Des le XVlIIe siecle, les mathématiques de Newton réussissaient a définir le mouvement par

une équation différentielle qu’il suffisait de résoudre pour déduire la trajectoire d’un corps
3



amenant a déterminer le mouvement des masses d’air de I’atmosphere en météorologie,
mais aussi le mouvement des planetes, des cometes, des marées... Il fut alors crédible qu’il
devint possible de « prédire I’avenir », en tous cas le mouvement des marées. A la suite de
Newton, les mathématiciens ont élargi les applications du calcul différentiel. C’est ainsi
qu’en traduisant en équations différentielles le mouvement de divers corps (propagation du
son, de la chaleur, des fluides...) les mathématiques allaient permettre de prévoir leur
comportement. C’est alors le triomphe de la mécanique newtonienne ou le futur devenait
bien prévisible, a-t-on pensé tout d’abord. D’ailleurs, les mathématiciens et philosophes de
I’époque pensaient que le hasard n’existait pas. Pour eux, I’Univers était régi par des lois et
tout n’était qu’'une question de calcul. L’avenir devenait prévisible, en théorie du moins. Le
temps serait aussi prévisible que le mouvement des planetes, un vrai mécanisme
d’horlogerie. Mais il apparut alors que les équations théoriques ne pouvaient étre résolues.
Ils s’appliquerent donc a les simplifier en les « linéarisant ». C’est Edward Lorenz,
professeur de mathématiques au M.I.T - de ces savants distrait, incompris et génial -, qui en
1961 a préféré choisir délibérément la compréhension aux dépens de la prévision, s’ouvrant
ainsi au savoir toujours a en connaitre davantage plutdt qu’a des prévisions de I’avenir
finalement tres aléatoires. Pour ce faire, il a établi un systeme d’équations différentielles tres
simplifiées avec seulement trois variables qui permettaient de déterminer 1’évolution de
masses d’air. 1l travailla pour ce faire avec un des premiers ordinateurs pour parvenir a
démontrer que le temps sera toujours imprévisible : une différence minime dans les données
initiales de son modele pouvait provoquer des différences majeures dans les prévisions
météorologiques a moyen terme. Il explique cela par I’image du papillon : un battement des
ailes d’un papillon au Brésil peut déclencher une tornade au Texas. Ainsi donc, une donnée
infime, imperceptible, peut, si elle est amplifiée de proche en proche, aboutir a une situation
météorologique completement différente de celle qui avait été calculée sans tenir compte de
cette donnée infime. En théorie donc le modele fonctionnait, mais en pratique, pour que le
résultat concorde avec I’évolution de la météo, il fallait tant de données et qu’elles soient si
précises que I’avenir météorologique s’est avéré incalculable. Autrement dit, chaque
phénomene physique a son « horizon de prédictibilité ». Pour la météo, les prévisions fiables

ne peuvent dépasser une semaine, et encore. Pourrait-on dire par la qu’il avait démontré

4



qu’a long terme c’est le chaos ? Or, ce que I’on ne peut calculer n’est pas forcément
chaotique. Continuant a affiner ses recherches, il a découvert un autre phénomene que celui
de la sensibilité aux conditions initiales, celui des « attracteurs étranges » : quel que soit le
point de départ de s, y, z, et méme s’ils étaient tres proches, la seconde trajectoire diverge de
plus en plus de la premiere et va elle aussi s’enrouler autour des deux boucles. Le systeme
semble irrésistiblement attiré par les deux boucles des ailes de papillon, autour desquelles il
tournait et retournait, apparemment au hasard, mais sans jamais couper sa trajectoire. La
visualisation de cette évolution ne peut se faire que dans un espace a deux ou trois
dimensions correspondant aux variables les plus intéressantes de I’espace des phases.
Notons que de cette idée, Poincaré développa une nouvelle branche des mathématiques, la

topologie.

Ces schémas nous acheminent par ailleurs sur la voie d’un questionnement quant a
I’expression de leurs formes. Au-dela de Lorenz qui parlait de celle des ailes d’un papillon,
ne pourrions-nous pas y voir une espece d’ordonnancement autour de ce qui serait une
répétition de 8 couchés symbolisant I'infini, oo ? Et des lors qu’il s’agit de 1’infini, cela ne
fait-1l pas encore 1a corollaire de I'imprédictibilité, la prévision étant davantage de 1’ordre
du fini, de la finitude ?

La théorie du chaos, apparait donc au début des années soixante (2) en météorologie et
paradoxalement elle a posé voire imposé I'imprédictibilité ; elle s’est rapidement étendue, a
peu pres, a toutes les sciences. Certains y voient une révolution scientifique d’une
importance identique a I’apparition de la mécanique de Newton, de la relativité d’Einstein
ou de la mécanique quantique. Certains y voient des enjeux fondamentaux qui relevent tant

de débats scientifiques, philosophiques que théologiques : déterminisme et/ou hasard.



D’une théorie du chaos a I’enjeu déterministe ou du hasard, nous pouvons aussi nous glisser
dans les peintures surréalistes ou flamandes, entre autres qui en disent du chaos. Emparons-
nous, I’espace d’un instant, du « Le grand masturbateur » de Dali (3). De cette peinture,
Dali maintiendra toute sa vie que la morphologie du Cap de Creus fiit le modele du visage
tourmenté ainsi représenté : «Dans ces lieux privilégiés, on touche presque la réalité et la
dimension sublime. Mon paradis mystique commence dans les plaines de I’Emporda, il est
ceint par les pics de la chaine des Alberes, et atteint la plénitude dans la baie de Cadaqués.
Ce pays est mon inspiration permanente. Le seul endroit au monde, aussi, o je me sens
aimé. Quand j’ai peint ce rocher que j’ai intitulé Le grand masturbateur, je n’ai fait que
rendre hommage a ’'un des jalons de mon royaume et mon tableau était un chant a l’un des
Jjoyaux de ma couronne (4). » Cela releverait presque d’un déterminisme que de reproduire
régulicrement des lieux aimés au point d’y projeter son propre visage. Mais n’en est-il pas
aussi d’un certain hasard chaotique des lors qu’une peinture releverait tant de I’intuition que
de I’expression de sa pensée, de ses désirs. D’autres veulent associer ce tableau a I’ceuvre de
Jérome Bosch, le jardin des délices, toile que Dali connaissait fort bien pour 1’avoir
contemplée personnellement au Musée du Prado a Madrid, a 1’époque ou il y étudiait.
(Euvre majeure de la peinture flamande (autour de 1502), c’est un bijou d’inventivité, de
créativité, de chaos et de folie aussi. Ce triptyque qui représente le Paradis, le jardin des
délices et I’Enfer est d’'une complexité incroyable sur lequel Dali aurait pu s’appuyer pour
sa propre peinture, sans en avoir réellement conscience. « Le grand masturbateur » est sa
premiere contribution au surréalisme en 1929. Nous avons affaire ici a une figure
métonymique. En gros plan, une grosse téte au teint cireux, dont le nez touche le sol, forme
d’autoportrait qui le représenterait et expression d’une partie de sa vie la plus personnelle et
intime. Cette peinture est le fruit a la fois de son amour pour Gala et de sa découverte de la
psychanalyse par le livre de Freud « L’interprétation des réves ».

Comment au premier abord ne pourrait-on pas penser au chaos ou a la folie en regardant
cette peinture de Dali qui, des le titre, nous parle sexualité, d’une sexualité qui ne pourrait
étre que chaotique chez Dali. Mais justement, cette sexualité adulte et infantile qui transpire
dans cette peinture ne nous porterait-elle pas plutdt a croire au génie de 1’auteur d’avoir

ainsi pu transposer, sublimer, tels les signifiants d’une parole confisquée, I’expression de sa

6



sexualité ; le pinceau, en place de la parole sous cette forme restituée (bouche bridée sur le
tableau) ferait transmission sur la toile d’une chaine de signifiants ! Le chaos manifeste,
cette sorte de folie perceptible se signe de la réunion d’éléments si dissemblables qui
menent pourtant au méme, le peintre. Tous ces détails, semblant jetés ainsi péle-méle, ne
signent-ils pas justement une forme de génie de Dali a réussir a reproduire, possiblement
consciemment, une part importante de ses angoisses concernant la femme et sa sexualité
profonde?

Les divers éléments prennent place d’un horizon a I’autre qui divise I’espace en deux parties
inégales, disposition qui nous rappelle les toiles de Giorgio de Chirico. Dans la partie
supérieure plus importante, un ciel bleu et limpide, en bas un terrain aride. La partie centrale
de la toile est occupée par ce visage qui donne son titre au tableau et dont Dali en disait
qu’il le représentait : « Il représentait une grosse téte, jaune comme de la cire, aux joues trés
rouges et aux tres longs cils, avec un nez imposant pressé contre terre. Ce visage n’avait
pas de bouche et, a la place, était accroché un énorme criquet. L’abdomen du criquet se
décomposait et regorgeait de fourmis. Quelques-unes de ces bestioles allaient et venaient
dans l’espace qu’aurait dit remplir la bouche inexistante du grand visage tourmenté, dont
la téte s’achevait par une architecture ouvragée dans le style 1900. Cette toile s’intitulait Le
grand masturbateur ». L’extrémité du visage se transforme donc en architecture de style
1900 ou I’on distingue un buste féminin aux yeux clos et un morceau de corps masculin.
Dans le bas de la toile, on remarque trois groupes de personnes. Au premier plan, un couple
enlacé, dont I’un des personnages est un rocher anthropomorphe ; au second, une silhouette
qui évoque celle d’un jeune homme marchant vers 1’horizon. Le dernier groupe, visible a
I’arriere-plan, en treés tres petit, se compose d’un enfant et d’un homme ; I’enfant présent
souvent dans ses toiles est lui enfant observateur. Toutes ces figures qui projettent des
ombres tres nettes et découpées sur une surface de terre desséchée d’un vert grisitre sont
situées dans un espace ambigu qui pourrait rappeler les espaces peu profonds que

construisait Joan Mird, et ou, a partir de 1’horizon, les images semblaient flotter.

Du point de vue de la psychanalyse est possible une lecture a plusieurs strates qui laisse

apparaitre de ces éléments du semblant une symbolisation de I’inconscient de Dali, chaos

7



originel ol regne une folie en rapport avec le déni de son identité et la forclusion du Nom-
du-Pere d’autre part. C’est sa propre « forme », I'unité de son image qu’il cherche a
reconquérir par ses créations. Cette grande téte, plongée comme en plein réve laisse se
dérouler une scene entre un homme et une femme, tel un préliminaire a une fellation
traduisant une certaine sensualité érotique brisée par des apparitions plus proches du
cauchemar que du réve : des filets de sang sur les cuisses de I’homme, les veines apparentes
du visage féminin, le criquet a 1’estomac couvert de fourmis, ainsi soumis au désir des
fourmis a symboliser ainsi probablement la peur du sexe qu’éprouve Dali. Mais aussi, sa
relation a une parole confisquée, d’une fixation en période précedipienne a 1’¢re préstade du
miroir ou le sujet est sensé s’approprier son Je le portant a se reconnaitre de 1’unité, d’autant
plus qu’il en est fait symbolisation. Il en fit la recherche constante a travers la création de
ses toiles qui selon certaines périodes font penser a la morcellisation de 1’oralité. Enfin,
représentation de 1’autorité qui ne peut que faire peur, tel son pere forclos dans la réalité.
Relation a la femme qui reste a distance méme s’il dédie ce tableau a sa muse nouvelle a
I’époque, Gala qui deviendra sa femme et celle qui I’empéchera de sombrer dans la folie.

Féru de Freud, Dali applique ses idées et expose sa personnalité, ses peurs et ses obsessions
sexuelles. Enfant, il cherchait a se prouver qu’il existait, qu’il n’était pas le simple
remplacant de son grand-frere décédé. Il fut tres turbulent et taxé de folie jusqu’a
commencer a peindre vers 1’age de 6 ans quand le génie qu’on lui préta alors I’emporta sur
la folie dans laquelle il aurait pu étre confiné. Mais, le probleme de la folie n’est-il pas
inséparable de la question posée par le sujet sur son identité voire sur sa sexualité infantile ?
Lorsqu’il fat adolescent, son pere était persuadé que son fils avait la syphilis et il lui montra
les 1ésions causées par cette maladie. La réaction de Dali ne put étre que le rejet du sexe, du
sexe de l’autre, le maintenant dans I’¢ére de la masturbation, directement liée a la petite
enfance. En ce sens, I’expérience que Dali vit durant I’été de 1929 est révélatrice ; il la
raconte ainsi dans la Vie secrete : « Dés mon arrivée a Cadaqués, j’ai été emporté par le
reflux de mes années d’enfance. Les six ans de baccalauréat, les trois ans a Madrid et le
voyage que je venais de faire a Paris, tout a brutalement reculé, tandis que les fantaisies et
les représentations de ma petite enfance reprenaient victorieusement possession de mon

cerveau » (5)



Au-dela de cette peinture et d’une analyse premiere, I’ceuvre de Dali donne 1’expression de
sa paranoia profonde. Le destin narcissique de Dali trouve une explication dans
I’acharnement qu’il a a se construire une image, la sienne spéculaire qui lui a fait défaut.
C’est sa propre forme, I’unité de son image qu’il cherche a reconquérir dans ses peintures.
Privé du signifiant paternel, probablement par I’omniprésence de ce frere mort le maintenant
dans I’exclusion, il vogue sur les flots aliénés et délirants d’un dehors « Autrifié ». La
forclusion du Nom-du-Pere fait symbolisation du phallus a ne pouvoir en étre et le réduit a
un point de jouissance angoissée d’€tre avalé par I’ Autre, ce qui peut expliquer sa peur des
femmes, ces inconnues. Cette jouissance en exces lui revient de toutes parts. Elle livre son
corps en défaut d’attache symbolique a un éparpillement morcellisé dans le monde dans
lequel il se confond et se dissout, se reflétant dans le miroir vide des choses, tel Narcisse qui
se noie dans son propre reflet : « Mon corps comme mon esprit vivait dans le mou et
I’ambigu et j’existais aussi bien dans les objets que dans les paysages. Mon espace
psychologique n’était pas cristallisé en un corps, mais au contraire, épars dans un espace
indéfini, suspendu entre ciel et terre. [...]. A travers (mon corps) je passais comme dans un
trou de l’irréel » (7).

C’est des les années 1930 que le theme de I’image double, voire multiple s’installe avec la
méthode paranoiaacritique. Il fait sublimation de sa recherche identitaire et de sa folie en
percevant dans une image anodine une autre image qu’il utilise comme support pour
troubler la réalité et le sens de la toile. Ainsi donc, il semble possible de faire lien en ce sens,
par la sublimation, du chaos régnant dans I’économie psychique d’un psychotique tel Dali, -
mais nous retrouvons cela aussi dans le génie du Président Schreiber ou dans I’Homme aux
loups- (6) ou ces écrivains surréalistes de sa connaissance. Ne pourrions-nous dire ainsi que
telle sublimation artistique peut favoriser, par une créativité quasiment de génie, la mise en
silence des délires et des hallucinations, pour un temps en tous cas, jusqu’a une prochaine
toile ?

Il se veut le simple spectateur d’un monde qu’il aimerait idéal, purgé de toute sexualité et de
toute angoisse : un monde de mesure et de proportions. Dans « le grand masturbateur », la

tentation de la fellation, d’un érotisme apaisé€, se voit menacée par de curieux €léments qui

9



viennent figurer la brutale dissolution d’une harmonie éphémere, telle par exemple les
veines apparentes sur la femme ou la cuisse de ’homme. C’est sa rencontre avec les
surréalistes et Gala qui le sortiront de 1’impasse des pulsions partielles et des processus
primaires qui submergent le champ de sa conscience. La peinture comme activité acharnée
et la masturbation frénétique sont les seuls recours pour le faire échapper a un gouffre
incestueux et se débarrasser de cette jouissance insupportable qui I’envahit, le menant a une
folie qui pourrait devenir sans retour. « Le grand masturbateur » est une peinture qui fait
ancrage de ces rencontres qui lui apportent une certaine stabilité pour lui éviter de sombrer
dans la folie, menacante depuis toujours. Chaos, folie, psychose sont des états qui flirtent
ensemble chez lui, d’une économie psychique qui, telle le funambule, avance sur le fil qui
sépare de la réalité avec des mouvements de va et vient qui empéchent la tranquillité,
comme font reflet ses toiles. Leur point commun est qu’ils éloignent d’une volonté de toute-
puissance a vouloir tout contrdler. La victoire de Dali est non de contréler, mais d’avoir
réussi a exister grice a I’art, en s’arrachant a un chaos informe de délires de paranoia avec
pour seul destin alors possible, la folie, : « Auparavant, je confondais vraiment le délire et la
réalité. Ma fonction de réalité était altérée. Ma structure fondamentale est toujours celle
d’un grand paranoiaque. Mais je dois étre le seul de mon espece a avoir dominé et changé
en puissance créatrice, en gloire et en joie, une aussi grave maladie de [’ esprit. »

Avoir conscience de ce qui se joue, comme Lorenz avec la théorie du chaos ou comme dans
I’expérience analytique, et qui releve de la finitude, de I’incomplétude, donne le pouvoir de
toujours chercher a en connaitre davantage du savoir, en tenant a distance cette volonté de
toute-puissance qui reste illusion a n’en étre rien de la réalité, sinon de rester enfermé dans
les jupes de 1’objet a. Des béquilles telles la sublimation, dans les arts, dans les sciences, ou
dans les croyances religieuses, sont I’expression d’un ancrage profond dans une réalité
toujours en mouvement, toujours a venir, toujours a se définir, d’un questionnement qui n’en

finit pas de ne pas faire fin.

(1) Histoire de la folie a I’dge classique, de Michel Foucault, 1972, Editions Gallimard.

(2) Découverte de la Théorie du chaos en1961 dont 1’écrit est paru en 1963.
10



(3) S Dali, « Le grand masturbateur », premiere contribution de Dali au surréalisme,
mouvement qu’il rejoint en 1929. année d’exécution de cette toile. Exécutée durant 1’été
1929, elle est exposée lors de la premiere exposition personnelle du peintre a
Paris, a la galerie Goemans, sous le titre de Visage du grand masturbateur.
(4)Dali, S., Confessions incontestables a Obra completa, Textos autobiograficos 2.
Ediciones Destino, Fondation Gala - Salvador Dali, Barcelone, Figures, 2003, p.
463.
(5) Dali, S., La vida secreta de Salvador Dali, a Obra completa, Textos autobiografics
1. Ediciones Destino, Fondation Gala - Salvador Dali, Barcelone, Figueres, 2003,
p. 597.

(6) Freud, « Cing psychanalyse ».

(7) S. Dali, Comment on devient Dali, Robert Laffont, 1973.

11



