Chantal Belfort
Psychanalyste

‘En Dire...

Finitude ...




Pour certains la finitude serait due a un aveuglement intellectuel et a une propension a la conclusion
hative. La délimitation du concept de finitude pourrait alors bien provenir d’un usage abusif du
langage et d’une apparence de limitation plutdt que d’une limitation réelle. Plus encore, il pourrait
méme s’agir d’un concept qu’il faudrait qualifier d’arbitraire. Si pour Kant, la finitude, comme
passivité de la sensibilité, devient ce par rapport a quoi I’Absolu est relativisé, 1’ Absolu n’est plus, -
comme c’est encore le cas chez Descartes-, le fait premier par rapport auquel la finitude prend sens.
En raison de la structure finie de la connaissance humaine, il n’est plus qu’une idée et non une
réalité premicre. Tandis que pour Descartes, la finitude s’assemble de 1’incapacité pour ’homme de
connaitre et d’agir en adoptant le point de vue de Dieu, de I’impossibilit¢ d’échapper au champ de
I’humain et d’appartenir a une communauté régie par des lois absolument valables. Bref c’est la
prise en charge d’une existence forcément risquée, car privé de toute caution divine. Ainsi donc,
par 1a méme Descartes serait I’un des penseurs de la finitude. Si pour Hegel la dialectique identifie
le fini et I’infini et permettrait une réalisation du Savoir absolu, Kojéve au contraire infinitise le
désir, mais le restitue a 1'étre fini par excellence ; I'étre acquiert sa liberté en désirant sa mort donc
principalement en prenant conscience de sa mort. Pour Lacan, quant a lui, penseur du primat du
symbolique, il n'est nul besoin de conscience de soi ou de conscience de la mort, car le désir de
mort lui-méme se réduit a un désir de 1'Autre (« le désir de 'homme est le désir de I’ Autre ») : 1l est
donc forcément inconscient. Pour lui, la finitude n’est pas rapportée a la mort et a 1'angoisse de la
mort, mais d'emblée a la naissance. En fait, les questions du sujet et du réel sont ici soulevées. Qu’il
y ait conscience ou pas, 1I’étre un jour ne sera plus. La mort, seule certitude, sera sa compagne ou
son adversaire de vie, ou encore fera partie d’un déni par I’habitude d’une volonté¢ de toute-
puissance. Selon I’image qu’il en aura, selon ses représentations, le Sujet (de I’Inconscient) qui est
du parlétre n’a alors d’autre choix que de dire ou de se nourrir de ses angoisses dans une
impuissance a vivre, a étre. Il peut aussi faire le choix d’en apprendre toujours plus d’un savoir qui
échappe, mais qui lui donne I’impression d’une meilleure gestion de vie vers ce moment ultime qui
finit I’étre -ou qui est de 1’étre fini-, la mort. Finalement, comme le disait Jacques Lacan, I’étre en
est de la finitude, du pas-tout et celles et ceux qui ont eu a démordre de 1’expérience analytique en
ont regu un savoir acceptable, sinon du savoir absolu, qui lui permette d’entrer en puissance d’eux-
mémes bien qu’étant du fini.

De I’'image...

Dans toutes ces assertions, chacun en est de ses représentations pour en dire du concept de finitude
dans le champ de la conscience. Une réalité subsiste avec la psychanalyse et I’expérience analytique

qui rendent compte de la réalité en inconscient. A sa naissance, 1’étre, de quelque espece qu’il soit
2



(végétal, animal, humain), est fondamentalement marqué de 1I’empreinte des limites qui en font un
étre fini, d’une non-conscience a ce moment-la de sa finitude d’une part et d’'une absence compléte
de symbolisation d’autre part. La seule chose dont nous soyons siirs en venant a la vie c’est que
nous allons mourir dans un avenir qui, lui, est indéfini. Ainsi donc, ce qui fait la vie fait de ce fait
forcément la fin. Paradoxalement donc la vie sans fin se voit délimiter de la finitude. La finitude
peut s’envisager, dans un premier temps, comme limite dans le champ physiologique. Le corps de
I’enfant qui passe par les deux bassins de la mére pour apparaitre au monde, de facon naturelle, y
trouve la perception, méme si non conscientisée, des limites premiéres sécurisantes par le modelage
du corps et du crane ainsi finalisé. Les deux bassins 1’enserrent, le modelent lors de cette traversée
du monde de la Mére au monde de la Terre. Concernant le champ intellectuel, le monde de la
matiere pour 1’étre se détermine aussi d’un « en-corps » de la finitude. La densification de toute
chose est un fait qui fait réalité. C’est donner un contour, un fini a toute chose sur Terre ;
I’infiniment grand ou petit n’appartient pas a 1’appropriation de 1’étre dans le champ du visible. Tel
il en est, nous le verrons, du désir qui n’appartient pas au visible et qui ouvre la porte aux
représentations générées par 1’histoire inconsciente du Sujet. L’étre ne peut concevoir le monde
extérieur qu’a travers ses représentations issues non de la conscience ou de la perception, mais d’un
arrangement de la réalité porté par un regard que greéve ’histoire inconsciente du Sujet. Ainsi donc
la mort s’insinue déja a la naissance dans la sphére des représentations, au méme titre que les
représentations feront voile du regard sur le monde. Sur le plan psychique, la naissance pousse déja
irrémédiablement 1’enfant vers la mort qui imprime sur lui la marque de la servitude a la finitude,
d’une volonté de savoir absolu comme seule issue possible au droit de vivre sa vie ; I’absolu faisant
forcément référence a la toute-puissance de I’¢re de I’oralité. C’est dans 1’expérience analytique la
position de I’ Analyste en place du Sujet supposé savoir, car il est I’Autre qui représente la mort ou
le désir désirant, d’autant que le désir du Sujet est le désir du désir de 1’Autre. Cette empreinte
psychique inconsciente va dominer la vie enticre de I’étre, et fera force d’adaptation et de gestion
selon I’environnement de 1’enfant, angoiss¢, névrosé ou bien géré et structuré. La conscience
lorsqu’elle est prise dans la sphere des représentations n’est plus de la réalité, mais plutot faite de
constructions, tels les signifiants issus de 1’inconscient, qui font tomber le masque de I’illusion.
Elles semblent vouloir définir un idéal qui permettrait de vaincre le fini de 1’étre ou en tous cas en
¢tablir un déni qui fasse face a I’inéluctable de manicre a s’accommoder de la vie quotidienne d’une
facon plus acceptable qu’avec cette inexorable direction. Il s’agit d’essayer de reprendre le contrdle
comme s’il était possible d’annuler le vieillissement voire la mort. Le désir est par lui-méme

I’expérience de la limite, de la finitude avec la jouissance comme aveu le plus radical. La vie

3



s’entend avec les moments de réactualisation de cette rupture et la structure du désir se manifeste
comme perte, et donc comme deuil a effectuer a chaque perte. C’est la perte d’un objet (I’objet a)
qui n’a jamais €té la et qui ne sera pas davantage retrouvé a aucun moment, tant il est vrai qu’il
n’était pas institué avant cette perte, qu’il n’était rien. C’est un peu dire la mort comme perte de cet
objet qu’est la vie et dont il faut faire le deuil a chaque instant de sa vie a travers la perte
réactualisée de 1’objet a. Il en est ainsi de la perte et du deuil d’un étre cher.

Quand les représentations se délitent, alors tombe le masque de I’illusion. Le Sujet se voit dénudé
du superflu a n’en plus pouvoir faire déni de sa finitude ou de celle des autres, qui lui appartient en
propre et s’acoquine du manque. C’est en quelque sorte ce qui se passe pour I’analysant a travers
I’expérience analytique ; en quéte de lui-méme il doit en passer par le deuil a faire et du temps et
d’un objet qui n’a jamais existé, I’objet de son désir, 1’objet a ; le désir est alors tenu comme lieu ou
se recueillent les effets de 1’inconscient et de sa structure symbolique. Quant au temps, il devient
I’ennemi, car, enfermé dans un temps qui ne passe pas -quand il voudrait aller rapidement- il pense
tourner en rond, mais d’un rond qui tourne sans fin qui ne donne pas la réponse de toute chose, en
tous cas certainement pas de la Chose...

Ainsi donc, I’image que 1’€tre a de la mort repose sur des représentations qui peuvent évoluer selon
les moments, selon ses modélisations, d’un étre a I’autre et tout au long de la vie d’'un méme éEtre.
Effectivement, elles s’appuient sur ce qu’il en est du désir pour lui et ne font que ramener aux
pulsions de vie et aux pulsions de mort. L’'image de la finitude devient ’expression d’un
dévoilement de ce qui fait mascarade, I’impuissance. La mort serait ainsi donc liée a la perte, a la
dépossession et par la au manque inhérent dont il faudrait faire le deuil pour réussir le passage de
I’impuissance a la symbolique, d’un langage qui matérialise le rapport a I’Autre, et ceci
fondamentalement lors de I’expérience analytique.

De I’impuissance. ..

S’il y eut une absence de choix avec la fin inévitable de la premiére fois qui matérialise, -en suite de
la naissance-, 1I’¢re de la finitude, cette premiére fois ne pourra jamais se retrouver, revenir. Par
contre, elle ne va que se réactualiser tout au long de la vie conduisant le Sujet a une confrontation,
la plupart du temps sans conscience, avec I’expression ou les expressions de sa finitude. Le langage
s’appareille donc de ce qui fait fini, d’un instant qui fit unique, mais fit acte de la finitude. Sa
nomination donne sens : I’étre est du fini. Cet instant confisqué de la parole va générer la premicre
véritable frustration et fait étayage de I’impuissance qui accompagne I’étre tout au long de sa vie, de
maniére plus ou moins sereine selon qu’elle est gérée ou pas. S’installer dans I’impuissance peut

générer des états de résignation. Cela ne peut-il pas alors signer la difficulté a I’autonomie a
4



toujours rechercher ce qui ne peut revenir ou a vouloir faire déni de ce qui ne peut plus étre,
transformant le Sujet en victime ? L’impuissance ne pourrait-elle pas aussi se faire le jeu d’une
réassurance qui permette de supporter I’inacceptable ? Mais cette réassurance peut-elle réellement
faire compensation a I’angoisse de perte, a I’angoisse devant la mort, la sienne ou celle de I’autre ?
Ce besoin de réassurance ne fait-il pas de I’impuissance 1’expression du dire de la toute-puissance ?
D’une volonté de toute-puissance qui pousserait a chercher a avoir et garder le contrdle sur tout et
tous, d’un absolu de contrdle qui ne reléve pourtant que de 1’illusion, puisqu’éloignée de la réalité.
Cette toute-puissance puise ses forces a I’¢re de 1’oralité ou 1’étre reste en quelque sorte fixé. Dans
la réalité, le Sujet ne maitrise que peu, sinon pas grand-chose, tant son existence s’inscrit sous la
domination de I’inconscient, un autre impalpable, inacceptable, incontrolable. Au-dela de toute
confrontation philosophique -dont celles évoquées par Heidegger, Sartre, Rilke ou encore Lacan-,
nous pouvons affirmer que nous voici venus au monde avec pour bagage émotionnel incontournable
: la frustration et ’impuissance face a la vie, face a la mort. Ce sont les dits et dire recueillis des
analysants qui en témoignent régulierement. L’angoisse de mort se combine a I’angoisse de vie et
peinent a donner sens. D¢s lors que nait la frustration, s’impose I’'impuissance devant un vouloir
plus, toujours plus, a chercher a des-faire rupture du fini et a donner a penser I’impuissance comme
une bonne implication qui ferait rassurance contre les angoisses générées par le fini, la perte, la
mort, le fin de toute chose, de toute personne. Ces angoisses porteuses de souffrances peuvent
trouver un sens, des réponses dans le cadre de 1’expérience analytique. Sens qui ramene a soi et qui
de ses forces permettrait de vivre un semblant de puissance rendant la vie acceptable, voire
agréable, tout autant que la fin de la vie. Ne serait-ce pas un moyen d’humaniser sa mort (1) ?

Nous avons dit, par ailleurs, que I’impuissance peut s’entendre comme expression du dire de toute-
puissance. Une voie possible est celle du « tout-controle » ou en tous cas la recherche de tout et tous
contrdler, se heurtant 1a encore au fini de I’autre qui rend finalement le controle total inaccessible,
dans ce faire a rechercher sans fin ’accessible. Parer a I’impuissance par le tout contrdle, ou en tous
cas I’essai de tout contrdler est ['univers des névrosés obsessionnels dont les TOC sont une réponse
aux angoisses. Mais c’est aussi I'univers de celles et ceux qui font déni de leurs angoisses en
reportant les responsabilités sur les autres, ce qui les éloigne de la sérénité pour vivre leur vie
paisiblement, ainsi que leur vieillissement et 1’approche de leur mort. Le contrdle revient a la
rupture et donc a la perte. Pour exister, il nécessite le passage d’un controleur vers un controlg,
relation ambigué qui n’est pas toujours réalisée ni symbolisée. Il est possible d’y voir un Sujet qui
s’inscrit dans un état de la victime en ruchers d’un contrdle qu’elle ne parvient pas a réaliser, mais

qui fait néanmoins pour lui reconnaissance . 1l en est bien de la jouissance.



Quitter purement et simplement I’impuissance serait possiblement sortir de I’ignorance en s’alliant
le savoir sans pour autant retomber dans la toute-puissance de s’en vouloir attribuer un savoir
absolu ou de I’absolu, ce qui reléve de I’impossible dans le monde du fini. Mais alors quel(s)
savoir(s) ? Dans le champ de I’expérience analytique, 1’analysant se bat et se débat dans sa volonté
a étre en place de 1’Analyste, ce Sujet supposé savoir (tout), a vouloir tout comprendre, tout savoir
de son mal-€tre, de ses souffrances, mais sans avoir fait le chemin d’analyse incontournable qui
pourrait le mener a cette rencontre avec lui-méme devenu alors sachant. Ses dires jetés
agressivement a 1’ Autre en sont I’expression : « A quoi bon ! », « si je comprenais, tout serait clair
et je n’aurais plus de problémes. », dires non formulés telle une interrogation qui appellerait une
réponse, mais bien comme 1’affirmation d’un dévoilement de I’impuissance a la finitude, relevant
en réalit¢ de la résistance a s’affranchir de I’inacceptable qui est du désir, du manque, de la
jouissance. Dans le champ de la vie, le Sujet peut chercher a palier son incomplétude -dont celle du
pas-tout(e)- par I’apprentissage au savoir dans tous les champs possibles de son appropriation

jusqu’au jour ou devenant sachant il pourra a son tour étre Analyste ou de la transmission sur la vie,

sur la mort.

Le langage est ce qui matérialise la relation a ’autre. Mais enfermé dans la période orale, le Sujet
ne peut en dire de et & lui-méme ou a 1’(A)autre de la mort ou de la finitude dont il devient
I’observateur extérieur apres avoir €té son propre observateur intérieur. Par ailleurs, le discours sur
la mort le finit et la finitude suppose 1’'idée de ’infini(té¢) et de I’infinitude. Si la finitude apparait
comme manque, imperfection, inaccomplie, elle suppose le rapport a 1’infini, a ’accompli et au
parfait. Ainsi donc, 1’étre fini peut obtenir la compréhension de lui-méme dans I’exploration de son
rapport au premier Autre tout d’abord, mais ensuite a un Autre infini. De ’infini, cet autre Autre fait
entrer dans le champ de la métaphysique avec I’idée d’un étre a I’opposé de 1’étre fini, celui qui est
de I’infini, Dieu. La représentation prend alors forme de croyances, de foi, qui menent dans un
ailleurs que I’image, ailleurs que le symbolisable, a croire que I’infini nous échappe davantage, ou
en tous cas tout autant, que ce qui est du fini. C’est ce qui faisait dire a Descartes que c’est
uniquement par la comparaison avec un étre plus parfait que moi que je peux connaitre, « que je
doute et que je désire, c’est-a-dire qu’il me manque quelque chose » (2). Du fini ou de I’infini, le
plus de savoir ne nous conduirait-il pas inexorablement a combler un peu de ce qui manque et qui
échappe, tel le marqueur qui fait empreinte de I’étre des sa conception, 1’inconscient ? Réussir sa

vie, en conscience de sa mort, ne serait-il pas quitter le champ des attentes pour faire le passage vers



un agir au dire qui s’assujettit non plus de I’Autre, mais d’une autonomie en mouvement qui

pourrait apaiser les angoisses, sinon les faire taire complétement ?

Janvier 2018

(1) Alors que dans une théorie « réaliste » de la mort, elle apparait comme « un contact immédiat
avec le non-humain » et échappe par 1a a ’homme, la « récupération » de la mort a laquelle se
livre 1’idéalisme aboutit a une individualisation de la mort, qui « devient mienne », de sorte
que « je deviens responsable de ma mort comme de ma vie », « la mort comme fin de la vie
s’intériorise et s’humanise », de sorte que « I’homme ne peut plus rencontrer que de
I’humain ». J.-P. Sartre, L’Etre et le Néant, Paris, Gallimard, P. 577.

(2) Descartes, Méditations.



