C@a‘zg/ Bellort

@Wﬁ?@

Penser pour en dire

Tableau, regard de I’autre, finitude.

« Le portrait de Dorian Gray »
d’Oscar Wilde



Aujourd’hui, nous sommes nourris, gavés d’informations sous forme de faits di(ts)vers de
plus en plus accessibles au grand nombre de par 1’ére du tweet et du blog. Elles font tableau
de sceénes vécues et qui nous en disent, non sur les faits de I’apparent, mais déja forcément
sur le regard qui éloigne du visible -et lire une information n’est-elle pas déja, du regard
porté sur elle, révélation des représentations y afférent !- : « Pour un regard lancé qui a
déplu, il a été sauvagement agressé, battu, voire tué¢ ! ». De quoi parle-t-on ici ? Quelle
regard peut-il conduire 1’autre a ces comportements, ces réactions extrémes ? Comment un
regard peut-il faire pareils réactions sur un autre ? Au quotidien, dans les conversations de
tout un chacun, dans la rue, a la terrasse d’une brasserie, au restaurant, et méme en séance
analytique, les conversations et débats sont d’en dire du regard haineux, regard d’envie,
regard de jalousie, regard de peur ou d’angoisse, de colére, de tristesse ou de désespoir ou
encore de joie. Comme si le regard devenu anthropomorphique ne pouvait que s’étre de
I’émotionnel de la méme maniere que 1’étre. Autres expressions courantes : « les yeux sont
le miroir de I’ame », ou « a travers votre regard, je sais qui vous étes, ce que vous étes ».
Cela laisserait a envisager que les yeux autorisent un dévoilement total de I’étre en place de
la parole -et plus, d’un Dieu qui serait omnivoyant-. Mais aussi que la volonté de toute-
puissance autorise a croire que tout ce qu’est I’autre peut se lire dans son regard, a faire déni
de la parole, mais aussi de I’inconscient et de la place de 1’expérience analytique comme
dévoilement parolé du signifiant, du désir, de la structuration identitaire. Dans un premier
temps, interroger le regard, son propre regard, le regard de 1’autre -et de quel autre ?- peut
permettre d’apporter une lumiere sur ce qui est la structure de 1’identité moique de I’étre.
Pensons au stade du miroir de I’évolution psychique de I’enfant. L’autre est le reflet de soi
sur/dans le miroir, sur le tableau si ’on prend I’exemple du « Portrait de Dorian Gray ». A
parler de structure moique, nous sommes a méme de penser qu’un invisible serait a dévoiler
-ou pourrait étre dévoilé- qui prendrait nom Oedipe. Ne pourrions-nous pas, en suite de ce
constat, voir dans le tableau un écran -au sens lacanien-, support pour des représentations
propres a celui qui regarde le tableau (1). Il ferait insistance des traumas vécus, subis et
provoqués tout au long d’une vie consacrée a I’expérience du plaisir, de la satisfaction a
tout(s) pouvoir(s), sous toutes ses formes. Telle I’expression d’une toute-puissance qui ne
trouverait pas de limites, non structurées dans 1’enfance, ou dont les limites seraient

repoussées a 1’extréme pour faire déni de la finitude qui finalement rattrape toujours comme
2



dans la fin de I’histoire (2) ? Et pourquoi pas au-dela du tableau/écran pouvoir y lire, chacun
selon son regard, ce qui, invisible, semble faire absence, mais en réalité fait présence de la
peur du manque, du vide, de la peur de la finitude, mais finalement présence d’un

irréductible invisible qu’est Dieu.

Une scene fondamentale primordiale, quant a la structuration identitaire de 1’enfant, est le
stade du miroir. C’est le miroir qui renvoie a I’enfant son reflet a travers son regard et celui
de sa mere qui va accompagner le sien de la parole en faisant nomination de cet autre du
miroir. L’enfant peut dans le temps de 1’acheminement de son regard vers le regard sur lui
posé de I’autre dans le miroir, prendre connaissance de I’existence d’un autre, un autre que
lui-méme dont, au-dela du reflet a lui renvoyé, crée par ce regard qui le regarde, une unité
corporelle, sa dimension moique. Il est possible de dire qu’il en va d’un tableau comme du
miroir. Le roman d’Oscar Wilde, « Le portrait de Dorian Gray » se trouve la plupart du
temps identifi¢ sous la terminologie de fantastique ou de fiction qui en appelle a
I’imaginaire faisant élision du réel ou en tous cas d’une certaine réalité. Cette classification
semble vouloir nous donner a penser que cette énigme romancée n’appartient pas a la
réalité, sinon celle de ’auteur qui nous la transmet telle, mais qu’elle reléve uniquement du
monde imaginaire. Or, dans le champ de la psychanalyse, une lecture analytique ne peut que
transformer ce fantastique en fantasmatique, élément fondamental qui contribue a la
structuration psychique de 1’étre et se noue du symbolique et du réel. Dorian Gray,
considéré comme un enfant au début du roman, se voit confronté a la rencontre d’avec un
autre lui, mais autre que lui-méme dans le tableau, représenté dans sa perfection par le
peintre, avec pour médium, au-dela des couleurs, la beauté. Cette beauté, point central de
I’histoire, fait en réalité trou puisqu’il se veut le signifiant en référence du manque, de
I’absence, de la finitude dont Dorian Gray se pare jusqu’a 1’horreur tout au long de sa vie
d’adulte. Il vit le dévoilement de cet autre de la beauté par la nomination qu’en fait le
peintre qui nous laisse a penser au premier Autre, la mere, et ceci par deux fois. Une
premicere fois, tout le temps que durat la création du tableau, en parlant de sa beauté avec
Dorian, selon des termes qui évoquent une certaine pureté¢ de D’enfant qu’il faudrait

préserver a tout prix. Tout comme la mere s’approprie le dire a et de son enfant -dés avant la
3



naissance-, cet autre, le peintre, ne lui renvoyait a force de paroles, de regard et
d’accumulation de coups pinceau (3) que son désir désirant d’une beauté et d’une jeunesse
perdue qu’il voudrait conserver pour lui seul, mais surtout du culte de désir que Dorian lui
voue. Toutes ses paroles, forcément, font dévoilement de ses propres représentations,
prolongeant Dorian dans une réalité qui n’est pas sienne. Dans ce temps préparatoire a la
finition du tableau, Dorian ne s’appartient pas, non plus que de ses propres désirs. Il n’existe
que du dire du peintre et il apparait si lisse et sans consistance quand il s’exprime sur lui-
méme que, seul le regard de peintre peut emplir I’absence moique par son désir désirant
pour Dorian, a ne pas vouloir le partager avec son ami Lord Henry. Or cet ami, aimé et
repoussé par le peintre, va jouer le role de 1’autre, le troisieme qui fait rupture de la relation
de couple (peintre/Dorian, mere/enfant). Il fait acte de castration, menant Dorian a enfin
entrer dans la parole a se voir dans le tableau et a faire le passage vers sa vie d’adulte,
tourné vers I’autre et non plus seulement vers lui-méme. Autour du tableau qui pourrait faire
¢lément quatrieéme, tel le phallus du schéma du désir, se joue la scéne de 1’Oedipe ou
I’imaginaire fait noeud avec le symbolique et le réel, et le regard fait trou et cause en tant

qu’objet a.

Mais, le changement a lieu des lors que la conscience du moi nait et fait répétition, -a partir
du stade du miroir-. Pour Dorian Gray, a chaque fois ou son regard se pose sur ’autre du
tableau, -sur le regard de I’autre du tableau-, et au fil des transformations du visage sur ce
tableau, il semble que nous puissions y voir I’¢lision du regard comme objet a. Confronté a
I’impertinence, a la brutalité¢ ou I’impudeur du regard et du visage de 1’autre de la peinture,
ce n’est plus la présence de I'autre comme tel qui serait invoqué ou convoqué, mais la
fonction d’un Autre le regardant qui pourrait se lire de I’interdit a la fonction phallique. Cela
suppose une capacité aux représentations et aux projections, possibles a se dire dans la
séance de I’expérience analytique, mais qui semble aussi opérer parfois avec Dorian. Plus
précisément, dans le « Portrait de Dorian Gray », se joue, a travers le regard et la prise de
conscience, I’insistance du trauma auquel il n’est pas possible d’accéder directement. Il ne
parvient pas a la reconnaissance du trauma proprement dit, mais a ce qui se présentifie sous
forme de représentations, de réves éveillés voire d’hallucinations, pour en dire sur

I’intolérable, I’inacceptable d’en étre du manque et de la finitude quelle que soit sa fagon de

4



vivre sa vie, quelle que soit sa facon d’étre. Pour Dorian Gray, le tableau fait déja écran,
mais non suffisamment depuis qu’il a conscience de sa dimension moique. Ainsi donc, il
ajoute un paravent qui signe doublement I’invisible a démasquer qui serait derriére et serait
doublement a dévoiler pour arriver a la cause, a I’origine, les voiles du mysteére de 1’étre
alors levés. L’écran, représenté par le paravent et la peinture sur le tableau, supplée ce qui
devrait se trouver la comme trauma. Ce sont, dans le roman, les expressions du visage de
plus en plus hideuses, affreuses au fil des réactivations de ce qui chez Dorian le ronge du
début a la fin, la perte, le manque et la finitude. Avec le tableau et le regard porté sur lui ou
celui qui vient du tableau et le regarde, nous voyons la logique du signifiant déplacée du
langage vers I’image des lors qu’a été nommé 1’autre reconnu par Dorian. Pour lui, il n’est
plus besoin de dire ou de parler. Seule I’image compte hormis toute symbolisation. Elle est
I’expression de ses peurs et de ses angoisses les plus profondes et qu’il veut pouvoir enfouir
toujours plus dans un monde qui serait invisible aux fins de continuer a se croire de 1’ére de
la toute-puissance. Ce qui fait écran, a cacher ce qui est derriere, vaut tout autant pour le
peintre qui a créé le portrait. Devant sa peinture finalisée, il ne peut consentir a 1’offrir a
d’autres yeux. Il se dévoile a lui-méme, dans sa création intuitive et passionnée, la présence
d’une « parcelle de son ame » a si bien avoir représenté ce qui fait manque pour lui. Il
reconnait son impossibilité a offrir ce portrait a d’autres regards 1’acculant a vivre la
dépossession en répétition qui loin de faire manque, fait chez lui profusion. Confronté par la
fin de son oeuvre a la finitude, il ne peut acter cette fin, telle la mere enfermant son enfant
dans son désir désirant a travers la fonction phallique, il fait déni et se cantonne a la
jouissance autour d’un éternel regret devant la perte de la beauté parfaite qui ne peut se
jouer de I’éternité que sur un tableau. Par contre, dans le cadre de I’expérience analytique,
I’analysant a la fois porteur et producteur du dit et du dire, constituant le matériau privilégié,
peut se voir comme un sujet pris dans un tableau, faisant tableau, et ainsi donc écran a lui-
méme. Il s’inscrit, dans ’espace, dans une topologie a laquelle on accede d’abord par le
regard ensuite seulement par la parole qui seule peut amener a faire dévoilement de ce qui
reste voilé derriere 1’écran. Le mur qu’il fixe en fauteuil retourné fait office d’écran qui ne

peut que le renvoyer a son propre écran non encore par lui reconnu.



La nature sait nous renvoyer a 1’éternité par la répétition de ses cycles. Mais cela n’empéche
pas le temps de passer et ce qui a été n’est pas et ne sera plus. Dans le roman d’Oscar Wilde
le temps qui passe trouve une place fondamentale et d’autant plus que Dorian veut s’en
jouer des le début, la fin du roman signant le retour a la réalité. La structuration psychique
ne peut opérer qu’a partir de I’impuissance a la finitude. Or, dans sa réalité, nous le voyons
s’évertuer a essayer de perpétuer ce qui fiit, alors qu’il ne peut lutter finalement contre un
temps qui ne passe pas, signe de I’éternelle réactualisation de la finitude et qui rend vain ses
efforts a masquer ses désirs profonds, ses désirs inavouables. Le portrait n’est qu’un écran et
signe la mascarade, car il le renvoie, chaque fois qu’il le regarde se regarder, a ce qu’il se
refuse a concevoir, a reconnaitre, la vérité par trop insupportable. Il renforce son action

d’écran dans un essai illusoire, fantasmatique, pour rendre 1’invisible inaccessible.

Par ailleurs, le tableau peut sembler n’étre qu’une réduction visible de ce qui reléve de
I’invisible, de 1’inconscient, mais nous pourrions aussi y voir une réduction a un tout plus
grand encore et qui reste lui aussi a dévoiler. D’une vérité de la finitude réductrice cachée
derriere 1’écran, nous pouvons imaginer ce tout d’un au-dela de 1’€tre et nous diriger sur le
cheminement a penser la cause originale de 1’étre et de toute chose. Avec « Le tableau (ou la
vision) de Dieu », Nicolas de Cues nous parle de cet au-dela de la réduction en le disant
n’étre, comme toute partic de ['univers sensible, qu’une « contractio »(2), donc une
réduction nécessairement limitée -de la finitude- d’un absolu de I’omnivoyance qui
n’appartient qu’a Dieu. Au-dela du dévoilement de ce qui reléve du sujet de I’inconscient, le
tableau peut donc aussi en dire sur une vérité autre, métaphysique de 1’origine absolue -qui
peut faire trauma- et qui ne permet d’envisager le tableau que comme la réduction apparente
qui fait écran a ce qui fait vérité de 1’Origine de 1’étre, au-dela de 1’origine causale de son

trauma.

novembre 2015

(1) Ici Dorian, mais aussi le peintre
(2) Je parle ici plus précisément du portrait de Dorian Gray sur le tableau.

(3) Une accumulation de petits coups de pinceau : terme qui fait penser a la technique des impressionnistes.
Choix d’une expression qui laisse a penser a la période pré-stade du miroir.

(3) Contractio : réduction. L'univers ne pouvant pleinement développer la puissance divine infinie, toute
manifestation est nécessairement réduction, tout mode d'étre est nécessairement limitation et restriction par
rapport a l'infini. Ce qui est réduit s'oppose a I'absolu comme le particulier s'oppose a l'universel (...). La
réduction est le propre de I'homme et de son animalité : le corps et les sens limitent le jugement et la pensée
par la passion. La réduction est la marque de I'attachement de 'humanité au sensible.

6



