Clantel Bel)

@W@

Cheminement d’une réflexion :

Je/Tu, un entre d’eux !




Ramenons a la surface les souvenirs de nos études anciennes, lorsqu’en primaire il nous
était demandé de faire des calculs « savants » sur le nombre des arbres le long d’une route
et de leurs intervalles, histoire de nous rendre sachant d’une certitude incontournable quant
au résultat unique et donc uniforme pour tous. Il aurait pu €tre tout aussi constructif de nous
faire cheminer sur la voie du questionnement concernant ces arbres, non point quant a leur
nombre, mais quant a leur état, leurs irrégularités de forme, leur nature, leur essence ou
méme quant a leur état d’€tre. Il aurait pu en €tre de méme en ce qui concerne leurs
intervalles. Plutét que de calculer le nombre d’intervalles en rapport avec le nombre
d’arbres, il elt pu étre intéressant de se questionner sur l’intervalle lui-méme. De cet
intervalle qui semblerait se donner a étre un espace entre deux éléments qui pourrait étre vu
comme la représentation d’un rien ou d’un vide borné de chaque c6té de lui par un élément
bien visible lui. Si I’arbre premier est nommé A et le deuxieme B, nous voyons que ce
processus pourrait étre effectué pour tout ensemble comprenant deux éléments, quels qu’ils
soient et leur intervalle, I, I’espace entre ces deux éléments. L’espace I pourrait se dire étre
le visible d’un vide ou encore la vision d’un invisible. En opposition A ou B seraient dits
pleins et bien visibles en tant qu’éléments : arbres, personnes, I’un et I’autre, deux uns ou

deux autres...

Néanmoins, ce vide contenu dans I’intervalle, a le nommer est déja plein, empli de ce dit de
nomination, mais peut-€tre aussi d’un autre chose a révéler. Nommer une personne A ou une
autre B, c’est lui donner un contour, un forme, une couleur, des parfums, des particularités,
une spécificité... Nommer intervalle, c’est offrir au regard un espace qui a pour
représentation celle d’étre comme un espace plan borné par les deux autres éléments. Des
lors que A est en relation avec B, avancons qu’il s’agit de deux personnes en relation de
communication de I'une vers ’autre et de 1’autre vers 'une. A et B parlent. L’intervalle
entre A et B devient un espace de silence, de mots tus, de mots subtilisés, de dires qui
n’amenent la compréhension que lors du dévoilement de sens d’un inaccessible de
I’immédiateté. Nous sommes bien au-dela du visible qui indique un espace sans rien
d’apparent sinon a vouloir y lire du vide tel le trou les borné de ses rives I’encerclant, ce qui

pourrait nous faire penser a 1I’objet a.



Nous pouvons essayer de remplir cet espace entre deux éléments par une barre oblique qui,
au premier abord, offre 1’aspect d’une barre non verticale qui comblerait le manque inscrit
dans D’intervalle : A/B. La linguistique nous donne de ce signe typographique, dont
I’apparence est celle d’un trait incliné vers la droite, de multiples usages. Elle est
principalement employée comme signe de division, de séparation ou d’opposition. Son
emploi est souvent lié a une codification propre a un certain contexte. Mais son obliquité
peut nous amener a penser qu’avec cette barre quelque chose n’est pas forcément droit,
rectiligne, su, connu de maniere ultime au point de faire vérité absolue. L’obliquité peut
aussi nous donner a penser a la rareté de la rectitude 1a ou elle est utilisée, au méme titre que
la certitude, ce qui nous permet de lever le rideau pour faire entrer en scene le
questionnement. Ni le doute ni la certitude ne connaissent de rectitude quant a leur
manifestation. Cette obliquité de la barre semble vouloir nous en dire davantage que de la
séparation, la division ou I’opposition de la linguistique. Levons le voile de I'illusion en
essayant de regarder au-dela de la /. Ne trouverions-nous pas derriere elle la révélation
d’une autre chose qui annoncerait le passage du mystere de I’inaccessible, vérité unique et
absolue, a I’accessibilité d’une connaissance d’un savoir qui nait du questionnement et

toujours se maintient d’un éternel renouveau, d’une éternelle mouvance ?

Imaginons un moment que A intervalle B devienne Je/Tu. Du Je au Tu, il y a une / qui fait
fonction d’intervalle, espace, inconnu(e) a re-connaitre, pour cheminer de Je a Tu jusqu’au
dévoilement du ou des chemins empruntés qui ont pour place la /. Ainsi donc, pour aller de
Je aTu il y a cette / qui fait souffle et crée a la fois lien, mémeté et différence entre le Je et le
Tu. Cette / positionne le Je et le Tu dans une mémeté grammaticale qui autorise le discours
a faire passage du Je au Tu. Je n’est pas Tu. Tu viens apres Je. Elle fait lien dans le sens ou
elle permet d’établir une connexion, une cohérence entre le Je et le Tu. Elle rend une
communication possible, quelque soit le mode emprunté et, plus spécifiquement, 1’échange,
la transmission par la parole de 1’'un vers 1’autre vers I'un. Elle révele aussi la différence
entre Je et Tu dans le sens ou s’y dénote une certaine distance a franchir pour aller de Je a
Tu ou pour qu’un discours de I'un parvienne a 1’autre avec un cheminement autre pour le
retour de 1’autre vers I’un, la représentation faisant force loi dans le dit de deux sujets. La

différence se manifeste aussi dans la notion de choix, ici le choix des mots selon la
3



spécificité identitaire de chacun des éléments. Ou encore le choix du sens a donner a ces
mots. Des lors que suis conjugue Je, es faisant suite a Tu, ainsi s’énonce une différence qui
conduira forcément vers une différenciation a s’énoncer dans le champ de la psychanalyse.
C’est le signe d’une avancée, d’une transformation évolutive nécessaire pour que s’existe ce
passage du Je au Tu qui pourrait faire nomination de la / comme signe d’un quelque chose
entre deux, d’un entre d’eux, I’un et I’autre, Je et Tu. C’est le cheminement dans 1’inconnu

qui questionne qui va autoriser le dévoilement .tel ce qui se joue dans la scene analytique.

Durant I’expérience psychanalytique, pour aller du Je au Tu en Je/Tu, il émerge un éclairage
sur la / qui serait I’espace a la fois du silence des mots, mais aussi de celui de I’extrusion de
signifiants a faire chaine. Cet espace en silence ou en extrusion de ce qui maintient le
silence ne ferait point commun a s’allier le temps, forcément d’un temps qui ne passe pas
des lors qu’il s’agit de celui qui inscrit I’inconscient au menu du transfert dans la séance
analytique. La séance analytique est le site, tel un site archéologique, ou reégne la toute-
puissance qui fait fis de ’'unité du Je (1). Elle est le lieu ou est mené a bien 1’acheminement
des signifiants pour faire dévoilement de ce qui flit inaccessible et ainsi, faconner le passage
entre et au-dela des voiles de 1’apparence, de I'illusion vers une réalité gouvernée par
I’inconscient. La barre signe tout d’abord I’expérience premiere, dans un réel segmenté et
morcelé, de ’assimilation de I'unité qui permet de structurer le Je qui puisse alors venir se
jeter sur les rives bornées d’une appropriation de 1’autre qui se nommerait Tu avant de (se)
révéler Il et/ou Ils. Ainsi donc, la / entre Je et Tu va signer la distance a parcourir dans un
temps non linéaire pour aller de ce Je au Tu, d’un espace-temps qui pourrait aussi se
nommer de la structuration de 1’étre dans le domaine de 1’économie psychique. Cela n’est
pas sans nous rappeler les différentes périodes par lesquelles I’enfant a a élaborer un
passage pour que s’accomplisse cette structuration psychique du narcissisme primaire vers
’appropriation plus ou moins accomplie de I’autre a la période oedipienne. Certaines portes
restent fermées a la maturation, pour cause de fixations a certaines périodes fondamentales
de ces différentes étapes, limitations qui peuvent diriger le sujet vers des désordres, des

névroses, des psychoses...



Dans la séance analytique le sujet, analysant, est forcément en demande a [’autre,
I’ Analyste. Il réactualise ainsi la scéne originelle de la demande a la mere. Dans ’espace
analytique, cette demande est effectuée la plupart du temps ouvertement, quel que soit le
mode de sa formulation, par des attitudes d’impatience, de volonté d’immédiateté, de
trépidations. Il en va la de I’'impuissance du sujet a s’approprier totalement a lui-méme,
comme a la période orale ou la mere devait impérativement et itérativement répondre a sa
demande de tout posséder, ce qui ne pouvait pourtant que le laisser dans I’insatisfaction, la
frustration. La premiere fois ne pourra jamais se rejouer... Pour faire passage de I'un a
I’autre, du Je au Tu, il y a donc cet entre d’eux qui fait fonction de chemin a fagonner
jusqu’a I’obtention de sens pour le sujet a donner de I’eére de la toute-puissance a 1’¢re
oedipienne, en appropriation de I’autre. Loin d’€tre creux, vide ou rien, cet entred’eux
représente la somme de toutes les constructions structurantes de I’infans dans 1’économie
psychique. Nous voici donc dans un espace de cheminement qui pousse, tel le monde
pulsionnel fait poussé, a Oter les voiles qui font illusion, mystere. L’entre-deux, réalité de
mysteres tus, reste le dominant du Sujet, au-dela de la parole. Loin d’étre un espace vide,
I’entre-deux est une ere pleine. Elle est emplie du désir et du manque a débusquer a travers
I’égrenage de toutes ces incongruités qui émanent de ce qui est de I’inconscient. L’entre-
deux est saturé de I’incomplétude qui fait masse jusqu’a I’angoisse, de celle qui peut

plonger dans la névrose.

D’un intervalle de signifiants a un autre pour faire chaine ne cesse de se remplir cet espace
entre 1’analysant et I’ Analyste, tout comme autrefois entre I’enfant et sa mere grandissait
I’espace du désir. Pour seule réponse possible a I’incomplétude, au manque, s’existe un
asservissement a I’insatisfaction qui fait le lit de la relation du Je au Tu, de moi a 1’autre.
Ainsi donc, une réalité non accessible d’emblée est installée dans I’entre-deux. Elle appelle
au discours du sujet, au discours de I’analysant, au discours analytique ou la parole régne et
qualifie et présentifie le désir, le manque. Entre deux mots(maux) pour en dire triomphe le
silence s’il n’est porté en héros par la parole. Ce silence qui fait / ici devient alors
I’incitateur du dévoilement pour faire le passage de la dépendance a 1I’autonomie de vie, de
I’impuissance 2 la gestion pulsionnelle vers une vie plus sereine. A chercher & démystifier

ce qui fait silence dans I’entre-deux, entre-deux, s’ouvrent les portes du questionnement,
5



source de la réflexion, source et nourriture de la vie, vie de ’esprit, vie spirituelle, vie
quotidienne ! Le sujet s’advient des lors en étre pensant, €tre sachant non d’une
connaissance de vérités normées, mais bien davantage sachant d’une reconnaissance de ses

capacités a €tre et a penser, donc a en dire de ses réflexions.

Septembre 2016

(1) « Le stade du miroir comme formateur de la fonction du Je », .de Jacques Lacan.



