%ﬂ Liras

\ZD}HW%& - Les bréves d’écritotres -

Sur le rien
Un rien peut en cacher un tout

Septembre 2018
Production interne du Cercle En passe analytique - L’Ecole



Si le Casino nous informe que : « rien de va plus, faites vos jeux », la
réflexion sur le concept du rien ne nous en laisse pas de c6té quant a I'acte de
penser. Reprenons de la méme facon I'adage suivant : « Pourquoi existe-t-il
qguelque chose plutét que rien? » Dans les deux cas, il semble bien que le rien ne
soit pas l'entité vide, a ne pas confondre avec le néant, ni méme le non-étre de
Parménide. Que semble nous dire ce mot de quatre lettres qui sonne comme un
glas de certitude. Rien, circuler, il n’y aurait plus rien a voir ou a dire. Ou bien tout
au contraire, il conviendrait de se pencher tout au bord de ce précipice, de ce
gouffre d’'un savoir d’affirmation. Mais de quelle affirmation peut-il s’agir? Un
guelque chose pourrait ne pas étre, au sens ici d’existant, comme dans le « il n’y a
rien a voir ». L’acte de langage qui pose ce terme de rien, le fait déja appartenir
au cercle des existants. Le rien n’est donc pas, semble-t-il, un inexistant, mais un
existant qui questionne et qui fait obligation a une démarche de dévoilement. Et si
ce rien ne faisait que venir en place d’un autre mot ou plusieurs autres qui
manqueraient?

Le rien comme substitut alors d’une parole impossible a dire, a révéler. Dans le
« je n’ai rien a dire », le rien deviendrait I'artéfact d’un manque, d’'un conflit
psychique ou le révélé pourrait faire souffrance et/ou jouissance. Revenons sur
I’existant de quelque chose, avec ces deux postulats que sont les, premieérement,
il y a quelque chose et deuxiemement, il aurait pu ne rien y avoir. Le premier item
ne fait en somme que confirmer I'existant, au-dela du seul mot. Quant au
deuxiéme item, il faut ajouter un deuxiéme rien (rien y avoir) pour postuler une
hypothése. Serait-ce ce rien du rien ? Mais que le passage du deux aprés le un ne
corrobore nullement semble-t-il une quelconque véracité de sens. Rien n’y avoir,
avoir du rien, ou bien encore, en étre du rien. La, ce rien ne peut que faire
allusion a l'invitation du palimpseste. L’étre est, et ne serait ne pas étre, au
risque du néant. Cet étant du rien, n’aurait de valeur qu’a masquer une
guelconque affirmation sous un semblant, tout relatif d’ailleurs, de négation. De
quel tout s’appareillerait donc le vocable quasi pernicieux du rien? D’un tout qui
se masque au détour d’un fait de langage comme dans I'expression analysée de
I’anorexique, qui nous signale qu’elle ne mange rien, alors gu’en son réel, elle

2



mange le rien. Elle se nourrit non plus du rien, en termes de substances
alimentaires, mais absorbe du rien, de ce qui la méne a son univers de jouissance
de la toute-puissance. L’anorexie ne serait plus alors un trouble alimentaire, mais
un trouble du manque a étre (comme Lacan a su nous le poser en son temps). Si
le désir est métonymie du manque a étre, alors le rien peut se situer comme
quanteur d’une certaine vérité.

- « Comme Lacan l'avait isolé, le désir est foncierement dans sa phase la plus
profonde désir de rien [...]. Le désir ne se conclut jamais que sur rien. Le rien est,
si 'on veut sa vérité. »

Mais d’une vérité toute relative, qui ne peut en aucune facon rassurer nos
angoisses quant a la nature de l'existant; si ce n’est sur le seul registre du
langage. Un mot, gu’il soit d’ailleurs, comme un plein en place d’'un manque, celui
qui serait de l'ordre de lindicible. Le rien se peaufine littéralement comme
I’enveloppe protectrice a ces inconnus qui tenaillent la conscience de I'ignorant.
Prenons cet autre exemple, « je n’aime rien - et d’ailleurs personne ne m’aime ».
Véritable litanie maintes fois entendue dans le cadre de I’expérience analytique.
Ce rien si familier au sujet de l'inconscient tout comme au discours de I'analysant,
en vient a faire mélodie qui charme au sens littéral du terme son propre locuteur.
Il s’endort littéralement sous ce vocable, ou plus exactement il endort ce qui
aurait pu faire sens pour lui, le manque et 'inaudible vacuité du désir. Ce rien, s’il
fait en quelque sorte valeur de négation dans la phrase, il s’annule avec la
locution « n’ ».

Ne faudrait-il pas y voir une autre expression plus souterraine, telle que le rien
serait le centre d’une attention. Non identifiée, certes, mais oh combien
significative d’un positionnement a I'inconnu. Ce « rien » ne serait-il pas en fait
la demeure de ce qui se trame au plus profond de l'individu, a savoir la complexité
du manque, et de son ignorance a la condition de I’étre? L’apparente négation ne
servant peut-étre qu’a justifier a ses propres yeux son incommensurable appétit
de I'autre. Comme révélation de ce qu’il pourrait étre. Ne dit-il pas rien, pour ne
pas s’avouer tout de l'autre; tout de toi? Mais aussi tout de lui, dans cette
expression insatiable du désir. La négation, voir le déni de I’étre a I'autre, pour

3



soi, ne cache-t-il pas I'angoisse de I'inaccessibilité du tout? Il faudrait, semble-t-il,
entendre, dans cette phrase d’analysant : « rien ne va pour moi » le cri d’'un
désespoir a I'idéal du moi terni a I'image confrontée au réel de I'autre. Rien ne
pouvant pas étre le néant, ni le non-étre, il s’articule comme expression d’une
revendication a lire en palimpseste du propos. Quand il dit « rien », |l
souhaiterait dire quelque chose. Mais il ne s’agit pas de réflexion consciente. Et
pourtant I’écoute analytique fait révélation d’un dire au-dela de tout dit. A n’en
déplaise parfois a la raison ou a la logique. Alors que faire de ce rien, qui est tout
sauf du vide, du néant, de I'inexistant? Le prendre comme une intention a ne pas
sauter par dessus, a ne pas ignorer ce qui pourrait paraitre par trop banalisé a
I'indifférence. Il parle du rien, donc il en dit d’'un quelque chose qui lui échappe si
ce n’est cette trace de langage. Son rien n’est donc pas rien; ou si tout au
contraire il n'est rien a en dire plus. A en pouvoir se savoir d’un plus. Le rien
comme valeur X d’'une équation dont le nombre d’inconnues ne nous serait méme
pas connu et encore moins annoncé. Dans le meilleur des cas, peut-étre un lapsus
ou un trouble névrotique, le rien fait plus directement corps avec la manifestation
d’une souffrance. Dans cet énoncé : « elle n’est plus rien pour moi maintenant ».
Quelle fut-elle avant de se parer de ce statut du rien? Quels éléments d’elle ou
d’une représentation qui pouvait lui étre propre, connaissait-il avant qu’il n’en
nomme le rien. D’un rien ici, d’ailleurs plein de sens de jouissance. Si elle ne
devient rien pour lui, c’est trés certainement gu’elle exerce maintenant la
fascination du rejet, antichambre de toutes turpitudes a venir, comme
I’accusation, la frustration, le mépris, voire la haine. C’est a dire la manifestation
la plus exacerbée de I'impuissance dans la réalisation de I'idéal du moi. A prendre
le rien, nous nous engageons a nous surprendre du tout. D’un tout, aux contours
indéfinis et toujours méconnus a la seule vérité de la raison. La métaphysique,
pourrait-elle ici apporter un quelconque savoir ou du moins une piste de
connaissance? A flirter avec un au-dela de la raison, abandonner Aristote pour un
retour a Parménide ou Phytagore, ne nous meénerait-il pas sur les traverses d’un
bord du trou, dont la psychanalyse est familiére. Le risque de tomber dans le trou
du rien semble aussi peu probable que de tomber dans le trou du savoir. Faudrait-

4



il que ces concepts fassent reconnaissance en leur totalité d’'un ensemble plus
identifiable qui serait le tout. Si un rien semble bien cacher un tout, un tout peut-
il induire un rien? Certainement a le positionner dans I'entre-deux de I'existant et
de linexistant. Mais alors l'inexistant devient existant de par cet acte de
nomination, tout comme le rien, et méme le trou. Si I’'anorexique révéle qu’elle ne
mange rien, c’est ce rien de I'accessibilité au désir qui la mange. Entre ses deux
trous que seraient sa bouche et son anus, son corps deviendrait le passeur de ce
nouvel idéal du moi, un rien a jamais matérialisé par la maigreur jouissive.

Dans une expression moins symboliquement pathologique, le « je ne veux plus
rien », de I'ainé ne peut-il marquer l'usure du désir, ou le désir d’une finitude
consentie et attendue? Le tout de ce qu’il fut, le réel de ce gu’il est, notamment
dans ses aptitudes physiques, trace alors le rien comme un soulagement a une fin
d’un nouveau, pour une relative résignation entendue. Peut-on lui reconnaitre le
droit a ne plus manifester ou traduire de semblant a I'agitation d’une vie qui s’en
est allée pour beaucoup déja? L’écoute de ce rien nous fait invitation a entendre
ce qui n’est plus pour lui. Le désir peut s’éteindre avant la personne elle-méme?

Parlons-en!

Texte de contribution a la soirée du jeudi 4 octobre 2018



