%y [lras
AW 0 acte do /mw

- Prélude a I’entre -

T — —

- L’explorateur -

Septembre 2016

Thierry Piras - Psychanalyste
Article publié dans le cadre du Cercle En-Passe analytique-L’Ecole.

www.enpasseanalytique.com


http://www.enpasseanalytique.com

by

La communication semble faire face a face avec les deux protagonistes;
’espace de la sceéne analytique n’est qu’un a coté de I'un a l'autre. Dans les deux
expériences, non identiques ni assimilables, les deux ne font pas la méme paire. La
communication pose le revétement d’un échange et souhaitons-le d’un partage,
entre deux individus menés par une demande, un besoin, une attente a entrer dans
le champ d’un verbe qui se propage de I'un a l'autre et dans la réversibilité.
Communiquer semblerait correspondre a la mise en oeuvre d’un espace de
présentation des divers points de vue dans une logique d’information ou de
transmission. Méme si une certaine volonté de faire pression sur l'interlocuteur
pour le convaincre, c’est-a-dire pour lui faire accepter son propre point de vue,
peut apparaitre, le destinateur devrait pouvoir posséder le droit, voir le devoir a la
controverse. Dans le cadre d’un cours, ou d’'une conférence, il s’agit d’'un passage
de connaissances d’'un émetteur vers un public récepteur. Avec le cadre de la
séance de psychanalyse, les deux personnes dans le cabinet ne se livrent pas au
jeu, ni de la communication, ni a celui de la transmission de connaissances. Le
chemin de la parole de l'analysant donne a entendre un discours dont le
psychanalyste n’est que le destinataire apparent. La parole fait adresse a tous ces
autres manqués, et plus conséquemment a 'analysant lui-méme. Il se parle, plus
gu’il ne parle ni a un étre présent ni pour un autre. Sauf a considérer que cet autre
fasse retour aux zones d’ombres qu’il va tenter de mettre en surveillance tout au
long de la libre association. Il serait naturel de poser qu’il ne se présente pas de
communication dans [I'expérience analytiqgue. L’analysant et [I'analyste ne
conversent pas, ne partagent pas leurs points de vue sur tel ou tel sujet. L'un se
parle et 'autre cherche a entendre ce qui ne peut se dire, ce qui n’a jamais fait
tour au langage dans les propos de I'analysant.

Ainsi la nature de la relation et méme les fonctions existantes entre les acteurs du
jeu de dévoilement laisseraient apparaitre ce qu’il conviendrait de nommer « de
’entre ». Comme dans notre propos sur les plis du savoir, I'arréte qui pose la
délimitation des différentes paires de surfaces, fait office « d’entre ». De ce
quelque chose qui se situe a la jonction de la différence, de [Ialtérité, de cet
« entre » qui installerait le distinguo méme de ce qui ferait I'un et l'autre. L’entre

2



comme existant dans la scéne analytique trace les voies d’un possible de toutes
rencontres; non plus dans le partage des idées, mais dans la mise en expression de
I’indicible. Considérons, l'espace d’un instant didactique, que l'un soit cet
analysant, et que 'autre devienne alors, non I'analyste, mais ce qui fait manque a
I'identité de I'analysant. Qu’il puisse s’agir de la découverte des mécanismes de la
fonction phallique, de cet autre c6té du miroir des pathologies, comme serait le
role du désir et du manque avec la mere. La différence qui méne le chemin de
connaissance de cette altérité que marque la spécificité de 'un et de I'autre. Dans
un cadre ou ces deux référents ne positionneraient plus des individus, telle ou telle
personne, mais bien ce qui en serait des concepts mémes de I’'un, de 'autre et par
conséquent de I'entre, comme existant de la différenciation. L’entre pose le réel
d’une distinction entre existants. A charge pour nous, de tenter de mettre en
évidence la nature méme de ces existants et leurs liens. Posons en premier, que le
langage ou plus précisément son absence sera le fil conducteur de notre réflexion.
L’absence de langage ne signifie pas que I’analysant soit muet dans les séances,
mais gu’il ne peut pas directement faire retour par la parole a ce qui justement
n’est jamais passé dans la langue, et ce, dans son histoire psychique. Nous ne
parlons pas de problémes mnésiques, mais de cet espace mou qu’est le
refoulement. Mou, car impossible a cerner avec d’autre moyen que ce qui sera
nommé comme les éléments du retour du refoulé. Si I'altérité, au sens d’une étude
des relations, voire des fonctions pouvant exister entre les différents
protagonistes de la vie de I'analysant et lui-méme semble émerger au fil des
séances, c’est d’une tout autre altérité que I'analyste devrait se saisir. Non pas au
sens d’une invitation directe a parler de telles ou telles relations qui auraient pu
exister dans son passé. Mais de ce qui justement n’a pas pu faire existence a la
conscience et donc au langage. Il ne semblerait pas juste, a moins de vouloir se
montrer ignorant et sot, de questionner 'analysant sur ce qu’il ne sait pas. Et
pourtant c’est bien la 'axe central d’'une voie a la construction de I’analysant
comme porteur du savoir de I’étre. Si 'analyste n’a pas pour fonction de conduire,
de mener, ni de diriger cet autre, sa responsabilité ne peut s’absoudre du chemin
du dévoilement. S’il ne dévoile pas a I'autre ce qui fait sens, ses interventions en

3



jalonneront I'accessibilité. L’indicible, I’absent, par ce gu’ils seront percus et
reconnus comme existants par I'analyste seront intégrés au réel méme non
nommés comme tels par I'analysant. La réflexion sur 'entre peut conduire a une
nouvelle lecture de I'altérité, comme expression de cet inconnu que l'individu est a
lui méme. Non plus en termes de connaissance des vécus événementiels, ni méme
du réel des affects, mais de ce qui serait d’un lui a lui.

L’outil que serait « I'entre » devrait favoriser 'examen de I'un et 'autre comme
opérateurs de fonctions. L’ « entre » en identifiant en quelgue sorte un espace
compris a la jonction des deux, pose de fait la différentiation et I'existant de liens.
Il'y a de I’entre, car 'un et 'autre sont différents et installent 'altérité. Dans le cas
d’une non-altérité, il n’y aurait ni un ni autre et donc pas d’entre. Seul 'unique
existerait, mais il ne pourrait pas étre nommé un, qui ne peut qu’appeler I'autre.
Prenons aussi quelques exemples d‘une actualité de I'entre dans I'espace de la
scéne analytique. La premiére rencontre semblerait se constituer de I’espace
temps, de ce sens qui existe entre chaque séance. Il y a de I’entre-deux, de I’entre
analysant/analyste dans l'interséance. Le processus de transfert ne s’arréte pas
au moment ou se pose la scansion de la séance. Un quelque chose perdure au-dela
de ce qui semble exister comme fin. Il semblerait méme que I'entre chaque séance
parce gu’il manifeste la rupture et I'attente, corroborerait une loi de réminiscence
d’un certain passé, celui de I'’enfance. Comment d’ailleurs identifier ou méme
reconnaitre pour I'analysant, ce gu’il ne peut certainement la plupart du temps
ressentir comme faisant partie de lui. Ce sont ces temps des manques, des ratés
en termes de demande, ou du moins de destinataire réel a ces demandes. Ces
recherches de reconnaissances adressées ou attendues d’une hiérarchie, ne sont-
elles pas que le miroir des manques a vivre, a étre de I’enfant vis-a-vis de celui ou
celle qui incarnait le marquage existentiel. Dans ce sens, de ce qui pouvait ou
aurait pu étre apporté comme renforcement identitaire. Certes, les parents ou
tuteurs ont pu apporter une somme non négligeable de renforcement positif en
matiére de considération d’éléments pour que I'enfant puisse batir sa spécificité
d’étre un, dans un environnement sécuritaire. Mais ces faits de l'autre ont-ils
toujours été percus comme bienveillants et ajustés a ce que 'enfant avait pu

4



construire comme espace imaginaire de la demande? Comme I'archéologue qui
cherche a reconstruire la trame du temps des artéfacts découverts, I'analyste en
posture de l'acte de penser, se doit d’identifier le moindre élément qui puisse
favoriser le balisage de la piste au dévoilement. Entre les mots et le silence, entre
les manifestations de divers affects, entre les séances méme, se joue la possibilité
d’'un véritable sésame a ouvrir les portes d’'un trésor éternel, celui du langage.
Dans ce qui compose la manifestation de la différence, de I'altérité, de la
reconnaissance ou de l'ignorance, du trouble ou de la guérison apparente, cette
espace qui fait frontiere et séparation peut trés certainement en poser de ces
dires a venir. Comme dans le jour et la nuit, I'entre existe par la matérialisation
méme qu’il opére entre ces deux états. L’entre sépare et I’entre fait exister I'un
comme spécifique a 'autre.

Dans I'entre qui s’opére avec 'analysant et I'analyste, c’est le monde du transfert
qui fait révélation. Rechercher I'existant « entre » consisterait ainsi en quelque
sorte a tracer cette ligne invisible, celle de I’étre. Le savoir de 'entre ne pourrait-il
pas nous conduire a ce détachement de toute attente de résultats? En ce sens,
ou I'entre s’échappe déja a lui-méme comme sujet d’observation. Comme le verso,
il ne se percoit pas par le jeu sensoriel, mais il se déduit d’une logique a I’existant.
Quelles seraient donc les manifestations en acquisitions de « I’entre », si ce n’est
gue linvitation a cette mécanique du dévoilement? Ne nous trompons pas, nous
ne parlons pas d’un dévoilement de faits, de situations, de connaissances, ni
méme de compréhensions psychiques sur 'analysant. Avec ce qui fait « entre »,
nous parlons justement de ce qui ne s’est pas fait parole, ni nomination.
« L’entre » ouvre ou devrait ouvrir, comme la Pierre de Rosette, une nouvelle
table de décodage. Il y a de « I’entre » a identifier dans les ruptures de parole du
discours de I'analysant, sans les hésitations ou bévues apparentes de la libre
association, et aussi dans les réactions souvent hystérisantes de 'analysant dans
ses demandes ou interrogations face a la fin de I’analyse ou sa quéte de progres.
Et si I'entre, pouvait aussi devenir cet antre du non-dit, non fait, en un sens
surtout de ce qui ne pouvait s’accomplir en conscience ou sans que la conscience
puisse identifier ce qui se tramait en termes de construction psychique. Le

5



refoulement, ce véritable dragon légendaire, dont tout le monde parle, mais que
peu percoive dans le discours qui fait vivre I'’espace du manque et de l'autre, ne

s’invite-il pas a étre démasqué dans I'entre du rapport conscient/inconscient?

Bibliographie

F. Julien - L’écart et I'entre - Galilée - 2012
D. Sibony - Entre-deux - Seuil - 1991

T. Piras - Les plis du savoir - 2016- Texte présent sur le site web



