/. ﬂ Lrras
AW@/)M&%/WV

« Pour une méthodologie du questionnement »

Mars 2017

Thierry Piras - Psychanalyste
Article publié dans le cadre du Cercle En-Passe analytique-L’Ecole.

www.enpasseanalytigue.com


http://www.enpasseanalytique.com

S’approcher de l'acte du penser, c’est trés certainement avant tout batir une
méthodologie du questionnement. Bien au-dela des « pourquoi », « comment », et puis
encore « de quoi ou de qui », 'acheminement a la question rompt avec I'’évidence du
semblant pour une quéte des mécanismes profonds qui sous-tendent toute réflexion. Si
réfléchir, c’est avant tout se voir dans le miroir de sa propre représentation face a un
guestionnement, celui-ci impose une logique de déconstruction, reconstruction pour en
saisir les infimes parcelles d’un sens souvent obscur. Se questionner reléve d’une certaine
volonté consciente de comprendre et de tenter de mettre en évidence, non plus seulement
des réponses, mais des mécanismes, des relations, des rapports qui s’engendreraient de
’existence méme de ce quelque chose qui porterait I'acte du questionnement. Le
guestionnement, s’il met en oeuvre les processus cognitifs du sachant, il est tout autant un
chemin de transmission vers un autre directement identifiable ou supposé, mais toujours
existant, ne serait-ce que comme support de désir ou de projection. La méthodologie du
guestionnement ne semble toutefois pas s’inscrire dans une logique immédiate du besoin.
La formulation d’'une question reléve le plus souvent d’'une attente caractérisée par la
nécessité d’une urgence, d’'un besoin intermédiaire pour procéder a une autre tache ou
réalisation. Le fameux « quelle heure est-iI? » s’inscrit dans cette logique opérative d’une
relative gestion du temps. La demande de définition d’'un mot ou d’'un concept reléverait
d’'un préalable quasi magique a toute avancée dans le raisonnement. Que signifie par
exemple, le terme de rencontre? L'octroi du laissez-passer d’une définition du dictionnaire,
aussi précis qu’elle puisse I'étre serait ajustée a une certaine satisfaction, traduite en
quelque sorte sous la forme simpliste, je vous 'accorde du « je comprends ce que ce
terme signifie ». Le lecteur de ces définitions, aussi pertinentes soient-elles, n’en donne
matiére qu’a la seule question du « pourquoi ou du comment et du qu’est-ce que cela
signifie », mais nous restons bien loin du questionnement. Il ne fait plus qu’installer la
question, mais pose la détermination a regarder le « fait d'étre interpellé par quelque
chose qui pose probleme ». Le « quelle heure est-il? » 'l fait question et fait invitation
directe a une observation d’une montre ou horloge, le questionnement quant a lui
semblerait prendre le chemin d’une réflexion sur la problématique du rapport au temps, de
I'angoisse a la finitude par exemple. D’un c6té, nous aurions un besoin d’information, de
’autre nous entrerions dans un acheminement au savoir de I'essence. Prenons une
nouvelle question qui porterait sur la note ou le résultat que I'éleve ou I'étudiant serait
susceptible d’obtenir dans une premiére évaluation de son ressenti aprés le contrdle,
’examen ou le concours. Le questionnement dans ce champ pourrait nous mener sur la

2



réflexion sur I'analyse des processus d’apprentissage, sur les méthodes de préparations
aux échéances d’évaluations, ou bien encore sur l'intégration de ces examens au coeur
des besoins de la société. Dans ce cadre-ci, le questionnement pourrait envisager
I’analyse des modes de réussites de la jeunesse et leur place dans I'avenir d’'une société.
La question appelle une réponse, le questionnement met de cété toute réponse
immédiate, pour construire le chemin d’un raisonnement sur ce qui devrait étre dévoilé.
Identifier ce qui pose probleme, comme nous le pose la définition du questionnement, est
la démarche qui consiste a s’extraire du semblant d’évidence pour parvenir a
I'identification des problématiques afférentes au support méme du questionnement. Nous
allons prendre I'exemple de la thématique de la rencontre, pour tenter de mettre en
évidence les mécanismes d’une méthodologie du questionnement, et de ce fait nous
lancer sur la piste de 'acheminement a I'acte de penser.

Il est de constater tout d’abord, la profonde vulgarisation de ce terme de rencontre. On
parle tant de rencontre amoureuse, de groupes de rencontres, de rencontres plénieres, de
rencontres marketing, etc. Cette expression semble porter en elle-méme la somme de tout
ce qui serait nécessaire a sa compréhension. La rencontre est posée comme le fait de
mise en évidence de sa forme verbale, « rencontrer ». Une tautologie nous porterait ainsi
a poser : quand je rencontre, je fais une rencontre. |l serait alors de se demander ce que
peut apporter la forme de substantif a la forme purement verbale, si ce n’est la possibilité
de la qualifier, de la préciser, de la compléter. Comme poser pour le verbe rencontre, des
précisions. Il pourrait s’agir d’'une rencontre agréable, profitable, bénéfique, incomplete,
annulée ou bien encore judicieuse, pertinente, inutile, dangereuse. Ainsi, la seule forme
verbale ne semblerait pas suffisante pour formuler du sens a son propre énoncé. La forme
du substantif, avec adjectif, adverbe ajouté ou propositions circonstancielles mises en
place seraient plus a méme de poser les limites d’'un sens, que le seul mot de rencontre
ne semble pas apte a imposer. Prenons I'’énoncé cette rencontre entre les partenaires
sociaux s’est soldée par I'échec de tout compromis ». Dans ce cas précis, le mot
« rencontre » ne donne aucune information pertinente; il faut obtenir davantage
d’expressions pour aller au-dela de la simple information événementielle. Les questions
portées sur « rencontre », pourraient étre de l'ordre de l'informatif, comme le lieu de la
rencontre, les participants, I'ordre du jour, les attentes de cet événement. Le processus de
guestionnement sur « rencontre » installerait non plus la simple dimension du fait, mais
celui du champ conceptuel. Il ne s’agit plus seulement de se questionner sur les aléas des
rencontres, sur leurs incidences ou conséquences, mais bien de porter attention au

concept méme de rencontre. Comme dans une recherche sur un palimpseste, le
3



guestionnement sur « rencontre » fait invitation au dévoilement, non plus seulement sur le
sens apparent, mais sur I'absence. De cette absence qui pourtant obére a jamais toute
utilisation si particuliere d’un énoncé. Avec le regard porté sur l'identification des systémes
qui sont a révéler dans tout concept, le sachant tend a reconstruire une logique de sens.
Dans ce cas présent de « rencontre », il conviendrait a la fois de décomposer les sous-
éléments qui composeraient ce concept et d’envisager la nature des éléments référentiels
qui structurent chez le sachant sa propre vision de ce concept. Ces éléments référentiels
sont les composants qui élaborent et structurent I'acte de penser de chacun. Il peut s’agir
par exemple des orientations qui méneraient le sachant vers le savoir; par exemple, la
place du rapport au temps, le sens de l'altérité et de la mémeté, mais aussi la réflexion sur
le mouvement et I'immobilité. Dans I'examen du concept de « rencontre », la part du
temps semble déterminante comme celle du mouvement. L'idée méme de rencontre pose
I’existant d’une trame temporelle. L’avant-rencontre élabore ce qui sera I'aprés méme de
toute rencontre. Et ce, par la nature des représentations que porte lindividu qui se
détermine plus ou moins volontairement dans ce processus de rapprochement avec
I’espace autre. Le mouvement et son corolaire 'immobilité, signent la nature de ce qui se
joue ou pourrait se jouer, non plus seulement entre deux individus, mais dans I’évolution
des représentations de ce qui est nommé « rencontre ». Si un certain déplacement spatial
existe entre les deux individus, comme dans la relation amoureuse ou conflictuelle, c’est la
nature méme des mouvements, comme le balancier, qui méne le sachant non vers l'autre,
mais vers une altération de ses représentations. Le concept de rencontre n’est pas fixe. |l
ne serait d’ailleurs pas vain, de se questionner sur son existence comme fait de projection,
d’acte fantasmatique, et non plus seulement comme la description d’un fait résultat. Pour
s’impliquer dans le processus de questionnement sur le concept de rencontre, il est
nécessaire de laisser de cbété, du moins pour un moment ce qui qualifierait ce substantif
(rencontre de ceci ou de cela), pour entreprendre une exploration du concept lui-méme.
Pour ce faire, il faut tout d’abord s’extraire de la seule définition ou des recherches
éthologiques au demeurant nécessaires, pour confronter cet énoncé au champ de vos
référentiels propres qui pourraient s’adjoindre. Il ne s’agit pas ici d’'identifier comment vous
comprenez ce terme ni comment vous pourriez I'utiliser ni vous laisser dans le descriptif
ou l'analyse du contexte dans lequel il est utilisé. Mais alors que faire? Ce n’est pas
spécifique au concept de rencontre, vous allez devoir mettre a plat 'ensemble de ce qui
constituerait vos référentiels qui soutiendraient votre acheminement a I'acte de penser.
Prenons quelques exemples. Une premiére lecture nous méne a poser les axes de

besoins, d’attentes, d’utilité, de dépendance ou de complémentarité. La rencontre, si elle
4



fixe ce quelque chose qui semble contraire a un pont entre deux individus, nous invitera a
examiner les processus de mise en oeuvre. Si la rencontre est le résultat ou le constat
d’'un rapprochement, il conviendra de se porter sur les problématiques d’historicité,
d’interactions, voire d’identifier la nature d’un résultat au vu d’un projet premier. A ce
niveau, nous « collons » encore trop avec I'étude du concept de rencontre dans ce qu'il
fait lien ou fonction entre deux individus identifiés. Pour mieux comprendre ce qui se joue
dans la relation, il s’agit de se tourner vers le champ d’une plus grande abstraction de ce
concept. A savoir, « rencontre », non plus seulement comme quanteur d’une relation entre
nos deux items, mais « rencontre » comme révélateur de sachant en tant que sachant de
son mode référentiel. Il ne convient donc plus seulement de décrire le perceptible,
d’analyser méme I'induit, la lecture du désir en ferait partie ici, mais de mettre a jour la
somme de ce qui constitue le sachant comme tel, quant a ce concept ou un autre
d’ailleurs. La réflexion accepte de ne plus se porter sur le seul concept de rencontre, mais
sur ce qui structurait la réflexion quant aux axes généraux du questionnement. A ce
moment, le questionnement ne porterait plus sur la rencontre ou tout autre énoncé, mais
sur ce qui fonde ou fonderait le sachant dans lidentifiant méme de sachant. Pour
illustration, mes recherches personnelles se portent depuis un certain temps, sur le
rapport au mouvement et a 'immobilité, sur la gestion et la représentation du temps, ainsi
que sur les limites quant au Je et au Tu, dans le champ des représentations et des faits de
langage.

Sans développer ici ce qui fera d’ailleurs I'objet d’autres contributions, il est possible de
proposer a la confrontation, plusieurs problématiques. Le constat de départ ou I’hypothese
premiere serait que toute rencontre, quels que soient sa forme et son résultat, ne serait en
fait que le révélateur d’'un semblant. Certes, dans une rencontre amoureuse, un couple
peut se former ou se défaire, une rencontre professionnelle peut ou non aboutir, mais le
résultat ne donne pas d’indication sur ce qui constituerait I'individu dans ce processus de
rencontre. Il n’est pas non plus ici question de découvrir pourquoi telle ou telle rencontre
ne se constituerait qu’en échec. Mais de pouvoir mettre en lumiére le ou les moteurs qui
installeraient en mouvements les individus pour produire ce que nous nommons rencontre.
Si la rencontre peut étre qualifiee de mouvement spatial entre deux individus, elle induit
aussi I'observance du temps. De ce temps nécessaire a ce que les choses qui concourent
au rapprochement puissent se faire et se défaire, le plus souvent dans la foulée. Mais le
mouvement n’est pas que le déplacement physique, il est aussi le miroir invisible des
évolutions, des transformations de ce qui constituerait chaque individu au plus profond de

son essence. La rencontre pourrait alors se poser comme problématique, non des
5



relations entre individus, mais conflits entre les différents réels qui affectent le parlant, et
ce tout au long de son existence. L’attirance ou le rejet de I'un pour l'autre, ne traduit-il pas
en effet, un véritable curseur d’une plus ou moins grande absence a la rencontre avec ce
que l'individu se sait a lui-méme? L'observation des comportements lors des groupes de
rencontre, comme les « speed dating », tenterait a nous informer, des non-liens existants
au sein de chaque participant, quant a la connaissance qu’il saisit de ses profondeurs. La
réalité d’'une chimie des phéromones, croisée a la représentation d’un plus ou moins écart
aux modéles dominants, peut nous fournir des trames d’explications d’'une accroche au
mouvement de la rencontre. Le mouvement vers l'autre ne serait ainsi qu’'un semblant
d’'une altérité, pour une prédominance d’'une mémeté a soi-méme. Posons ainsi
I’hypothése que le sujet A se confronte a une attirance apparente vers = comme l'autre,
alors gqu'’il ne s’agirait que d’'une confrontation a sa propre mémeté, simplement sublimée
dans la perception d’une transposition. De ce déplacement, encore mouvement, pour
adoucir I'individu a son propre vécu narcissique.

Ne chercherions-nous pas ainsi a mettre en évidence que toute étude de fonction ou de
relation entre un Je et un Tu, au-dela de la simple évidence serait un semblant de ce qui
se fournit de I'observation? Prenons cette phrase, mainte fois entendue en analyse : « jai
raté I'occasion d’'une belle rencontre ». L’analysant semble bien parler d’'une conquéte a
connotation amoureuse qui ne se serait pas soldée par une réussite attendue ou espérée.
Déplions la démarche de rencontre avec l'au-dela du palimpseste, pour tenter de cerner
que dans I’échec se porterait justement pour cette personne I'impossibilité a traduire en
pensée et en acte ce qui se porterait sur les rives de la réussite. Perdurer '’échec peut
satisfaire au réel de la jouissance. Dans ce mouvement ou le plaisir, lui serait intolérable,
car identificateur d’'une toute autre dimension de I'étre. Alors pourquoi ne pas poser ce
postulat, que toute rencontre a 'autre permettrait de fait, de faire écran a toute révélation
sur des failles psychiques identitaires, impossibles a passer en langue. La méthodologie
du questionnement ne s’enferme pas dans un dogmatisme du fait, mais dans la
découverte progressive du sens. Si la question engendre la réponse, le questionnement
ne peut que susciter encore et encore l'interrogation, la confrontation au dela de toute
évidence, de tout semblant. Ne conviendrait-il pas alors de modifier le titre initial? Le
« Pour un questionnement de I'acte méthodologique » nous fournirait-il une trace plus

conséquente, quant a la limite du semblant?

- Pour contribuer au travail du prochain séminaire didactique



