%ﬂ [rras

- Ackeminement @ Cacte do ¢ perser

« Poéme, je et autre"

Janvier 2016

Thierry Piras - Psychanalyste .
Article publié dans le cadre du Cercle En-Passe analytique-L'Ecole.

www.enpasseanalytigue.com


http://www.enpasseanalytique.com

Comme un regard qui s’élance a I'assaut de sa destination, le « penser de l'autre »
n’en finit certainement pas de faire parler, ou du moins de questionner. Dans le « je te
Vois », quand le participant au jeu de cache-cache découvre l'autre participant se croyant
a l'abri de toute découverte dans sa cachette, I'acte du regardant fait constitution a lui de
cet autre. Non pas qu’il ne semblat pas exister, méme absent aux yeux des autres que lui,
mais la locution le fait naitre dans la langue de la finalité relationnelle, ici du jeu. Il devient
l'autre découvert, vu et nommé. Cet acte de langue marque d’ailleurs la fin du jeu, ou du
moins d’une séquence, mais signifie surtout que les rbles sont distribués. Le caché
devient le vu, et le cherchant devient le découvrant. En parlant, il absout les limites du
connu et de l'inconnu ; il nomme ce qui existait sans existence dans la sphére du
directement accessible. N’est-ce d’ailleurs pas 1a, la fonction de la langue que de pouvoir
faire vivre a la représentation, a I'accessibilité de I'un et ce, en dehors de toute
appropriation directe des sens ? L’autre est un fait de langage, un fait d’un positionnement
de I'un quant a sa situation au monde. Qui est donc cet autre pour le « Je »? Un autre que
lui, ou bien alors un autre a lui ? Si le principe de différence ne semble pas faire de doute
sauf a présenter tous les signes du déni pathologique, I'altérité s’installe comme faisant
émergence au réel. Mais de quel réel parlons-nous quand nous abordons l'univers de la
poésie ? S’agit-il du réel de I'artiste avec son cortége de signifiants qui font échappement
a la seule raison, ou bien du réel du lecteur déja sur ses rives de la représentation ? Ne
devrions-nous pas nous interroger sur la nature méme du poete ? Cette femme, cet
homme est nommé poéte, tant par la forme de son message que par le contenu. Il ne
semble pas produire un récit logique, ou s’articuleraient personnages et histoire dans le
but de tramer un sens plus ou moins logique. Il ne réalise pas une production scientifique
ou historiqgue ; il ne commet pas non plus un propos tendant a valider un champ
conceptuel donné. Et pourtant le poéte est a la fois tout ceci et toute autre chose. Son
poéme et I'ensemble de son ceuvre semblent qualifiés de poétiques au nom des canons
de la structure, versets, strophes et rimes.

Mais n’est-ce pas aussi a cause des chemins de traverse au sens du réel que prend
I'artiste qui lui vaut d’étre oint du titre de poete ? Il ne raconte pas une histoire des autres,
et ce, méme s’il en parle, mais il se raconte d’une rencontre a un lui qui ne peut d’ailleurs
que faire trace a la dialectique de l'altérité. Jean Ferra chantait que « le poéte a toujours
raison » (1). N’est-ce pas ici I'invitation a une raison autre que celle d’'une logique aveugle
des sens ; d’'une logique qui ferait le linceul de la pensée ? La langue du poete prend les

chemins d’une invitation au dévoilement de la pensée, ou les mots et versets se laissent

2



tournoyer comme les feuilles d’Automne. Il ne décrit pas, mais comme Munch, il crie, il
hurle des mots qui s’assemblent non en histoire de fait, mais bien en féte d’histoire.
Comme le fréle esquif qui ne manque pas de chavirer dans la tempéte, le poéte se laisse
chahuter au gré de ce qui peut nous sembler comme le conflit entre le moi et l'idéal du
moi. Parle-t-il d’'amour ou de désespoir, de recherche ou d’abandon, qu’il invite toujours
I’autre, c’est-a-dire nous, le lecteur, au compas d’une folle aventure a nous-mémes, sur les
étendues et, de nos désirs, et de notre quéte a l'identité ? Il parle et il parle ou plutét il se
laisse parler. Il devient au fil des vers, le fil d’Ariane d’une rencontre a cet essentiel que lui
seul semble approcher. Ce ne serait pas tant le poeme qu’il conviendrait de lire et de
comprendre que la nature de ce qui résonne et arraisonne en nous de cette liberté au
voyage de l'esprit. N’en devrait-il pas étre de méme dans la rencontre de ce que livre
’analysant au coeur de I'expérience analytique ? N’est-il pas en quelque sorte le poéte
maudit d’'un récit qu’il écrit et livre en attitudes souvent surréalistes durant la libre
association de parole ? S’il ne cherche pas la rime la plus 8 méme de rendre le son de sa
pensée, il étoffe au fil des séances la trame d’un discours qui ne le dit pas, mais qui le fait
en dire. D’'une parole qui s’égréne, s’extirpant de la gangue du refoulé pour venir faire
jaillissement de désir et de manques a celui en place de recevoir, ce poeme d’un au-dela.
A cet autre, partenaire de I'affrontement au dévoilement qu’est I'analyste, il s’offre comme
poéme dont les versets ne seraient pas plus troubles qu’une autre poésie.

Si l'acte d’écrire peut faire catharsis, I'acte d’identification du voilement ne peut appartenir
gu’a cette scéne analytique. L'offrande de la parole se met en place pour un autre présent
dans le cabinet, mais parce qu’il peut dresser la partition du sens, celle de l'inconscient.
Pour une parole donnée a cet autre en substitution a tous ces autres qui manquent et a
qui il s’adresse en fait, sans le savoir, du moins au début de son analyse. Certes,
I'analysant ne fait ceuvre de poete au sens ou il n’écrit pas consciemment de la poésie,
mais son acheminement a son fondement existential (2) le pose dans le champ d’une
écriture singuliére, celle du tréfonds. N’est-il pas alors cet autre a lui-méme ? D’un autre,
non pas comme autre a lui, mais comme autre de lui. Au travers de toutes ces paroles qu'l
offre sur la scéne analytique, il se construit dans la connaissance révélée d’une autre
facette de ce qu’il pouvait auparavant connaitre de lui-méme. Arrivé comme objet de ses
symptémes, il se gratifie au fil des rencontres avec la langue du dévoilement comme partie
de sujet de linconscient. Son identité primordiale, non celle signée ou saignée des
souffrances, mais celle d’'une reconnaissance a I'essence, de celle qui le fonde comme ce
qui en est du « est » (3), se forge au prix de l'identification des signifiants. De tous ces

autres, avec lesquels il fonctionna, le plus souvent au détriment de son ipséité, il finit par
3



en entendre de l'autre méme. L’autre ne se marque plus alors de la seule différence entre
humains, mais d’un savoir, celui qui fonde la relation du Je/Tu. Ces déterminants ne se
parlent plus comme caractérisant des objets, mais comme la lecture de l'identité d’'une
fonction, celle de la relation. Le « Je » n’est plus seulement la part la plus parlante du moi,
mais bien cette relation au « Tu ». Le « Je » se fait car il appelle déja le «Tu », qui ne
serait exister d’ailleurs que pour cette identité nommante. Le « Tu » est un fait de langage
du « Je », et en ce sens qu’il parle de ce qui s'imprime avec le « Je ». Sile « Tu » appelle
le concept d’altérité, il n’en nomme pas moins la qualification méme de cette altérité pour
le « Je ». Quand le « Je » parle de cet autre que lui-méme, c’est de son champ de
représentations et des surfaces spécifiques de projections, qu’il conviendrait de décoder,
c’est-a-dire de dévoiler. L'analysant, qui par exemple s’épanche sur la relation qu’il
entretient avec un colléegue a son travail, pour signaler sa difficulté a se faire accepter de
sa hiérarchie, ne parle en fait que de ce qui le fonde quant au gradient de son identité. Sa
difficulté présentée serait celle de lincompréhension d’un autre que Ilui, la non-
reconnaissance de son travail, de sa valeur. Alors qu’il s’agirait en fait d’identifier non ce
qui est de l'autre a lui, mais de cet autre lui, de ce qui justement ne se nomme pas, ses
failles identitaires. D’une identité qui dépasse la seule considération de sujet de la relation
aux autres, pour l'intégration a l'identité comme objet d’'une distanciation a I’ « est ». D’un
constat apparent, cet individu souffrirait des conséquences d’'une médiocre
reconnaissance dans le champ professionnel.

A ce positionner dans ce cadre, I'analyse passerait a c6té de la véritable problématique,
celle de lindividu comme sujet du voilement. Non au sens de sa responsabilité a la
situation gu’il semble subir, mais comme directement impliquée dans ce champ de rupture
que sont les failles a l'identité. Il se nomme parfois comme victime d’'une dévalorisation,
voire d’'une non-équité ou d’une dévalorisation conséquente ; mais il ne peut se nommer
rapidement comme évincé du savoir a I' « ‘AAnBela »(4). Il conviendra pour lui d’effectuer
cette translation du dit sur l'autre a un dire sur un lui en faille de langage. Comme pour
’enfant passer du : « c’est sa faute s’il ne m’aime pas » a une construction du : « que
signe de moi ce besoin mortifere d’étre aimé par l'autre ? ». Le besoin de reconnaissance
se rattache donc a celui d’étre aimé, comme il put I’étre de sa mere. Cette recherche de ce
qui ne peut que manquer installe l'individu dans une quéte insatiable pour combler
I'angoisse de perte. Le retour a l'autre est le reflet de ce manque, non de l'autre et de ce
qu’il pourrait offrir, mais du manque lui-méme comme source de fracture identitaire. D’'un
manque, non de l'autre et de ses libéralités comme jadis celles de la mere, mais du

manque de l'individu a se positionner comme Je-a-lui. D’'un « Je » qui, s'il existe au
4



monde, doit s’identifier dans ce qui fait et est relation a l'autre. L’attention devrait étre
portée sur ce que l'autre est pour lui, sa représentation, le lien au désir, le fonctionnement
au manque. L’autre ne peut s’approprier que dans une logique de l'autre-pour-de. Dans le
déroulement du fait analytique, la libre association de parole ne peut et ne devrait le
mener qu’a cette extrémité, début d’'une nouvelle chaine a atteindre. En brisant les
maillons de la représentation d’'une altérité coupée de la mémeté, I'analysant peut se
mener aux confins d’une approche de I'étre, au sens de « I'est ». Si le dénouement des
symptémes ne peut contribuer qu’a un mieux vivre de I'analysant, celui-ci ne s’accomplit
réellement de son existence qu’au dévoilement de l'identité existentiale, ce : « moi-je-
est ». Hélas ou heureusement il n’existe pas de repére ou de signifiant de cet état, mais
force est de constater que l'individu, pourvu que I'analyste s’en soit informé et le porte
comme « AAnB¢ela », peut s’approprier de ce dire singulier. Aux confins du non-langage, et
parce qu’il ne peut y déposer de mot vivant, il se laisse entrevoir au-dela de toute
sensation ou ressenti, comme un véritable acheminement métaphysique, a cette
dimension a lui, le lui-étre. Serions-nous au bord de ce qui serait & nommer du fait
spirituel, bien plus enfoui et toutefois fondateur, que le seul fait religieux ? D’un fait
spirituel, pouvant aussi intégrer le chant des croyances, et ce, quelles qu’elles fussent,
pour la transcendance méme du parlant, en sa qualité d’existant. L’analysant est le
« est », a charge pour lui de batir cette rencontre. Qui, si elle ne semble pas découler du
seul « Adyog » (5), sauf a le considérer dans son entendement tel que pouvait nous le

soumettre Parménide. Le « A\Gyog » comme révélation et non pas comme acte de raison.

La rencontre avec ce « est », comme nous y invitait déja Parménide, pourrait mener
I’analysant, en digne continuation de la libre association et de ce qui s’y joue, a considérer
ce fait de révélation. Le dévoilement du refoulé et le dévoilement d’'une nécessaire
révélation du « est » ou du « il y a » (6) marqueront a n’en pas douter le chemin de
I'analysant vers un lui-méme aux couleurs d’'une surprise a I'essence. Porte ouverte a un
guestionnement sans limite et sans fin, I'acte de révélation marquerait a jamais le sillon du
refus des apparences, du semblant et des normes dominantes. Le chemin a parcourir
dans un au-dela du voilement, ne garantie pas I'extinction du désir ou de la jouissance,
mais en fournit les moyens d’'une mise en mots, d’'une mise en scéne d’une rétrospective

amere a tout compromis au savoir.



(1) Jean Ferrat

La femme est I'avenir de 'homme

Label Temey 1975

(2) Est existentiel tout ce qui se rapporte a la fagon dont le sujet existant ('homme) éprouve son existence,
I'assume, l'oriente, la dirige. Est existential tout ce qui se rapporte a la constitution intrinséque de I'existence
humaine (et non pas a ce qu'on en fait, a ce qu'on en sent, a ce qu'on en attend). Encyclopaedia universalis.
3) voir Le poeéme de Parménide - De la nature.

(4) Alétheia - Vérité au sens de dévoilement

(5) Logos, non plus seulement au sens de discours, raison comme le définissent Platon et Aristote, mais
comme Parménide le considérait a savoir : révélation. Référence a Jean Bouchart d’Orval
(www.jeanbouchartdorval.com/resources/parmenide.pdf) et recherches personnelles.

(6) Le verbe étre a la troisiéme personne du présent de I'indicatif en grec ancien : «éoti» :ilestouily a.
« Mais «il y a» est souvent préférable, afin de mieux marquer la réalité impersonnelle que nous pouvons
constater chaque instant de notre vie et a laquelle se référe la déesse. » nous dit Jean Bouchard D’Orval.

Annexe :

La femme est I'avenir de ’homme
Le poéte a toujours raison

Qui voit plus haut que I'horizon

Et le futur est son royaume

Face a notre génération

Je déclare avec Aragon

La femme est I'avenir de ’homme

Entre I'ancien et le nouveau
Votre lutte a tous les niveaux

De la nétre est indivisible

Dans les hommes qui font les lois
Si les uns chantent par ma voix
D’autres décretent par la bible

Le poéte a toujours raison

Qui détruit I'ancienne oraison
L'image d’Eve et de la pomme
Face aux vieilles malédictions

Je déclare avec Aragon

La femme est I'avenir de I’homme

Pour accoucher sans la souffrance
Pour le contréle des naissances

Il a fallu des millénaires

Si nous sortons du moyen age
Vos siecles d'infini servage

Pésent encore lourd sur la terre

Le poéte a toujours raison

Qui annonce la floraison

D’autres amours en son royaume
Remet a I'endroit la chanson

Et déclare avec Aragon

La femme est I'avenir de I’homme

Il faudra réapprendre & vivre
Ensemble écrire un nouveau livre
Redécouvrir tous les possibles
Chaque chose enfin partagée
Tout dans le couple va changer
D’une maniére irréversible

Le poéte a toujours raison

Qui voit plus haut que I'horizon

Et le futur est son royaume

Face aux autres générations

Je déclare avec Aragon

La femme est I'avenir de ’homme



