/. 'ﬂpb'/%d

. Y
- Acheminement a [acte du penser -

« Le moi et le transfert »

Mai 2015

Thierry Piras )
Article publié dans le cadre du Cercle En-Passe analytique-L’Ecole.
Toute reproduction interdite sans I'accord de 'auteur.

www.enpasseanalytique.com


http://www.enpasseanalytique.com

Au centre de toutes les convoitises a le mettre en évidence : il souffre ; le sujet
souffre et masque sa souffrance a I'étre dans cette présentation de la souffrance au
moi. La connaissance du moi dans le transfert se cache, se masque et son
identification ouvre l'accessibilité au refoulé. Les mécanismes de la dimension
phallique tracent le sujet comme soumis a la pulsion et détrénent I'image d’'un moi
tout puissant. L’érosion de toute maitrise aux réves immole le moi, sur l'autel de la
toute-puissance. Derriere le sujet qui parle et se parle progressivement, se dessine
le moi en cache de toute révélation a sa limite. Il n’est pas le sujet dans sa grandeur,
il N’en est que la surface, que le vernis d’'un conscient souffreteux d’un inconscient
jouisseur. Le moi se trouve confronté a ses limites, celles du dire et de la mémeté, a
rechercher tant du c6té du moi, que dans lI'image a I'autre. Dans la prose que pose
I'analysant, le moi se dessine au fur et & mesure dans les contours du non-dit, dans
les entrelacs de I'impossible de tous les refoulés a faire retour. Si le transfert instaure
une mise en scene de l'autre, c’est vers un aller et retour altérité/ mémeté que doit se
tourner le discours analytique. Le désir ne fait que le lit d’'une trace du sujet a cet
autre primordial que fut et qui reste la mere. Ou plus précisément la représentation
d’'une mére idéale, celle qui en accorderait de cette scéne du désir par la fonction
phallique. Au moins le sujet en a connu de la dépendance, de l'attente et de
I’angoisse a ce qui se livre au nom du don d’un autre a ce moi encore si tendre, mais
déja fracturé du refoulé. Le moi qui se joue dans I'expérience analyse se situe a la
croisée des chemins du moi présent et de ces mois passés, dans ce qu’ils furent au
sujet ses déterminants agissants a en donner le tournis a la raison.

Si le moi s’installe dans une composante, peut-étre importante de l'identité au
sujet, il n’en révéle pas moins toutes les fractures, que les passés psychiques ont
inscrites. Serait-il possible de s’interroger sur la nature de la représentation qu’un
individu peut avoir du moi, en I'occurrence le sien? Prenons, pour sérier notre propos
I'espace de la scéne analytique, ou I'analysant s’installe dans une parole a faire de
lui un parlant. Pour la Gréce antique, I'’étre humain est un étre pensant, dans le
judaisme, il est un étre parlant. Notre analysant en s’installant dans le processus de
psychanalyse n’en devient pas pour autant israélite ou juif, et n’en rompt pas tout
autant avec la pensée grecque. Cet espace d’une lecture du dire deviendra en
quelque sorte la concrétisation, la densification d’'une dualité a n’en faire aucunement
opposition. Entre la pensée et la parole, nulle étape de hiérarchisation, mais le

constat d’une totalité auquel l'individu va se trouver confronté, dans sa rencontre



avec le moi et I'au-dela du moi. Le choc entre le savoir du conscient et le savoir de
I'inconscient s’instaure. Dans le premier cas, c’est la puissance du Je qui se met en
lumiere, dans le second cas, il s’agit de la puissance du Tu. Le Tu ici, est a entendre
comme le désir de l'autre. Il n’est toutefois pas question d’envisager le moi comme
distinction formelle au monde de l'autre. Si le cogito cartésien nous révéle la
puissance de cet édifice d’identification, c’est aussi et surtout par le fait qu’il est
parlé, dans cet acte de transmission. La parole est donc bien du registre de l'autre ;
séparant le moi d’'un enfermement illusoire a lui-méme pour un parcours inexorable a
lui-autre. Le cogito ne semble pas faire clarification au seul moi individuel, mais au
moi en général. La rencontre que I'analysant va opérer d’une relative identification du
moi, du sien et des autres, n’est qu’a considérer dans le vaste cheminement a la
confrontation a I'inconscient. Si le moi peut se nommer de ce qui serait la part en
conscience du disant, il n’en prive pas pour autant celui-ci d’'une dimension qui ne
peut pas mettre de c6té les temps du refoulement. Ne serait-il pas alors loisible de
s’interpeller sur la part réelle que prend lappropriation du moi pour I'analysant?
Certes, il en est de ce moi, quand il exprime ce qui peut s’exprimer, tout comme il en
est aussi, quand il est dans l'impossibilité d’exprimer, sauf au détour de la libre
association, ce qui fait le refoulé. Les évolutions du transfert, c’est-a-dire ce qui se
joue sur un temps autre que celui de la séance, vont marquer le pensant/disant, en
un mi-disant. Il ne dit pas tout, car le tout ne peut se dire a lui ; il est du tout, mais
d’un tout qui échappe, et ce, malgré les retours du refoulé.

S’il semble dire ce qu’il dit, en fait il n’en est rien. Certes il parle, mais la parole
n’est pas totalement parlante, au sens d’une parole qui en dirait de la nature et des
tournants de son économie psychique. Il parle de lui, de ses relations avec les
autres, sans toujours, du moins au début du processus analytique, saisir en
compréhension et formulation audible, ce qui en serait des enjeux. Et pourtant
I'analysant est loquace, par la parole ou par le silence a résister a la mécanique de la
libre association, qui parle pour lui ; ce lui qui ne peut encore en saisir I'étendue. Le
transfert est de I'étant de I'étre avant d’étre de la parole. Ces éléments qui se
nomment ou se nommeront, le plus souvent d’ailleurs par I'analyste, au nom du
transfert, comme d’un au-nom-de-l'autre. Nous savons que l'analyste ne préte son
moi a l'analysant que pour qu’il puisse y faire surface réfléchissante de ces
constituants qui ne sont pas encore de « ses ». L’analyste instaure le postulat d’un
« autre en place d’'un autre » et ensuite en place de l'autre. L'analyste est pour

I'analysant, justement puisqu’il n’est pas de son histoire du temps d’avant. Ce temps



de la séance et le temps de I'analyse sont des temps a faire miroir d’une apparition
de lorigine, dont celle de Courbet a monstré la froide réalité. Linsupportable
délectation au désir de la mére, la jouissance aux affres des chassés-croisés au pére
et a son réle, ménent I'analysant a rompre avec I'image d’un moi tout puissant. Mais
le moi n’est-il que conscient, ou bien une part de ce qu’il représente ou pourrait
représenter, s’écartele au risque de linconscient? Comment répondre a cette
interrogation, et ce méme a la fin du transfert et de I'analyse, a supposé qu'il ne
s’agisse pas que d’une expression d’un moi idéal? Si le transfert parle, si nous
acceptons ici cette locution, au sens d’un ensemble de contenus a faire sens pour
celui qui sait y lire, il est parlant. Au commencement de la psychanalyse, Freud I'a
percu comme une épreuve au registre de la raison, pour l'identifier ensuite comme le
« parlant » d’'une révélation en cours. Au-dela des paroles s’organise donc une scéne
qui differe de celle de la seule confrontation analysant/analyste. Le lien qui se tisse
entre les protagonistes du présent vient nommer, sans mot, mais pas sans sens, un
déplacement. Non plus seulement d’'un « amour » pour I'un en place d’un autre ;
amour d’ailleurs qui peut aussi se traduire par toutes les gammes de ressentis et
d’opposition. Amour donc, dans toutes ses facettes, qui finissent par réfléchir les
zones d’ombres, non plus d’'un individu pensant et parlant, mais d’un moi égrené au
risque de la mémeté et de laltérité. La mémeté est ici a considérer dans la palette
constituant le moi. L’'altérité posant, tant la relation a l'autre que lui, que toutes les
spécificités qu’a pu incarner le moi depuis I'enfance.

Le moi n’est donc pas un et unique, mais bien d’avantage multiple et déclinable, et
ce, tout en faisant un parlant particulier a I'existant qu’est l'individu dans son
existence. Le moi est-il I'individu, avant et pendant I'expérience analytique? Il I'est et
ne I'est pas, comme nous I'a montré la psychanalyse. Le moi ne peut que venir se
briser de sa totalité a incarner ’humain, sur les rivages dominants de l'inconscient.
Ici, le « je suis » marque un autre conjuguant que le seul moi. Ces fameux retours du
refoulé, qui font couler beaucoup d’encre et surtout beaucoup d’assertions a
I'impossible totalité, dessinent les axes pour une reconstruction identitaire nouvelle.
Le transfert impose un véritable éclatement du moi, du moins dans sa conception
d’un unique a dire I'individu. Amenant la dimension du parlant au-dela des seules
paroles, le transfert mene la danse macabre du moi. Démasqué de ce qu’il est et
n’est pas, le moi s’invite au registre d’'une mascarade, ou plus exactement d’une dé-
mascarade. Ne pourrions-nous pas considérer que malgré les apparences de la

scéne analytique, il ne s’agit pas d’'un mieux-étre de l'individu, mais bien d’un mieux



a I'étre? Le transfert n’est pas un obstacle a la recomposition de I'histoire psychique;
bien au contraire il permet une translation du plan de l'individu chair sur le plan d’un
moi détréné. Par la rencontre avec ce qui était du hors-moi, I'analysant découvre non
plus seulement linconscient et le refoulé, mais ce qui le fonde ontologiquement. A
faire retour a Parménide, avec ce qui serait d’'un équilibre entre I'étre et le non-étre,
serait-il envisageable de situer le moi, ou du moins une partie du c6té du non-étre?
Posons comme base d’une réflexion a venir, que le moi, ou plus particulierement
toute considération le faisant incarner comme la totalité de l'individu, ne pourrait que
contribuer a distancer toute appropriation de I'étre.

Le transfert est parlant, dans la mesure, ou la scéne analytique instaure dans la
conjonction analyste/analysant un effet de questionnement de vérité. De cette vérité
de I'impossible, de cette vérité du manque, de cette vérité qui échappe du seul fait
que lindividu est parlant. Comme étre parlant, il n’en posseéde pas pour autant la
capacité immédiate a rendre parlant ce qui justement a fait échappement a toute
parole. La libre association armée du transfert, comme autant de codex va contribuer
a fracturer la langue des récits, le plus souvent silencieux sur I'essence, pour en
forger la dimension parlante. Laquelle dimension saisie par I'expérience analytique
accroche toute sa dynamique dans la contribution a une dé-mascarade et du moi et

de la parole.



