% [lras

%ﬂéf@éﬁ%ﬁeﬂc& , , s le powce

"Autrui est problématique en soi dans sa définition méme, car il est a la fois le méme et le
différent : comment penser cette dualité ?"

"G et ted" - Avrdd 2074 -

Mai 2077



Si I'autre est autrui et par conséquent semblent tous les deux ne
faire qu'un d'un méme, qui n'est pas moi tout en étant du moi, alors il
convient de s'interroger sur le doublement d'un terme, celui traduisant
I'altérité. Autrui ne porte, comme adverbe ni article défini ni indéfini, il ne
pose pas ce qui se connait directement d'une nomination spécifique,
comme le dire de cet autre ou de l'autre. Autrui semble laisser planer
I'espace d'une métaphore, celle du paradoxe. D'une apparente incongruité
a parler en premiére scene d'un quelque chose qui n'est pas moi, pour que
se révele justement par la force de I'absence aux articles d'un déterminant
qui sort de l'ombre. Est-ce alors l'autre qui sort de I'ombre pour venir
combler le retour a moi, ou bien ne s'agit-il que d'un effet linguistique qui
par ce mot autrui ne peut qu'introduire les limites a la raison du méme et
du différent? L'autre ce n'est pas le méme, sinon je ne le désignerais pas
comme autre : c’est le différent. Autrui, c’est un autre moi qui n'est pas
moi. Autrui est donc a la fois I'autre (un autre que moi), et le méme (un
autre comme moi). Cette notion implique nécessairement contradiction.
En effet, autrui désigne toute autre personne que moi. Mais je suis moi
aussi, comme lui, une personne. Il est un autre moi en effet, et en ce sens
il est mon semblable. Autrui me décentre donc de moi-méme par sa
radicale différence, mais inévitablement aussi il me renvoie a moi-méme,
a mon identité, a ce que je suis : autrui, le méme et l'autre a la fois.
Posons autrui comme : est un autre (que) moi, un tu. Il ne faut le
confondre ni avec « les autres » ni avec la société.
Si j'étais tout seul, dire "je" n‘aurait aucun sens. Dire "je" c’est reconnaitre
la singularité des autres, reconnaitre qu'il existe d’autres "je" que le mien,
mais en méme temps me distinguer d’eux et entrer en conflit avec eux. En
effet, quand je dis "je", je désire étre reconnu par les autres comme une
personne autonome, c’est-a-dire comme une conscience. Jattends de
I'autre que moi, plus que de moi, cette reconnaissance a l'existence et a

I'essence d'en étre de I'humain. Qu'il m'accepte ou me rejette, m'aime ou



m'ignore avec violence, cet autre me fait exister dans le champ de la
relation et de I'appartenance. Son attitude vis-a-vis de moi est spécifique
a celle d'un humain face a un humain ; d'un méme a un autre méme.
Quelle est la part de l'autre dans |'existence de la conscience individuelle?
Si autrui est objet, hors de moi et en méme temps sujet comme moi, y a-
t-il encore une différence essentielle entre lui et moi? La différence entre
I'autre et moi ne porterait-elle pas finalement sur nos modalités d’étre,
c’est-a-dire sur la maniére dont nos deux personnes se manifestent a la
vie ? Il semble que le serpent de mer qu'est |'étre réapparaisse aussi
souvent qu'il est prompt a se masquer. Mais toujours il ne cesse de faire
langage, donc de présence, ne serait-ce encore une fois par son mystere.
On a souvent considéré autrui comme « |'autre » qui se tient devant moi
dans sa singularité et qui est par nature différent de moi. Autrui est
différent de moi, mais en méme temps il est celui qui me renvoie a moi-
méme.

A la métaphore du paradoxe, du moins dans ce que nous avons nommeé
comme telle, s'adjoint la réflexion nécessaire sur la nature autre
concernant I'humain a lI'encontre de I'utilisation du autre pour une
quelconque chose ou objet. Si dans un premier temps, l'altérité fait
langage et construit la différence, dans un second moment c'est la
mémeté qui nous interpelle. De par la somme de ses spécificités, I'humain
se différencie de tout objet, il est donc un autre. Mais il devient autrui
qgquand nous prenons en considération son état face a l'altérité au sein
méme de cette communauté de I'humain. L'individu de la classe humain
est a la fois appartenant a la logique de I'autre et a celle d'autrui. De cette
premiére ébauche identificatrice, il est possible de constater ['autre
doublement, celui de la différence. Différence humain/chose et humain/
humain. Y aurait-il ainsi différence et différence, ou bien encore différence
de la différence? Des différences entre autres et différences mémes entre
les différences; pour nous conduire au-dela du mot et de son sens pour

une visite au coeur de la compréhension du sens lui-méme.



La différence et le méme sont au coeur de ce qui structure l'individu dans
sa réalité de reliant a soi et de reliant a autre que soi. Si comme nous
I'avons posé dés le début, il y a du moi pour le je et pour le tu, et il y a de
I'autrui pour l'autre et pour l'autre de l'autre, alors comment construire
une identité de l'ipséité? Il y aurait le moi qui serait le mien et dans le
méme temps porté a I'état de I'autre, comme autre moi. La différence, le
moi de l'autre, d'autrui, qui tout en n'étant pas de mon moi n'en demeure
pas moins un moi, en l'occurrence le sien. L'expression seule de moi ne
permet pas de qualifier ce qui serait de la nature essentielle d'un individu,
ou du moins de sa spécification dans I'acte de relation, d'étre I'un en
fonction d'un autre un. A la fois unique et spécifique, mais commun dans
I'appartenance a I'étant humain. Je dis quoi et qui quand je dis moi? En
apparence, je semble parler de ce qui traduit dans l'appropriation la plus
immédiate ce qui me manifeste et me mobilise.

Mais de ce moi, la psychanalyse n'a fait qu'une fagade, qu'un masque
d'une économie psychique plus charpentée a l'inconscient. Les locutions
autre et autrui, quant a elles, si elles posent, semble-t-il, I'altérité c'est
surtout pour faire retour a une mémeté qui ne peut s'échapper de cette
apparente incongruité. Sommes-nous ainsi condamnés a une impossibilité
au dire de l'un, sans que de fait des uns différents et mémes ne fassent
ronde a toute fonction de la raison. Si le un accompagné d'autres un fait
somme d’un, il ne fait pas deux ou trois ou 1+n, tout en le faisant
d'ailleurs dans une perception arithmétique, mais le fait
d'accompagnement, ou de relation n'en produit que du un. Mais d'un un
constitué toujours de deux composantes, le différent et le méme. Le un ne
devrait-il pas étre recoté deux, non dans l'arithmétique, mais dans une
appropriation a la logique. Ainsi pourrions-nous dire que le un c'est deux
et que le deux (le moi et I'autre) ne serait en définitive qu’un. Sans la
recherche d'une finalité normative, cela donne a penser.

Considérons donc, que quand nous abordons la thématique du moi, tout
comme celle du je d'ailleurs, il n'est question que d'une constatation d'une

véritable bilocation. Si cette bilocation ne concerne pas la réalité physique



du corps, il n'en est pas de méme pour le réel de la relation. Que celle-ci
se constitue dans un acte de contact ou de langage ou non, le un n'est pas
unique, et un nombre considérable d'autres un ont constitué et constitue
encore sa réalité, ne serait-ce que celle de la langue. La encore la
différence fait existence et essence du moi. Le constat de I'étre au monde,
nous mene a considérer I'impossibilité de tout propos du moi qui ne serait
pas dans le méme instant, dans une simultanéité troublante, mais
révélatrice avec ce qui est de I'autre. Dans sa découverte et construction
de sa fonction du moi, du je, I'enfant s’approprie une langue qui est celle
d’autres un avant d’étre sienne. Ainsi quand il acte d’existence a son moi,
c’est-a-dire d’exister, que se soit dans la communication a l‘autre ou
I'intériorisation personnelle, il ne peut qu’étre dans ces instants, comme
dans tous les autres, que d’une fonction a autrui. Il est je, car il est de I'un
de l'autre.

Dans le miroir, il s'assemble a une image sienne, intégrant l'altérité, tant
par le dire de l'autre que par l'appropriation du visage d'autrui, celui de sa
mere. Il ne se voit pas comme intégré a la représentation altérée du
miroir, mais par son appartenance a la différence. De cette différence qui
a la fois le caractérise et pose les jalons d'une angoisse d'identité et
d'abandon, il va cheminer sur les versants du méme. Il appartient a la
communauté des parlants et des désirants et méme a la rencontre
houleuse aux demandes et au désir. La différence se construit dans la
ballade des visages qui font autres et autres a lui, mais autres mois dans
le différentiel des jeux émotionnels qui se tissent. Si autrui interroge la
dualité par le méme et le différent, il n'en pose pas moins les limites du
concept du moi, tout comme de I'ego d'ailleurs.

Si le moi prétend faire peinture de ce qui serait a nommer d'une identité
spécifique, l'ensemble des fonctions a I'autre vient en modérer la
particularité d'ipséité. Est-ce le moi qui fait existence de par le réel de
I'autre ou bien, est-ce l'autre, autre moi au demeurant qui ensemencerait
le moi? D'un moi, donc pour un autre moi. Il semble bien que cette

formule puisse s'entendre en commutativité. De l'autre s'appréte le moi,



et de ce dernier se justifie la fonction de réciprocité. Il faut bien se rendre
a I'évidence qu'un moi indépendant, autonome, unique comme |'un seul
au monde ne peut se concevoir. Certes le moi, de cet individu est sien,
mais est tout autant directement conditionné a I'ére de relation a l'autre,
comme dans le désir et la jouissance. De plus, s'il est possible
intellectuellement de prendre en compte l'autre dans sa réalité de
différence, il est tout autant inconcevable qu'il existe ou puisse se faire
exister sans le moi. Plus uniquement le sien, mais de celui qui I'observe et
le désigne comme autre a lui. Au-dela d'une différence, c'est avant tout un
véritable oxymoron, comme une invitation a dépasser le sens apparent
pour une lecture herméneutique. Le défenseur d'une raison alignée a
I'aune d'une justification utilitariste, pourrait en venir a interpeller sur la
pertinence de ces réflexions dans le champ d'un I'expérience analytique.
L'analysant ou du moins celui qui en vient a le devenir en faisant choix
d'analyse, n'est en fait que l'interprete talentueux, mais le plus souvent
incompris d'une série de scenes ou l'autre dispute au méme la place du
désir et de la jouissance.

S'il ne se confronte pas directement, du moins en pleine conscience avec
ce qui est de la différence, de cette dualité, il en est le porteur. Non pas au
nom d'une quelconque responsabilité, mais de par ce qui le constitue et le
structure, la relation a l'autre. L'expression, méme maladroite, de son
symptome traduit I'existant de l'autre dans sa fondation structurante de
son économie psychique. Enfant, il parlera la langue pour se rapprocher
de celui qui séduisit la mére et au travers du visage et des mots de la
mere s'orchestrera ce qui est et demeurera de la fonction phallique. Ce
visage, ces mots furent identifiés comme ce qui fonde l'autre, source et
destinée du désir ; I'autre comme incubateur d'une jouissance insatiable.
Les frictions, conflits, absences et manques font constellations du
firmament névrotique, qu'une parole en peine de révélation mene au
tourment d'une libre association douloureuse. Et cet autre a faire autrui du
discours esseulé arme comme une baliste sa parole signifiante,

accompagnant l'analysant dans I|'ascension vertigineuse d'une ame



meurtrie. De ces blessures s'instaurent les failles témoignées au
quotidien. Quand l'analysant fait récit de ses tourments a la relation a
I'autre, au sein du couple, au travail, avec ses enfants, avec ses parents
vieillissants, c'est toujours de son ipséité harcelée qu'il suinte la douleur
de Il'abandon. L'amener sur le discours de l'autre a soi, c'est
progressivement lui permettre de s'extirper d'un autrui a face humain,
pour pouvoir considérer les fonctions liées au désir.

La dialectique d'une somme de deux un a ne faire que de I'un et non plus
du deux de l'arithmétique, introduit la raison a la logique du sens de
I'étre-au-monde. Si l'altérité fonde la relation humaine, elle n'en porte pas
moins la nécessaire identification du méme comme source de différence et
de mémeté. Les mois par définition sont spécifiques, mais non uniques,
communs a une classe, celle de I'humain, et commun a un état, celui de la
fonction de relation. La jouissance illustre particulierement
douloureusement et sur un mode hallucinatoire, la fonction phallique, par
exemple. C'est par I'existant d'une altérité qui fait lit a la mémeté que les
mois entretiennent entre eux une fonction d'interdépendance. L'identité du
moi, c'est l'autre, telle pourrait étre posée I'aphorisme a intégrer au sein

de I'expérience analytique.



