HISTOIRES

Y penser pour en dire

La désintégration de la persistance de la mémoire, Salvador Dali

Pour le Cercle En-passe-analytique-1’Ecole
Chantal Belfort

Juillet 2013



Livret de compilation

Fiches didactiques psychanalytiques

L’inconscient

Le désir

Le Phallus

Le refoulement

Le transfert

L’Oedipe

Différents stades de la structuration psychique chez 1’enfant, ou,
«Histoire de pulsions libidinales, libido»



L’Inconscient
Nom masculin qui vient de in et de conscient.
Etymologie

In : Préfixe privatif qui vient du latin in. Il a connu un développement continu jusqu’au XVIlle s ou
le pré- fixe non a limité son aire d’emploi, comme au XXe s le préfixe d’origine grecque a(n). Le
préfixe latin signi- fie dans et se trouve en composition de nombreux mots d’origine latine.
Conscient : 1754, Ch. Bonnet. Vient du latin consciens, de conscire « avoir conscience », de scire «
savoir ». Inconscient : Le terme attest¢ en allemand comme adjectif dés le XVIlle s. (Platner)
désigne une « absence » de la conscience, avant d’étre envisagé comme substantif, en tant que
principe métaphysique par Eduard von Hartmann, en 1869. Théodor Lipps a introduit I’inconscient
en psychologie des 1880.

Historique

Terme de philosophie : I’inconscient est la partie des actions naturelles qui n’ont pas conscience
d’elles-mémes.

La philosophie de I’inconscient se retrouve dans le systéeme de philosophie de M. Eduard von
Hartmann (1842-1906), né a Berlin. En réaction contre le positivisme en vogue a la fin du 19¢ s. sa
philosophie pessimiste postule 1’existence d’un principe absolu du monde, I’inconscient, qui tient a
la fois de la volonté selon Schopenhauer et de I’idée selon le systéme hégélien. Il publie ainsi
Philosophie de I’inconscient (Philosophie des Unbewussten) dans lequel ouvrage il rend hommage
a ses précurseurs : Schelling, Hegel, Schopenhauer. Il établit une distinction entre les instincts
répulsifs (crainte de la mort, pudeur, dégott) et les instincts de sympathie (charité, amour maternel,
amour sexuel). Sur ces manifestations d’un inconscient psychique se fondent la morale et
I’esthétique. Le mysticisme est décrit comme ’ensemble des activités de 1’inconscient dans la
conscience. L’homme est a la fois le collaborateur et I’instrument d’un inconscient ou le devenir de
I’Esprit se confond avec une marche vers le néant. La réalisation hégélienne s’accomplit ainsi selon
les voies schopenhaueriennes d’une création menée a son irrémédiable et souhaitable destruction.
Cette philosophie s’inscrit dans le courant de nihilisme conventionnel qui a imprégné la mentalité
du futur national socialisme. Antérieure d’une trentaine d’années aux premieres ceuvres de Freud, la
Philosophie de I’inconscient de von Hartmann était lue et connue dans le milieu qu’allait toucher la
découverte de la psychanalyse, méme si elle décrit sous le terme d’inconscient une instance assez
étrangere a celle que définira Freud.

En Psychanalyse

Parler de et sur I’inconscient revient a parler de ce quelque chose qui ne peut que nous échapper,
n’étant pas accessible a la conscience, et qui ainsi donc ne pourra que s’échapper en termes de si-
gnifiants dans la libre association de la cure analytique. Car forcément c¢’est la clinique qui parvient
a éclairer la théorie. Dans ce sens, il est possible d’affirmer qu’il y a perte du contréle du Moi sur
I’inconscient, mais que celui-ci ne s’en trouve pourtant pas libre de son influence ; 1’étre dans son
entier est soumis a ce qui régne en 1’inconscient, ce qui fiit en refoulement lors de la vie sexuelle de
la primo enfance.

Ainsi donc, I’inconscient n’est pas directement accessible a la connaissance du sujet, méme si celui-
ci en possede les savoirs théoriques et le subit. Il est, dans son absence et son dire, 1’objet qui
marque de sa présence la vie du sujet et le travail analytique. Il est autonome et il brise 1’autonomie

3



psychique du sujet. Nous n’avons pas a faire ici a une perte de mémoire d’un quelque chose qui
resterait néanmoins enfoui quelque part dans le conscient ; il ne s’agit pas d’un oubli, mais bien de
ce qui reléve du refoulement d’un inacceptable conflit interne en termes de pulsions libidinales, de
désir ou de jouissance, une intrusion directe dans un espace que la mémoire ne peut en rien éclairer.

C’est dans la cure analytique que peut se trouver une émergence de sens par I’identification de ce
qui aujourd’hui reste figé du passé et cela redonne peu a peu du pouvoir a I’analysant. Il sort
progressivement, au fil des séances, de I’impuissance par une meilleure appropriation et
compréhension des mécanismes de souffrance qui se jouent en lui, qui se jouent de lui. Le
processus de libre association et le positionnement de I’Analyste vont permettre une lecture de
décodage de I’inconscient par 1’identification des signifiants extractés par 1’analysant, ainsi que de
ses affects et émotions actuelles redondants. Ces signifiants et chaine de signifiants a relever sont
les réves, les lapsus, les actes manqués, les symptomes, les mots d’esprit, les mots incongrus... Ainsi
donc, la quéte en inconscient ne peut relever du volontaire, du discours construit par I’analysant qui
voudrait garder le contrdle sur ses dires ; il ne se laisse appréhender que par la vigilance d’écoute et
d’entendre de 1’Analyste puisqu’il n’a pas de logique. Enfin, I’inconscient est donné en existence
lorsque I’ Analyste qui I’a décodé le pose en mots et en interprétations.

Pour Freud, l'inconscient est l'instance psychique découverte et nommée par lui en tant que lieu des
représentations qui se sont vu refuser l'accés a la conscience, représentations refoulées qui
supportent les désirs (forcément inconscients). Sa théorie constitue 'hypothése fondatrice de la
psychanalyse. Dans sa théorisation didactique, I’inconscient désigne donc le systéme de I’appareil
psychique constitu¢ des contenus refoulés jouant un role central dans la dynamique psycho-sexuelle
(refoulement) et renvoyant a un fonctionnement « primaire » organisé autour du principe de plaisir.
Alors que I’inconscient désigne dans un sens immédiat le caractére opposé au conscient, soit une
représentation non accompagnée de sentiment réflexif, on peut dire que toute la conceptualisation
freudienne consiste a spécifier cette notion en concept, avec les ressources de la métapsychologie.
On peut distinguer trois niveaux d’élaboration :

Un niveau proprement descriptif ou 1’adjectif inconscient désigne le caractére d’une
«représentation» ou d’un «élément psychique quelconque», soit son aptitude a disparaitre de la
conscience et a réapparaitre. On appelle donc inconsciente une « représentation telle que nous n’en
remarquons pas l’existence, mais que nous sommes préts a admettre sur le fondement d’indices et
de preuves d’une autre nature ». Ce niveau correspond a la conception pré-freudienne commune de
I’inconscient.

Au deuxiéme niveau que I’on peut appeler dynamique, I’inconscient désigne le caractére propre
d’un certain type de représentations de rester actives, alors méme qu’elles ne sont pas présentes :
«pensées actives mais inconscientesy comme 1’a révélé la suggestion posthypnotique et comme
I’atteste notamment 1’hystérie. Cela laisse supposer le role décisif du conflit psychique dans 1’in-
conscient : « tout acte psychique commence comme inconscient ». En un sens, c’est donc le
refoulement qui donne la clé de I’inconscient.

Au troisiéme niveau, systémique et proprement explicatif, 1’inconscient désigne le systéme
psychique ou régime de fonctionnement qui génere cette activité niveau deux ou du moins permet
de le figurer. Ce systeme se désigne pour lui par « Ics » (inconscient) et est articulé, au sein de
I’appareil psychique, aux systémes conscient et préconscient, dont il est séparé par I’effet de barrage
constitué par la censure.



Alors que le niveau un est psychologique, les niveaux deux et trois sont métapsychologiques. C’est
donc un concept princeps de la métapsychologie. On peut considérer 1’inconscient comme 1’Objet
métapsychologique, produit d’une construction qui engage tout le travail analytique. Freud parle d’
« autopsie » de I’inconscient qui 1’identifie a la « représentation de chose ». Ainsi Freud dégage les
caracteres distinctifs du systéme inconscient :

C’est un processus primaire qui se manifeste par la libre circulation de I’énergie, par opposition au
systéme conscient qui implique le processus secondaire avec liaison de ’énergie. Le processus
primaire inconscient tend a I’identité de la perception, soit au réinvestissement de la perception liée
a ’expérience de satisfaction par opposition a I’identité de pensée visée par le systéme perception/
conscience. Il y a absence de négation : le contenu inconscient étant pure affirmation, sauf a
interroger le battement ouvert par la dénégation.

Il y a a-temporalité : I’inconscient n’est pas astreint a la loi du temps propre au conscient. Il y a in-
différence a la réalité matérielle, ce qui renvoie a la réalité psychique régulée par le seul principe de
plaisir et le processus primaire. Le noyau de ’inconscient ainsi congu est ce qui reléve de 1’infantile
en sa dimension psychosexuelle. Freud éclaire les formations inconscientes déchiffrables selon la
grammaire du travail inconscient : réve, symptome, lapsus et acte manqué, mot d’esprit.

Avec 1’¢laboration de la seconde topique, c’est I’instance du Ca qui va assumer ce role, parall¢le-
ment au Surmoi. L’inconscient freudien rompt a la fois avec 1’idée de « primat de la conscience » et
avec la notion d’un Inconscient principe, bien qu’il puisse se fonder sur des précédents (Théodor
Lipps) et sur la tradition philosophique dissidente (Schopenhauer, Nietzsche). L’inconscient appa-
rait comme un « objet métapsychologique » a construire, ce qui ouvre avec Freud, la voie a une «
science de I’inconscient ».

L’inconscient freudien a donc pris deux aspects principaux. Dans la premicre topique, le systéme in-
conscient est ce qui se tient hors de la conscience a un moment donné, qui a été radicalement séparé
de la conscience par refoulement et qui ne peut plus revenir a la conscience sans subir une
distorsion qui le rend méconnaissable. Dans la deuxiéme topique, I’inconscient n’est pas un lieu a
part, mais il comprend alors toutes les instances : Moi, Surmoi et Ca.

Lacan admet avec Freud qu’aucune production psychique n’échappe a I’inconscient : «
I’inconscient ne laisse aucune de nos actions en dehors de son champ ». Mais, pour lui, la notion
subit une relecture et une modification profondes. Alors que pour Freud I’important semblait
d’avoir été de prouver son existence, Lacan ne s’embarrasse plus de cela. Pour lui, I’Inconscient (de
Umbewust) est d’abord traité comme un simple adjectif et lorsque, a partir des années 50, il est pris
comme substantif, ce n’est pas pour se leurrer en réifiant ce qui a valeur de fiction utile dans la
pratique. Pour Lacan, la notion d’inconscient n’a pas de vis-a-vis dans I’expérience : elle est une
construction qui permet d’¢laborer des stratégies dans I’analyse. L’inconscient est un concept forgé
sur la trace de ce qui opere pour constituer le sujet [Ecrits, 830]. Il est le symbolique a partir de quoi
se constitue le sujet. Il n’est pas une existence cachée quelque part dans I’ombre ou dans les plis
d’on ne sait quel moi profond. « Cette extériorité du symbolique par rapport a ’homme est la notion
méme de I’inconscient ». En ce sens, l'inconscient ou plutdt ses formations, c'est ce qui s'écrit dans
la parole, ou dans le comportement, mais sous la forme d'une écriture chiffrée et donc a déchiffrer.

Le langage pour Lacan obéit a une logique autre que celle de la grammaire, de 1’orthographe, du
vocabulaire, de la syntaxe, des liens de familles et de racines entre les mots et qui permettent
d’exprimer des sentiments, des idées. Le langage correspond a ce que 1’on retrouve des formations

5



de I’inconscient tel le mot d’esprit par exemple. Le langage se joue de la signification en jouant
avec 1’ouie qui donne le son, la musicalité, une jouissance y prenant sa source : «j’ouie (jouie)»
nous dit-il. Nous pourrions résumer cela en disant que la langue est la domination du signifié
(I’idée, le concept désigné) sur le signifiant (I'empreinte acoustique, le son du mot), alors que le
langage est la domination du signifiant S sur le signifié s : la chose disparait sous le mot en tant que
son).

Pour Lacan, comme le langage, I’inconscient est trans-individuel [SIII, 168, Ecrits 258]. Ainsi
peuvent se comprendre les deux fameuses formules de Lacan : « L’inconscient est le discours de
I’autre » et « I’inconscient est structuré comme un langage ». C’est une réalité méthodique qui
s’affirme par 1a : on ne peut saisir I’inconscient que par ce qui est articulé, que de ce qui est ramené
a des mots-sons, et ce, dans la cure analytique. Pour lui, il es absurde de le chercher « dans » le
sujet. Il ne I’est pas moins de traiter 1’inconscient comme réservoir de pulsions. L’inconscient est de
I’histoire non reconnue comme telle par le sujet, mais qui a déja agi pour que le sujet soit ce qu’il
est. En ce sens il utilise les termes de «parlétre», sujet dot¢ d’emblée de la parole et de la
«Lalangue» qui renvoie a I’inconscient et qu’il n’aura de cesse lui-méme d’utiliser dans ses
conférences, telle Radiophonie, Télévision... C’est d’ailleurs ainsi qu’il traduit le terme allemand
Umbewust non en inconscient, mais en une-bévue (séminaire de 1’insu que sait de I'une-bévue
s’aile I’a-mur). Ce terme de une-bévue donne le caractére surprenant du retour du refoulé. Il n’est
jamais 1a ou on pourrait I’attendre par les défenses instaurées et d’ailleurs on ne I’attend pas. C’est
donc en tant que bévue que le refoulé fait retour. La bévue est une bétise que 1’analysant veut taire
et ne veut pas dire, selon ce qui en lui est de la censure. La bévue est donc une bavure contre nos
défenses.

L'inconscient est donc ce qui surgit comme incongru dans le discours conscient que nous croyons
maitriser, ce qui fait effraction dans la parole ou les comportements sur le mode de I'énigme, ce qui
se répete contre la volonté du sujet, ce qui intrigue et questionne : Toutes ces manifestations
involontaires et énigmatiques, ces "formations" de l'inconscient, toutes sont des formations
langagiéres qui relévent du signifiant, elles sont structurées comme un langage, elles obéissent a ce
que Freud nomme le processus primaire de pensée, les mécanismes en oeuvre ici étant la
condensation et le déplacement, renvoyant a la métaphore* et a la métonymie** et dont Lacan nous
dit qu’il déchiffre la Jouissance préalablement chiffrée. Dans Té¢lévision, Lacan nous dit que «ce
qu’articule comme processus primaire Freud dans I’inconscient, ¢a c¢’est de moi, mais qu’on y aille
et on le verra, ce n’est pas quelque chose qui se chiffre, mais qui se déchiffre. Je dis la Jouissance,
elle-méme». La Jouissance est ainsi transplantée du corps vers le langage, dans le champ de la
parole et du discours. C’est a ce niveau que nous retrouvons les formations de I’inconscient, sous
forme de signifiants, qui seront a déchiffrer par le travail de la psychanalyse. Ainsi donc, la
psychanalyse « aide (le sujet) a parfaire 1’historisation actuelle des faits qui ont déterminé déja dans
son existence un certain nombre de « tournants » historiques » [Ecrits, 261], de désir et de
Jouissance pouvons-nous ajouter.

* Association de deux ou trois images qui recélent une caractéristique commune. Les métaphores
sont liées entre elles par un rapport de similarité. Exemple : «Je bois un coup», le mot coup venant
synchroniquement en place d’un autre mot de la réserve langagiére du sujet (whisky, soda, pastis...)

** C’est le rapport qui relie une représentation a 1’autre, au sens de plus en plus ¢loigné de la
représentation originaire. Figure qui consiste a exprimer un sens au moyen d’un terme désignant un
autre sens qui lui est lié par une relation nécessaire. Lacan parle de 1’¢lision d’une fraction du
discours effectivement prononcé qui inclut la partie pour le tout donné dans les dictionnaires.
Exemple : «Je vois trois voiles dans le port» en place de «Je vois trois bateaux a voile dans le port».

6



wld BT ) d i — N 8 L N s TR
R e S e

Le Désir
Nom masculin.
Etymologie

Fin 12¢ siécle. Conon de Béthune, déverbalis.. De désirer, 1050, Alexis. Du latin desiderare,
chercher, dési- rer et non pas du latin desiderium qui avait donné dans I’ancienne langue, a coté de
désir desirier. C’est donc un substantif créé par les langues romaines sur le verbe désirer. Former un
substantif sur le verbe est un pro- cédé trés commun dans les langues vulgaires. L’ancien frangais
disait aussi desirance.

Historique

12e siécle. Assez aim [j’aime] mieus mourir en bon desir Que vivre iréz et m’amie hair, Couci, [X.
13e siecle. Pour Dieu [je] la pri, qui tant I’a honorée Que chascuns qui la voit en a desir, Qu’els ait
merci de moi sans demeurée, VIDAME DE CH. omancero, p. 114

15e siecle. Je n’en savoye nul avoir Qui peust contenter mon desir, Se non quant vous povoye Voir,
Ma joye, mon seul souvenir, Charles d’Orléans, Bal. 17.

16e siecle.Et s’il luy estoit possible luy mesme y estre en personne, c’est le plus grand desir que
pour ceste heure il faict, Marg. Lett. 14.

Desir ne peut mourir, LEROUX DE LINCY, Prov. Tome II, p. 288.

Sens

1. Envie d’obtenir, d’avoir quelque chose. « C’est en la paix que toutes choses succeédent selon nos
désir ; comme au printemps naissent les roses, en la paix naissent les plaisirs, Malharmé I1I, 2.

Le désir de I'immortalité est le plus violent aussi bien que le plus fort de tous nos désirs, PATRU,
Plaidoyer 12, dans RICHELET.

2. Bon désir, désir conforme a la volonté de Dieu, bonne intention. « Daignez écouter la-dessus mon
désir, si c’est un bon désir, BOURD. Pensées, tome I, p. 42.

3. Désir ardent. Sentiment qui pousse un sexe vers ’autre. « Chemin faisant, Hispal expliquait ses
désirs Moitié par ses discours, moitié par ses soupirs » LA FONTAINE.

« Et, sans parler du reste, on sait bien que Célie A causé des désirs a Léandre et Lélie », Moliére,
I’Etourdi,V, 13.
4. « Tous vos désirs, Esther, vous seront accordés », ID. Esth. III, 4.

Il semble aussi incongru de parler du désir que de 1’inconscient pour la raison que pas plus que ’in-
conscient le désir n’est conscient, mais, tout autant qu’ainsi absent de la conscience il domine toute
la vie de I’étre et n’a de cesse de s’extruder, de transpirer dans la séance analytique. Car en effet, il
n’y a que dans le champ de la cure analytique que pourra s’identifier le désir en lecture des signi-

7



fiants donnés par la libre association de 1’analysant. Le désir en inconscient ne peut se dé-voiler que
des lors la séance revétue de I’habit transférentielle qui déshabille 1’analysant de ses illusions ou
hallucinations en termes de satisfaction. Ainsi donc, dés lors qu’est parolé le transfert survient le dé-
sir qu’il s’agira de traquer, de débusquer sous le camouflage du discours manifestes et sous la forme
de signifiants entendus par I’ Analyste.

L’origine du désir de I’enfant préexiste sa naissance voire sa conception. En effet, c’est le désir que
la mére porte en elle qui le fait exister, de ce désir de posséder le phallus qu’elle va chercher a
matérialiser en cet enfant réel a naitre, d’un homme autre que le pére, et devenant son substitut de
phallus. Se réactualise par ailleurs pour elle le désir désirant de son enfant, ce dont elle le nourrit
voire le goinfre au-dela du nourrissement organique qu’est le lait. En cela elle chosifie I’enfant et le
main- tient comme objet de son désir, tandis que celui-ci, dans le but (inconscient) de la satisfaire
cherche a rester cet objet de son désir. Notons que dés la premiére tétée, cette premicre fois devient
un synonyme du manque puisque concomittante de la fin de cette premicere fois, de la rupture. C’est
cette trace mnésique qui va marquer 1I’enfant de I’empreinte du manque, de la frustration et donc du
désir. Ainsi donc, la prise du sein nous fait assister a un double désir : le désir désirant de la mere
qui se positionne en dévoreuse cannibalique gorgone matronique et le désir de I’enfant pour sa
mere, pour le désir désirant de celle-ci.

L’enfant se trouve objetisé installé dans le cycle incontournable de la demande, du désir et du
manque qu’il ne peut commencer a rompre qu’en s’appropriant davantage sujet au stade du miroir
en chemin vers I’Oedipe ou se réactivera son désir de type incestueux.

Le terme Wunsch, qui constitue le centre de gravité de la théorie freudienne du désir, ne peut étre
traduit littéralement par « désir », ce qui s’appliquerait mieux aux termes Begehr ou Verlangen. Il
désigne au sens strict un « souhait », mais Freud le prend au sens fort, comme « souhait de désir »
ou mise en acte d’un « veeu » inconscient. Toute la production inconsciente étant ordonnée autour
de I’expérience de satisfaction pulsionnelle et du « remplissement de désir » (Wunscherfiillung), le
« désir » est la motion psychique qui tend a rétablir I’expérience de la premicre satisfaction.

Le principe en est formulé a propos du travail du réve : « I’image mnésique d’une certaine
perception reste associée avec la trace mnésique de I’excitation résultant du besoin. Dés que ce
besoin survient a nouveau, il se produira, grace a la liaison qui a été établie, une motion psychique
qui cherchera a réinvestir I’image mnésique de cette perception et méme a évoquer cette perception,
c’est-a- dire a rétablir la situation de la premiére satisfaction : une telle motion est ce que nous
appelons désir ». Celle-ci rend compte du réve, du fantasme, du symptdme et de ce qui est référable
a la « psychopathologie de la vie quotidienne » (lapsus, acte manqué, etc.), ainsi que du « mot
d’esprit ».

En contraste des théories qui mettent I’accent sur le désir comme manifestation active d’une
essence et réalisation d’une satisfaction, Freud met 1’accent sur le caractére propre du désir de ré-
investir une satisfaction passée (originaire) et d’investir tout signe susceptible de rendre possible
une telle reviviscence. Cela place le désir en position de ré-activation de I’objet du manque
originaire.

Si I’on accepte désormais en philosophie que le désir se distingue du besoin, si Lacan a été bien en-
tendu quand il a dit que « le désir s’ébauch[ait] dans la marge ou la demande se déchir[ait] du be-
soin » [Ecrits,814], ou quand il le saisit dans « la différence qui résulte de la soustraction de
I’appétit de la satisfaction a la demande d’amour » [Ecrits, 691], en revanche il est, du méme auteur,

8



d’autres points de vue sur le désir qui passent beaucoup plus mal aupres du lecteur-philosophe.
D’abord pourquoi ce privilége accordé au désir, parmi toutes les autres « passions » (pour reprendre
un terme classique), échapperait-il a 1’accusation de dogmatisme ? Enfin, comment peut-on pré-
tendre que le désir, s’il est fondamentalement inconscient, puisse avoir la moindre valeur en
¢thique, au point que -pour reprendre les termes de Lacan- le primat puisse étre donné a I’ « éthique
du désir » sur les « éthiques du bien » et méme sur 1’ « éthique de la loi » ?

Sur le premier point, il est clair que Lacan se reconnait sur la méme ligne que Spinoza [affirme que]
« le désir est I’essence de ’homme » et ou, ce désir, il I'institue dans la dépendance radicale de
I’universalité des attributs divins, qui n’est pensable qu’a travers la fonction du signifiant, dans cette
mesure, il obtient cette position unique par ou le philosophe [...] peut se confondre avec un amour
transcendant » [p. 306]. C’est dans ce méme Séminaire qu’il oppose 1’unicité du désir a la pluralité
des pulsions [p. 270] ; si une pulsion a un objet, le désir n’a guere que « La Chose » pour pole d’at-
traction ou, comme il le dira un peu plus tard, I’ « objet petit a », qui est représenté par la diversité
des objets partiels des pulsions qui dérivent de ce désir. Y a-t-il une contradiction entre la position
de La Chose, distincte de tout objet, et celle de I’objet a ? Certainement pas : si le désir parait se
référer a un objet, c’est toujours au prix d’une illusion. Il est en réalité, relation a un manque. Le
désir dont parle Lacan est inconscient.

Pour Lacan le désir ne sait pas ce qu’il désire. Il n’a pas d’objet, ou plutdt son objet est infini et se
situe au-dela de tout objet limité imaginable ou concevable. Il veut I’impossible et il est aussi
formel que la loi kantienne peut I’étre - comment pourrait-on assigner un contenu déterminé a son
désir ? Dés lors, Lacan n’hésite pas a reverser au compte du désir I’ensemble de ce que Kant fait
porter a la loi, alors que 1’auteur des Fondements de la métaphysique des moeurs s’était évertué a
distinguer le je de I’autonomie des désirs du « cher moi ».

La sublimation par laquelle nous « voulons » sortir des cercles répétitifs du désir et ne parvenons ja-
mais qu’a élargir les cercles n’est pas finalisée ; du moins sa finalité¢ n’est-elle pas moins illusoire
que toute autre téléologie passionnelle. La sublimation est une nécessité absolue du désir. Elle n’est
pas le « projet » du désir, quand bien méme elle serait vécue sur ce mode.

Enfin, si les commentateurs ont beaucoup insisté, non sans raison d’ailleurs, sur 1’hégélianisme de
la formule tant de fois répétée par Lacan et a laquelle il est donné toutes sortes de sens « le désir est
le désir de I’autre », il convient de prendre garde a ne pas traiter le désir comme une pulsion parmi
d’autres, a laquelle il arriverait d’avoir I’autre comme objet. Quand Lacan dit que le désir est désir
de I’autre, il ne faut pas s’empresser de ’entendre dans le sens ou le désir est un produit social,
comme s’il devenait une affaire entre sujets déja constitués. Lacan a trop lutté contre toute
interprétation sociologique de I’inceste, y compris contre celle de Lévi-Strauss, et en faveur d’une
interprétation qu’il n’hésite pas a qualifier de « métaphysique » pour qu’il puisse s’en tenir a une
conception sociologique du désir.

Il semble bien que I’éthique lacanienne, loin d’étre une éthique de ’autre, soit au contraire celle
d’une solitude abyssale, qui a plus a voir avec I’anonymat de ce que Merleau-Ponty appelait un «
solipsisme vécu qu’avec une sorte de sociabilité envahissante.

Lacan donne la véritable mesure de 1’abime quand il demande d’entendre dans le désir de I’homme
est le désir de I’ Autre, I’ Autre, non pas comme un semblable, mais comme le lieu symbolique de la
loi, et comme « la détermination dite par les grammairiens subjective, a savoir que c’est en tant
qu’Autre qu’il désire (ce qui donne la véritable portée de la passion humaine) » [Ecrits, 814].,La
conception lacanienne du désir est donc une conception plus éthique et « métaphysique » que
psychologique. Elle fait partie de ces notions que Lacan a tournées contre les philosophies elle-

9



meémes, qui n’ont pas su en porter I’infinité.

Dans Les Ecrits («La Direction de la cure» 1958 pp. 623 et 640) Lacan nous parle de la structure du
désir ainsi : «Le Désir est la métonymie du manque a étre». En ce qui concerne la métonymie,
Lacan parle de 1’¢lision d’une fraction du discours effectivement prononce.

A Rt T T T N e A S R

Le Phallus

Etymologie
1570, G. Hervet (fallot) ; 1615, Daléchamp ; mot latin phallus venant du grec phallos. 1520
Phallique, Chauliac du latin phallicus. 1823 phalloide, Boiste.

Historique

«Objet d’élaborations multiples, le phallus n’apparait, dans 1’Antiquité, ni comme une évidence
anatomique ni comme une donnée biologique. Né d’une vision physiologique qui prédisposait
I’organe viril a devenir une abstraction métaphysique, le phallus grec a pu, jusqu’a nos jours,
inspirer de nombreuses allégories. C’est que le phallus a été pensé au coeur d’une biologie
aristotélicienne qui considérait, dans une rigoureuse asymeétrie face au male, la femelle comme étant
la matiére, un réceptable passif et une productrice de sperme stérile. Prenant souvent des allures de
supports conceptuels et explicatifs, les représentations du phallus ont contribué aussi a forger des
théories de la connaissance des choses humaines et célestes» (E.U.).

Dans son sens le plus ancien, le substantif phallos évoque un gonflement et désigne un pénis en
érection et, le plus souvent, une représentation du sexe viril qui devenait 1’objet privilégier de
certaines cérémonies. Nommons les fétes d’hiver de Dionysos pendant lesquelles Aristophane
mettait en scéne un cortege qui promenait le phallus en procession dans un accompagnement de
chants phalliques qu’Aristote imaginait composés par les premiers auteurs de comédies.

Au cours d’un grand cortége dionysiaque offert par Ptolémée 11 Philadelphe pour célébrer la fin de
la premiére guerre de Syrie, parmi ces chars géants qui exhibaient les richesses et les merveilles de
I’Inde et d’Arabie, se trouvait un énorme phallus en or de cent quatre-vingt pieds de long. A son
extrémité était une étoile en or, d’un périmeétre de neuf pieds.

Par ailleurs, les représentations du phallus détaché du corps viril se multiplient au-dela des mythes
et rituels antiques. Dans les pratiques quotidiennes, le phallus est réputé efficace pour éloigner le
mauvais oeil, pour protéger les enfants contre I’envie d’autrui, tout comme Priape est sensé écarter,
grace a son membre agressif, les oiseaux et les voleurs des petits vergers ou potagers. On retrouve
ce programme d’actions conjuguées dans I’ Antiquité aussi bien que dans les coutumes médiévales
ou modernes, et pas seulement dans les pays méditerranéens. Les figurations du phallus, mais aussi
I’effigie de la vulve féminine, se trouvent prises alors dans des tactiques de magie apotropaique.

Le phallus a fait irruption dans I’historiographie moderne a la faveur d’un essai en vue de fonder
une nouvelle anthropologie des Lumicres, anticléricale et laique. Car c’est d’un méme regard que le
XVllIe siecle des antiquaires découvre les phallus des temples de I’Inde et le matériel érotique

10



d’Herculanum et de Pompéi. Pour ces érudits, le nouveau paradigme sera la nécessaire articulation
de Théos avec Eros, clef pour la compréhension de 1’essence et du développement des religions.

Le terme de phallus souligne une fonction symbolique, tandis que le terme de pénis aujourd’hui est
réservé pour désigner I’organe dans sa réalité anatomique. Le phallus serait en quelque sorte le
terme qui soulignerait la valeur symbolique du pénis, organe male dans sa réalit¢ corporelle. En
conséquence de quoi, nous parlerons d’un phallus imaginaire. Nous nommerons ainsi le phallus du
pere différencié de son pénis et nous parlerons de dimension phallique, de puissance phallique pour
traduire ce que serait un état de réalisation identitaire en différenciation, a la fin de la période
oedipienne. Nous pouvons parler le phallus tel un signifiant dans une histoire forcément «d’avoir»
et «d’étre», mais plutdt de «s’étrex.

Etre en possession du phallus, cet objet symbolique fantasmé et non matérialisé, ni matérialisable
puisqu’imaginaire, serait atteindre une dimension dite phallique, état de «pui-(joui)-ssance» nous
menant a I’absence, au manque. Ce dit manque prend place de castration et emplit de sa présence
imaginaire la fonction du Pére qui donne a la structuration psychique la métaphore des Noms-du-
Pére ouvrant a 1’¢laboration du Surmoi. Atteindre cet état serait aussi forcément énoncer une
absence quant a I’angoisse de castration, avec néanmoins des modalités différenciées pour la petite
fille et le petit garcon. Dés I’entrée dans la période oedipienne, chercher a posséder le phallus du
pere est la quéte commune. C’est ainsi dire que dans sa structuration identitaire post-oedipienne le
sujet a trouvé une capacité nouvelle en résolution dans la gestion de ses pulsions sexuelles ou tout
au moins une part de résolution. II serait d’ailleurs de se demander si acquérir une capacité a gérer
ses pulsions en période post-oedipienne peut exister en dehors du champ analytique et ainsi
préserver des fragilités et angoisses névrotiques inhérentes a cette période ? Et par ailleurs, ne
serait-il pas plus raisonnable de parler non d’une résolution, mais plutdét d’une affirmation
d’autonomie a étre sujet, a «s’€trey !

Ainsi, le phallus ferait fonction de symbole de la puissance érigée (non anatomique) du Peére, celui
qui détient la puissance, le pouvoir, celui que la meére nomme comme tel, celui qui se dit et se
nomme dans sa fonction symbolique a travers la métaphore du Nom-du-Pére (cf. Fiche
pédagogique), celui qui donne la loi, le castrateur, le créateur de «s’étren, de sujets de I’inconscient.
Il devient pour la petite fille et le petit garcon celui pourvu sis au centre de la quéte d’appropriation
de pou(r)voir, de phallus a acquérir. Tout au long de la structuration identitaire de I’enfant, Le pére
intervient en castrateur pour sauver ’enfant de la relation réductrice mére/enfant qui laisserait
I’enfant objetisé plutot que le laisser s’acheminer vers sa sujetisation d’étre différencié. C’est a la
castration mammaire que le pére arrache la mere de son enfant, libérant ce dernier du désir désirant
de celle-ci et en le sortant ainsi de la chosification de n’étre pour elle qu’un objet, substitut de
phallus compensatoire a son manque. Mais c’est bien a 1’Oedipe qu’en posant I’interdit de 1’inceste,
il permet a 1’enfant une meilleure gestion de ses pulsions sexuelles, de type incestueuses, lui offrant
en résolution la différenciation. La castration actualise la maturation identitaire dans un «temps qui
ne passe pas» : par le renforcement d’une différenciation moique auprés d’'un Surmoi forcément a
ce moment ¢laboré pour pouvoir réussir a endiguer les pulsions libidinales(cf. Fiche pédagogique),
énergie sexuelle, moteur de vie. Dés lors le pére symbolique dans sa fonction symbolique de
castration, il introduit I’enfant au symbolique et au langage. Il est dans la triade oedipienne celui-la
méme qui, seul possesseur du phallus, de la puissance phallique, va donner lieu a des enjeux de
quéte de possession en ce qui concerne la mere, la petite fille et le petit garcon. L objectif pour ces
derniers serait de s’approprier la puissance du pere, son pouvoir par 1I’appropriation de son phallus.
Il en est de lire le «graphe du désir» de Lacan.

11



La métaphore du Nom-du-Pére peut s’opérer parce que la meére introduit celui-ci dans la parole
comme tel forgeur de sujets. Et la Meére peut ainsi 1’introduire parce qu’elle-méme se devient la
femme qu’elle est et qui désire aussi ’homme/Pére. Ainsi donc, si la métaphore du Nom-du-Pére
peut se faire aprés reconnaissance et acceptation de la mére s’acceptant femme, le pere introduit
I’enfant dans le monde du symbolique et dans le champ du langage. Le désir de ’enfant devient
donc assujetti au langage ; il est symbolisé€, transposé par I’intermédiaire du langage, comme le dit
Lacan : «avec la métaphore paternelle est aliéné le désir dans le langage». L’enfant n’est plus
assujetti a la mere. Il n’est plus son objet, son substitut de phallus. Par la castration symbolique, il
entre dans le symbolique qui le fait passer d’enfant de désir a sujet désirant, nécessité pour entrer
dans la période oedipienne.Etre en puissance phallique serait «s’étre» femme, «s’€tre» homme,
chacun porteur de ce symbole qui nomme le manque tel un signifiant, «signifiant du désir» selon
Lacan. La femme serait alors capable d’avoir un enfant d’un autre que de son pére, qui comblerait
un temps son propre manque dans une illusion de complétude a son désir désirant. L’homme sujet
serait devenu capable d’abandonner le phallus réel et le phallus imaginaire, de désirer un enfant tout
en étant le porteur de la loi, et fondamentalement celle de I’interdit de 1’inceste, et & vivre, a son
tour, cette fonction nécessaire a la structuration psychique de 1’enfant. Le phallus est le signifiant
qui pose sa marque au manque dans le cadre d’une analyse. Avant 1’Analyste, il y eut le grand
Autre, a savoir la mére. C’est bien avec elle que I’enfant expérimente tant la premicere satisfaction
que le premier déplaisir et installe (sans conscience aucune) la Jouissance dans le champ de la
Chose. Et c’est en I’espace transférentiel de la cure analytique que peuvent se rejouer les
mécanismes névrotiques du manque et du désir au moment de la «triangulation + un» oedipienne,
voire de la triangulation pré-oedipienne. Cet espace rend possible 1’ouverture au temps qui ne passe
pas d’une histoire confisquée, d’une affirmation a «s’étre» confisquée jusque la. Il y est possible de
reconstruire sa ligne du temps vers I’intégration de ses «im-in-puissances» et frustrations de la
castration nécessaire pour la sécurité de structuration psychique de I’enfant vers la reconstruction
d’un sujet fort de sa déchosification.

Le terme de phallus n’est rencontré que rarement dans les écrits de Freud ; plus souvent nous le
trouverons sous sa forme adjectivale, phallique, et principalement pour traduire une étape pré-
génitale de la structuration psychique chez I’enfant, le «stade phallique». «Dans I’oeuvre de Freud,
I’objet phallique a la place centrale dans I’économie libidinale, chez ’homme comme chez la
femme... Quelque remaniement qu’il ait apporté a sa théorisation, a travers toutes les phases de la
schématisation qu’il a pu donner de la vie psychique, la prévalence du centre phallique n’a jamais
¢été modifiée» nous dit Jacques LACAN.

La découverte de la phase phallique (textes /928-1932) équivaut a reconnaitre la suprématie de
I'ordre symbolique par rapport au réel et a l'imaginaire, c'est-a-dire a reconnaitre, quant a la
détermination du sujet, 'antériorité logique du signifiant par rapport a tout effet de signifié.

La découverte par Freud du complexe d'(Edipe impliquait déja, en effet, la reconnaissance d'un
terme tiers comme nécessaire pour rendre compte de la complexité de la structuration subjective :
rien de décisif ne peut se fonder, en ce qui concerne la subjectivité, a partir d'un rapport entre deux
termes (la meére et I'enfant en I'occurrence) ; et le complexe d'(Edipe fait intervenir dans son
caractére irréductible la fonction paternelle, qui introduit dans cette relation la médiation de
l'interdiction : c'est le registre de la Loi. Cependant, pour peu que la rivalité entre le pére et l'enfant,
par exemple, occupe le devant de la scéne et mette l'accent sur la dimension imaginaire du
complexe, I'essence du symbolique peut étre occultée, et cela dans la théorie elle-méme.

Il n'en va plus ainsi & partir du moment ou Freud est amené a décrire la phase phallique comme
¢tape cruciale de I'évolution libidinale, en la présentant comme identique au départ pour l'un et

12



l'autre sexe. Certes, les chemins divergent ensuite : le garcon, dit Freud, doit renoncer a son objet (la
mere), en raison de la menace qui pése sur son intégrité narcissique, alors que la reconnaissance de
'objet maternel comme a-phallique marque pour la fille son entrée dans 1'Oedipe, c'est-a-dire le
report de sa préférence sur son pere. Il n'en reste pas moins que 1'un et 'autre ont a faire 1'épreuve du
manque inscrit en leur étre (I'étape décisive étant la reconnaissance de la « castration » de la mére)
pour se situer par rapport au méme ordre symbolique, dont le phallus est la clé de voiite. Dans le
destin subjectif, la présence ou l'absence de 1'organe est une péripétie par rapport a une donnée plus
décisive encore : la prégnance de 1'ordre symbolique est, dés lors, pleinement établie et coupe court
a toute conception naturaliste, voire adaptative du désir, qui pourrait encore trouver refuge dans
l'idée d'une symétrie possible de 1'cedipe masculin par rapport a l'cedipe féminin. Le destin de
I'homme et celui de la femme ne sont nullement voués a la complémentarité que tend a introduire
I'imaginaire lorsqu'il adapte si volontiers le principe male au principe femelle : si la découverte
freudienne a un sens, c'est justement que le phallus, comme terme tiers, restera entre eux comme le
truchement obligé de leur mise en rapport. C'est en tout cas ce que Freud oppose de fagon abrupte,
tout au long de la grande controverse sur la signification de la phase phallique chez la fille, aux
tenants - Ernest Jones en téte (décri¢ par Lacan) - d'une féminité qui serait inscrite dans le
développement pulsionnel lui-méme et se déterminerait autrement que par son rapport a l'instance
phallique. C'est aussi le seul sens possible a attribuer a I'affirmation freudienne qu'il n'existe pas une
libido masculine et une libido féminine, mais bien une seule libido, d'essence male : étrange
asymétrie et privilege peu soutenable, sauf si I'on remarque que Freud parle de son expérience
d'analyste et qu'il témoigne donc 1a que le sujet en analyse, en tant qu'il engage une épreuve de
vérité en s'en remettant au seul cheminement de la parole, ne peut que découvrir avec le «
phallocentrisme » une autonomie du symbolique, dont il faut bien penser que c'est la relation méme
de la parole qui en rend compte.

Du phallus a sa « signification » Ce n'est qu'avec Lacan que le phallus devient véritablement un
concept fondamental de la théorie psychanalytique. Dans l'article : "la Signification du phallus"
1958, (les Ecrits, 1966), Lacan marque d'emblée 1'enjeu symbolique du phallus dans I'inconscient et
sa place dans l'ordre du langage. Dans sa tentative de mettre fin aux contradictions et aux errements
de la théorie psychanalytique depuis Freud sur la question du phallus, Lacan va intégrer le phallus
dans ses réflexions en prolongeant les acquis freudiens dans son systéme de pensée. Ainsi donc il
affirme que le phallus joue un rdle essentiel dans le psychisme humain et dans la théorie
psychanalytique. La signification du phallus est au coeur du psychisme humain et de la théorie
psychanalytique. Lacan fait du phallus un signifiant, c'est-a-dire non une chose ou un organe, mais
un symbole qui n'existe que du langage, puisque, seul, I'étre parlant rencontre la castration. Plus
avant encore, il nomme le phallus comme «signifiant du désir» : «Le phallus est le signifiant
privilégié¢ de cette marque ou la part du logos se conjoint a 1’avénement du désir». (Les Ecrits, p.
692).

Moustapha SAFOUAN nous le précise dans I’Encyclopédie Universalis «Le phallus comme
«signifiant du désiry selon Lacany version numérique n° 2011 version Mac :
«Nulle part le vivant sexué ne se trouve plus totalement confronté a la question de son étre que 1a ou
il rencontre 1'autre par excellence, celui que la différence sexuelle sépare de lui. Or, on peut dire que
la reproduction sexuée apporte au vivant la mort, puisqu'elle le prive de 1'immortalité du protiste en
méme temps qu'elle fait de 1'individu le porteur contingent, voire I'appendice, du stock génétique ;
la sexualité ne saurait donc représenter la cause du vivant que de fagon partielle, sinon partiale.
Mais, chez I'homme, ce qui s'inscrit du fait biologique se joint a ce qu'impose le langage, c'est-a-
dire que toute réalisation subjective se trouve suspendue a autrui comme siege de la parole ; et la
nature méme du langage implique que s'y rende présent de quelque fagcon cela méme qui ne peut y
13



figurer : c'est ainsi que le phallus désigne la place de ce qui, chez I'étre parlant, se perd
nécessairement du fait de la sexualité.

Comprendrait-on que la fille en vienne a sacrifier sa propre nature pour le prix du pénis ? Mais il
s'agit du phallus, et la thése freudienne signifie que le désir humain ne peut se constituer que dans la
dépendance d'autrui comme lieu de la parole, dans la mesure méme ou le langage conditionne tout
acces au monde humain : il y a détour nécessaire par le lieu de I'Autre (la majuscule distinguant cet
Autre du partenaire imaginaire et en marquant le caractére strictement topique) et c'est ce qui
impose au sujet de ne pouvoir se constituer que comme signé d'un manque.

Esquissons ce cheminement. L'enfant trouve, a sa naissance, le langage déja constitué : il est prié¢ de
s'y assujettir pour l'expression du moindre de ses besoins. Mais le langage est inapte a véhiculer la
particularité de son vouloir : cette particularité s'annule quand elle passe par la demande, puisque
dans la demande 1'objet n'est intéressé qu'au titre d'un signe d'amour. Dans le moment méme ou, en
parlant, le sujet constitue I'Autre comme lieu véridique ou il pourra étre entendu, il engage la perte
de ce qui, de lui, ne pourra pas se dire (c'est le sens du refoulement primaire pour Freud).
Rencontrant 1'Autre comme demande, c'est donc de l'impossibilit¢é de 1'Autre a répondre a la
demande qu'il fait 1'épreuve : ainsi se dessine la défaillance de 1'Autre, sur quoi va se fonder le désir
comme désir de 1'Autre. Car le sujet patit de la méme impossibilité de répondre a la demande de
I'Autre : que lui veut-on (que le veut-on) au-dela de ce qu'on lui dit ? C'est 1a qu'il doit déchiftrer la
question de son étre, c'est-a-dire la question de ce qu'il a perdu du fait du langage, et il se constitue
donc comme désir en étant comme tel le désir de 1'Autre.

Ici apparait la fonction du phallus, car le sujet, en principe, ne sait rien du désir de 1'Autre ; cela
signifie que son propre étre lui est, a lui-méme, étranger et problématique : c'est la fonction de
I'angoisse que de surgir 1a ou le sujet n'a plus de repére pour savoir ce qu'il est pour 1'Autre. D'ou la
défense primordiale qu'il trouve en structurant le désir de I'Autre comme demande. Et c'est a ce
signifiant de la demande - le phallus dans la phase phallique - qu'il va donc s'identifier pour
répondre au désir maternel ; mais, du méme coup, il en devient la marionnette. Ainsi apparait la
nécessité d'un signifiant qui fonctionne dans I'Autre comme celui de la Loi : dans le danger ou se
trouve le sujet de succomber a la subversion, propre a I'étre humain, que le langage induit dans
I'imaginaire, il découvre dans I'ordre symbolique, en tant que celui-ci impose au désir de 1'Autre de
se diriger vers un terme tiers, le seul pas qui s'offre a lui pour devenir sujet. Son étre de sujet se
verra des lors fondé a mesure que le désir sera extrait de sa structuration comme demande.

Car, du co6té du sujet, I'entrée en jeu du symbole phallique ouvre au désir, en tant qu'elle signifie du
méme coup renoncement a la jouissance auto-€rotique, et nommément, chez le gargon, a une part de
la jouissance pénienne, puisque c'est sur elle que s'exerce le prélévement qui fonde I'objet du désir.
Le pénis ne devient phallus que s'il passe par une négativation ; et c'est I'organe male qui est pris
dans ce proces, dans la mesure ou, d'une fagon contingente qui tranche avec les données du monde
animal, la fonction pénienne et la détumescence soulignent chez 'homme le caractére discontinu et
presque séparable de la jouissance sexuelle, et préparent ainsi la voie de 1'impact symbolique.

Cette négativation portant sur le pénis entre a son tour dans le jeu intersubjectif en tant que,
intéressant 1'image narcissique, elle vient marquer celle-ci d'une absence, d'une incomplétude ; et
cette place du manque est seule a pouvoir orienter le désir ; qu'elle soit assurée est ce qui interdit au
sujet de s'imaginer comme 1'objet comblant du désir de I'Autre, donc de son propre désir qui est le
méme. Mais cela n'est assuré que dans la mesure ou, effectivement, pour le sujet, le symbole

14



phallique est venu occuper le point ou I'Autre défaille nécessairement : point de fading qui peut
toujours rebondir et, par 1a méme, assure le renvoi indéfini dont se soutient tout discours.

En s'engageant dans la voie des énoncés, le sujet aliénait son étre : il sera celui qui fait défaut au
discours, celui qui manque au compte, mais il ne le peut que si, dans I'Autre, le phallus se met en
place comme signifiant méme de 1'impossibilité du signifiant a engendrer un signifié¢ univoque. Le
phallus est donc bien et la marque de la castration et le signifiant qui donne au sujet I'assurance
d'étre pur sujet, en fixant le manque d'objet dont il se soutient.

Décrire ainsi la fonction du phallus revient, en somme, a souligner la valeur structurante de l'interdit
paternel : le phallus est formellement identique au Nom-du-pére en tant que garant de 1'ordre du
langage ; et le mythe freudien de 1'Oedipe a bien pour sens de montrer que le désir ne se soutient
qu'en incluant en lui-méme le détour de la demande, qui a pour spécificité¢ d'étre le vide que
l'interdit porte au cceur du désir : vide cohérent avec ce qui fonde 1'absolu de la Loi, a savoir la mort
du pére, seule a pouvoir assurer cette place ou il est comme absent, c'est-a-dire ou il est pur
signifiant, pure loi subsistante assurant le suspens du désir».

. Ye
SEN IS RIE LY

Le refoulement

Etymologie

De refouler, fin Xle si¢cle, Gloses de Raschi, fouler une deuxiéme fois. 1611, Cotgrave,
«repousser». 1824, Ségur «expulser». 1798, Acad

Refoulement : 1538, « action d’émousser », action de refouler ou I’effet de refouler : de re et fouler,
pousser en arriere.

1905 en psychanalyse, rejeter, éliminer inconsciemment, un désir, une idée pénible.
Historique

1611 COTGRAVE, « repousser ». Randle Cotgrave était un philologue anglais. Il édita un
dictionnaire Francais-anglais, A Dictionnarie of the French and English Tongues,avec les mots
francais et les définitions en anglais et qui représente le premier dictionnaire de la langue francaise.
Ce dictionnaire, dont I’importance historique perdure, a constitué en son temps une véritable
avancée en termes de lexicographie.

Le terme est employé avant Freud par Herbart et Griesinger (Wilhelm Griesenger (1817-1868).
Psychiatre allemand et neurologue). Johann Friedrich HERBART (1776-1841), philosophe,
pédagogue, mathématicien et physicien. Il fut professeur de philosophie et de pédagogie. Ses
principales ceuvres philosophiques sont Hauptunkte der Metaphysik (Eléments essentiels de la
Meétaphysique, 1806) , Allgemeine Praktische Philosophie (Philosophie pratique générale, 1808),
Psychologie as Wissenschaft : neugegrundet auf Erfahrung, Metaphysik und Mathematik (La
psychologie en tant que science, nouvellement fondée sur 1’expérience, la métaphysique et les
mathématiques, 1824-1825) et Allgemeine Metaphysik nebst den Anfdngen des Philosophischen

15



Naturlehre (Métaphysique générale avec les premiers éléments d’une philosophie des sciences de la
nature, 1828-1829).

Dans sa métaphysique, Herbart reprend la doctrine des monades de Gottfried Wilhelm Leibnitz.
Prenant en considération les problémes soulevés par Emmanuel Kant dans la Critique de la raison
pure, Herbart cherche, dans ses déductions métaphysiques, a appréhender le réel par les concepts.
La métaphysique de Herbart comprend notamment une philosophie minutieusement élaborée qui
fait date dans I’histoire de cette discipline. Selon lui, la psychologie a ses racines dans 1’expérience,
dans la métaphysique et dans les mathématiques. Son ambition fut de renouveler pour la
psychologie 1’exploit qu’lsaac Newton avait accompli pour la physique. Bien que la recherche
psychologique empirique du 19e siécle ne 1’ait pas suivi, la psychologie de Herbart exer¢a une
influence indéniable sur la psychologie empirique de Wilhelm Wundt mais aussi de la psychanalyse
de Sigmund Freud.

En psychanalyse, le refoulement, au méme titre que I’inconscient, le désir, la jouissance..., reléve
d’un concept sur ce qui est du psychique non directement accessible, sinon lors de la parole en libre
association dans la cure analytique. Le refoulement est 1’action psychique par laquelle le
représentant pulsionnel - et non son affect -, sous I’effet d’une censure liée au Surmoi, un
socialement inacceptable en rapport avec la sexualité¢ (fondamentalement autour de 1’Oedipe), est
maintenu a distance de la conscience. En ce sens, le refoulement est directement inconscientisé et
n’a jamais été conscient puisque n’est en aucun cas un acte d’oubli ou d’amnésie. Il représente une
sécurité pour la personne dans le méme temps que la dépossede d’une partie de son histoire, celle
en inconscient ce qui pourrais-je dire «ajoute au manque a étrey.

La vie psychique obéit au principe de plaisir/déplaisir, principe constamment menacé par 1’instance
du Surmoi que nomme la loi de castration du Pére symbolique avec la métaphore du Nom-du-Pére.
Ainsi donc, le terme de refoulement signe qu’au cceur du sujet ceuvre une conflictualité liée a un
objet interdit et & I’Objet méme de I’interdit, dans le champ de la sexualité infantile. Le refoulement
originaire est un acte qui ouvre l'accés a la subjectivité. Des avatars de I'aventure cedipienne et de
l'accés au langage va dépendre sa plus ou moins grande réussite. Tandis que le refoulement
secondaire est une défense contre I'angoisse de castration et va essayer d'en combler les failles.

Désignant cette opposition de forces antagonistes, le terme de conflit s’applique en psychanalyse au
conflit psychique mettant aux prises le désir et le Surmoi, dont I’(Edipe est le paradigme, et,
corrélativement, le Moi et le Ca (espace des pulsions, a savoir des tendances sexuelles libidinales),
ainsi que les systémes inconscient (champ du refoulement) et conscient. Le refoulement est un
mécanisme de défense du Moi en réponse a un essai de résolution de ces conflits psychiques
internes pour se protéger contre une force ennemie que seraient des pulsions libidinales
inacceptables, ingérables telle la pulsion/désir incestueux pour I’un ou ’autre parent, par exemple.
La notion de défense ouvre a une situation stratégique dans la mesure ou elle est étroitement lice a
celle de conflit et constituerait la forme originaire du refoulement dans le sens ou le refoulement est
le mécanisme de défense majeur qui contribue a tous les autres mécanismes de défense dits
secondaires (cf. la phobie dans «Le Petit Hansy).

L’existence du refoulement entraine deux conséquences : d’une part, le Moi se protége en
permanence de la poussée constante de la pensée refoulée par un processus de contre-
investissement ; d’autre part, les pensées refoulées sont soumises aux lois de I’inconscient et
tendent en permanence a faire un retour dans le champ de la conscience sous une forme déguisée ou
détournée, avec condensation et déplacement. Ainsi le réve, I’acte manqué, le lapsus et le

16



symptome , nommes depuis J. LACAN formations de [’inconscient, témoignent de ce mécanisme
de retour du refoulé. C’est dans 1’espace de la cure analytique avec I’installation du transfert, par la
présence du psychanalyste «sensé savoir», que le sujet va pouvoir réactualiser désir (refoulé¢ donc
inconscient) et jouissance, autour des angoisses liées au manque et grace a ces extrusions de
I’inconscient, les formations de [’inconscient, offertes par les dits et le dire de ’analysant en libre
association. C’est dans cet espace que 1’analysant peut se re-trouver confronté au manque en temps
réel mais d’une histoire d’un temps du sujet de 1’inconscient.

C’est au début des années 1910 que S. FREUD commence a écrire une série de textes qui vont
rassembler et théoriser les lois, principes et concepts fondamentaux de la psychanalyse et permettre
de décrire le fonctionnement de 1’appareil psychique selon trois points de vue : dynamique, topique
et économique. Par la notion de métapsychologie («Métapsychologie», S. Freud, Folio, Ed. janvier
1986), il veut placer la psychanalyse au statut de science et faire la lumiére sur des concepts
abstraits et obscurs tels, I’inconscient, le refoulement (chapitre «Topique et dynamique du
refoulementy», Métapsychologie de S. FREUD p. 86), mais aussi pulsions et destins des pulsions,
complément métapsychologique a la théorie des réves... Freud fait du refoulement 1'étiologie
principale des névroses. Pour lui, le refoulement est un mécanisme inconscient par lequel le sujet
repousse hors du champ de la conscience des motions pulsionnelles, en rapport avec la sexualité,
vécues comme intolérables par rapport a l'idée que la personne se fait d'elle-méme ou encore
socialement incorrect. Aux yeux de Freud, le refoulement est un événement originaire ; il est, au
sens strict, I’un des destins pulsionnels. Mais on peut aussi le tenir pour le destin principal et
fondamental de la pulsion. La vie psychique obéit au principe du plaisir/déplaisir, principe
constamment menacé par la Loi, celle qui est donnée par le Pére a travers la métaphore du Nom-du-
Pére, qui énonce la Loi de castration et le refoulement se pose comme une protection psychique
sécuritaire pour 1’enfant de ces motions non acceptables, non gérables. Le concept de défense est
I’un des éléments les plus anciens de la théorie psychanalytique freudienne. Il désigne justement
une opération (et non une action qui se voudrait alors consciente) de riposte face a une
revendication pulsionnelle.

J. LACAN traduit le terme freudien Unterdriiken ainsi : «Refouler c’est faire passer dans les
dessous un certain nombre d’¢éléments qui cessent ainsi d’appartenir a la conscience». Ces ¢léments
sont dans ce lieu que Freud a nommé inconscient.
Pour Lacan ce serait l'opération inverse qui est tentée dans la cure analytique. Il s'agit 1a, en levant
au maximum les refoulements secondaires, de rétablir la situation du refoulement originaire pour
chercher a l'assumer. A accepter qu'avec sa parole «perdue» dans l'analyse son étre s'y soit
¢galement perdu et ne puisse se soutenir que de la position subjective, soit a soutenir ce qu'il en est
du langage, l'analysant reconnait la castration comme fondatrice de l'aventure humaine. C'est ce
moment de perte que Lacan nomme le « désétre », et c'est ce que Freud désignait déja dans la
césure de son célebre aphorisme : Wo es war, soll Ich werden (« La ou ¢a était, je dois advenir »).
Dans Problemes cruciaux pour la psychanalyse (1964-65), il semble que Lacan ait privilégié, la
question du refoulement originaire (par rapport aux refoulements dits secondaires), et que cette
question est a aborder par le biais du sujet, et que le refoulement porte sur la vérité. La vérité, elle,
peut bien faire la cible du refoulement, si on la définit, selon Lacan, comme cette ligne fuyante de
non-sens qui "lie" le sujet au sexe. Mais surtout, de cette nouvelle configuration que Lacan donne a
cette question, s'ensuit, qu'en effet, le refoulement va porter essentiellement non plus sur un
signifiant, mais sur 1'objet a, qui est d'une toute autre structure puisqu'il vient masquer le «trou du
savoir sexuel». Ainsi donc, cet objet, support du sujet dans le fantasme, c'est lui qu'il s'agit de
"lever" au terme d'une analyse. Acte Psychanalytique, 17 janvier 1968 : "Nous avons affaire a cette
sorte d'impensable qui dans l'inconscient nous situe un savoir sans sujet. C'est la quelque chose
17



aussi dont on peut ne pas s'aviser, a continuer de considérer que ce sujet est impliqué dans ce
savoir, tout simplement a laisser fuir tout ce qu'il en est de l'efficience du refoulement, et qu'il n'est
point autrement concevable qu'en ceci que le signifiant, présent dans l'inconscient et susceptible de
retour, est precisement refoule en ceci qu'il n'implique point de sujet, qu'il n'est plus ce qui
représente un sujet pour un autre signifiant, qui est ceci qui s'articule a un autre signifiant sans
représenter le sujet”.

AP PR w el 2 TeRBLERRT o Rpe S L RA T

Transfert/Contre-transfert

Nom masculin
Etymologie

Transfert

1715, Law. D’apres le latin transfert, 3e personne singulier de ’indicatif présent de transferre, mot
employ¢ sur les registres. Action de transférer.

Transferre, 1355, Bersuire dans son Repertorium, porter au-dela, de trans, au-dela, et de ferre,
porter. Porter au-dela, transférer.

Pierre BERSUIRE (1290-1362), également connu sous le nom de Pierre Bercheure et Pierre
Berchoire (en latin, le Petrus Berchorius ou le Petrus Bercorius). Bénédictin, il est un traducteur de
I’encyclopédie, de Titus Livius, de Condita d’urbe d’ab et auteur de plusieurs travaux dont
I’Ovidius Maralizatus (Ovide Moralise), 1340, travail de mythographie médiéval, le Gesta
Romanorum. Une collection latine d’anecdotes et de contes lui sont parfois attribués.
Contre-(transfert)

Préfixe latin contra, contre, opposé a, exprimant ainsi 1’opposition : contre-révolutionnaire. Mais
peut aussi exprimer la proximité : contre-allée.

842. Serments, du latin contra.

En 1838, contrer, Académie.

Historique

En psychologie. 1879, traduction anglaise de transference of feeling 1892 : phénomeéne par lequel
un état af- fectif éprouvé pour un objet est étendu a un objet différent, normalement en vertu d’une
association. Voir aussi identification, projection.

En psychanalyse, 1910, traduction allemande de Ubertragung. Acte par lequel un sujet, au cours de
la cure, reporte sur le psychanalyste soit une affection (transfert positif), soit une hostilité (transfert
négatif) qu’il éprouvait primitivement, surtout dans I’enfance, pour une autre personne (pére, mere,
etc...). Transfert et Contre-transfert.

Etymologie et Historique

18



Identification

1610, Coton. De identifier, du bas latin identificare, de idem, de méme et facere, faire. Action
d’identifier, de s’identifier.

En psychologie : processus par lequel un individu se constitue sur le modele de 1autre.
Identification au pére, a la mere.

Projection

1314,Mondeville. Du latin projecio, de projectus, participe passé de projicere, jeter en avant, de pro,
en avant, et jacere, jeter, lancer.

En psychologie : Localisation externe d’impressions ressenties.

En psychanalyse : Mécanisme de défense par lequel le sujet voit chez autrui des idées, des affects
(désa- gréables ou méconnus) qui lui sont propres. Est opposé a introjection.

L’ Analyste est le sujet-supposé-savoir, le détenteur de tout le savoir qui manque a I’analysant et
c’est cela qui motive le transfert, comme le disait Lacan.

Le transfert, au méme titre que le désir, accompagne de sa présence invisible, impalpable, le proces-
sus analytique. Inaccessible a ’analysant tout au long de sa cure parce que méconnu de lui, le trans-
fert, bien plus symbolique que réel, permet la conduite de I’analyse tout autant qu’est un symbole
de la psychanalyse.

Le fauteuil retourné mettant 1’analysant face au mur, face a lui-méme instaure d’ores et déja une
premigére situation inégalitaire dans la relation Analyste/analysant. [.’analysant perd d’emblée ce qui
est de I’autre dans ce qui concerne le regard qu’il pourrait porter sur 1’autre, 1’Analyste, et que
celui-ci porterait sur lui. Il ne peut que le vivre dans le champ symbolique en s’appropriant la parole
d’un discours en libre association qui facilite la lecture du contenu latent au-dela du contenu mani-
feste, comme dans le réve. Ce positionnement en fauteuil retourné est quelque sorte un facilitateur,
un reproducteur du manque.

Le transfert existe aussi d’emblée du fait du positionnement de 1’ Analyste qui est celui d’étre un an-
cien analysant ayant lui-méme vécu sa propre démarche analytique ce qui contribue a 1’activation
transférentielle.

Enfin, le transfert se signe a travers les mécanismes de défense. En effet, dés que le refoulé
s’affleure a la conscience, la censure sous diverses formes va s’opposer a 1’extrusion de ce refoulé
qui signe la souffrance, I’angoisse, le symptome et donc a I’accés par 1’analysant d’une part de son
in- conscient.

Le transfert est reconnu, lu, déchiffré par 1’Analyste et non 1’analysant qui s’en ignore, bien qu’il
signe le début réel du travail analytique -et la fin de ce travail lorsqu’il s’éteindra-, ainsi que la
réactualisation par I’analysant d’une vie d’affects et d’émotions autour du désir. C’est parce qu’il se
présentifie dans la séance que s’autorise I’identification de conflits psychiques internes qui se jouent
en I’analysant, néanmoins dans son ignorance en conscience. L’Analyste a appris a identifier le
transfert qui signe les résistances a I’extraction du refoul¢ par 1’analysant, a reconnaitre que ces
manifestations transférentielles, loin de répétitions de situations réelles, sont bien des équivalents
symboliques de ce qui, en désir du passé, est exprimé aujourd’hui dans la séance.

A la dépossession de I’Autre, rupture inacceptable et mal sinon pas acceptée, dans la chaine
temporelle de 1’évolution de la psyché de I’enfant se réactualise ainsi, par le transfert, la
dépossession de 1’ Analyste, de I’autre, des autres, de 1’ Autre, puisqu’aussi bien dans 1’imaginaire de
I’analysant il peut étre a un moment ou a un autre chacun de ces acteurs.

19



Le contre-transfert serait 1’ensemble des réactions inconscientes que peut vivre I’ Analyste face au
transfert de son analysant.

Selon Freud, le transfert désigne le processus de déplacement, au cours de I’analyse, d’affects venus
de la « préhistoire » affective du sujet, période archaique de sa vie sexuelle, sur la personne de
I’analyste. Les transferts sont définis a I’origine comme « reproductions des motions et fantasmes
qui, lors de I’avance de ’analyse, sont éveillés et doivent étre rendus conscients ». Cette répétition
s’opére par « le remplacement caractéristique d’une personne antérieurement connue par la per-
sonne de 1’analyste ». Le transfert s’avere a la fois 1’élément de résistance le plus puissant et 1’agent
thérapeutique le plus puissant d’une psychanalyse.

Le transfert constitue un événement par essence inattendu (untowart event). C’est dans la relation a
I’hystérique que Freud I’a expérimenté a 1’origine et c’est le cas de Dora qui I’a amené a le recon-
naitre. Il constitue une répétition en acte. Il est question de « comportement de transfert », animé
par le retour de figures anciennes, imagos. On y réexpérimente donc I’ambivalence de 1’attitude
origi- naire, « mélange de relations de sentiments de nature tendre et de nature hostile », ce qui se
traduit par la double forme, positive et « négative », qui exprime « ’amour de transfert » et son
envers d’hostilité. Apparait ainsi 1'idée d' «ambivalence pulsionnelle» (Bleuler, 1910; Freud, 1912)
qui peut opposer les attitudes conscientes et inconscientes, mais aussi faire coexister la
contradiction dans le conscient ou l'inconscient. Ainsi s'explique la possibilité de ce «transfert
négatif», marqué par la haine, sans que soit rompu le déroulement de I'analyse.

Si les transferts sont des « clichés », il faut noter qu’il s’agit de « nouvelles éditions » ou « néo-
¢laborations », en sorte que le transfert est, sous la pression de la répétition, création et réouverture
de I’histoire du sujet.

Le transfert, héritier de la suggestion, exprime la dépendance infantile. Mais par ailleurs, il permet
la « perlaboration » des résistances et est a ce titre un élément majeur du « succes ». Si le transfert
s’impose dans toute relation humaine, si par ailleurs «une analyse sans transfert est une
impossibilité », il est, dans 1’analyse, I’opérateur propre a faire émerger la vérité méme du sujet.

Freud situe le « contre-transfert » comme étant «1’influence du malade sur le sentir inconscient de
I’analyste ».

Le point majeur, mais paradoxal, que Lacan voit a travers la notion de transfert qu’il estime étre
toujours en crise [SXI, 147], c’est qu’elle permet de se débarrasser le plus possible de la notion
d’affect : « Le transfert ne ressortit a aucune propriété mystérieuse de I’affectivité, et méme quand il
se trahit sous un aspect d’émoi, celui-ci ne prend son sens qu’en fonction du moment dialectique ou
il se produit » {Ecrits, 225]. En d’autres termes, Lacan traverse le caractére imaginaire des senti-
ments pour atteindre les éléments structurels de la relation intersujective. L’essence du transfert est
symbolique, non pas imaginaire. Ce qui importe, ce n’est pas que I’analysant aime ou n’aime pas le
psychanalyste, c’est le role dont il I’investit a un moment privilégi¢ du processus de la cure :
essentiellement celui de détenteur du savoir de ce qu’il en est pour lui. Le transfert peut étre
interprété comme une stratégie de I’analysant pour s’approprier ce savoir sensé étre détenu par
I’analyste. Il ne s’agit pas, contrairement a ce qu’on pourrait s’imaginer, de rejouer avec ’analyste,
flt-ce sur un mode imaginaire, des situations qui ont eu lieu naguére : « Le transfert n’est pas, de sa
nature, I’ombre de quelque chose qui elt été auparavant vécu. Bien au contraire, le sujet, en tant
qu’assujetti au désir de 1’analyste, désire le tromper de cet assujettissement en se faisant aimer de
lui, en pro- posant de lui-méme cette fausseté essentielle qu’est ’amour » [SXI, 282]. Il ne s’agit
pas d’étre dupe des sentiments au moment ou 1’on décrit le ceeur de 1’analyse : méme dans le

20



transfert, « ai- mer » reste toujours « essentiellement vouloir étre aimé » (ainsi que 1’ont toujours su
les moralistes qui, comme Pascal, ne voyaient dans I’amour que le jeu de la séduction). D’ailleurs
pourquoi I’analysant serait-il davantage dupe de son amour dans la relation de transfert que dans
toute autre relation ? Il est moins dupe de sa stratégie de séduction que de sa croyance que ce qu’il
veut, c’est sa- voir.

Le transfert est donc 1ié, non pas tant a I’illusion de I’amour qu’a celle qu’il existe des sujets qui
savent. « Dés qu’il y a quelque part le sujet supposé savoir [...], il y a transfert » [SXI, 258]. Dés
lors, I’analyste, s’il n’est pas celui qui sait, « tient [au moins] la place pour autant qu’il est 1’objet du
transfert », « du sujet supposé savoir » [SXI, 258-259]. Ainsi I’analyste est-il constitué en maitre :
or la finalité de I’analyse est de récuser cette maitrise, de faire comprendre a 1’analysant que c’est
lui qui sait et que 1’analyste, qui est sensé savoir, doit simplement amener 1’analysant a dire, de son
désir, les paroles qu’il aurait dites lui-méme, celles « mémes dans lesquelles il reconnait la loi de
son étre » [Ecrits, «Variantes de la cure-type» p.359]. La fin de 1’analyse n’a rien de triomphal, tant
du coté de I’analysant que du c6té de 1’analyste lui-méme, qui s’efface, et dont le désir est devenu
déchet.

Plus encore, comment est-il possible que nous fassions confiance a 1’analyste ? « Quel crédit
pouvons-nous lui faire de le vouloir, ce bien, et qui plus est, pour un autre ? ». Comment peut-on
désirer qu’il advienne le désir d’un autre et, ce crédit une fois accordé, quel autre crédit peut-on
faire d’une « certaine infaillibilité de I’analyste » [SXI, 260]. Cette double confiance se distingue de
la suggestion parce que 1’analyste ne prend ni n’exerce le pouvoir qui lui est conféré par le transfert.
Il conduit délibérément le sujet vers un maitre qui se tient au-dela de lui, ’analyste, et qui n’est
autre que la mort, ce maitre absolu. Il s’agit donc d’amener ’analysant a « subjectiviser sa mort
» [Ecrits, 348] et de le faire en passant par un savoir de I’analyste dont la premiére propriété est de
savoir ignorer ce qu’il sait {Ecrits, 349]. D’ailleurs, ce n’est pas la feinte d’une fausse modestie
puisque le savoir de ce que I’analysant tient pour réel, imagine, symbolise, n’est jamais su par
I’analyste que sur le mode de la méconnaissance. Loin de savoir, le psychanalyste ne doit-il pas lui-
méme partir du présupposé que c’est I’analysant qui sait d’une certaine fagon ce qu’il est en train de
dire ?

Le transfert n’est donc, au bilan, « rien de réel dans le sujet, sinon I’apparition, dans un moment de
stagnation de la dialectique analytique, des modes permanents selon lesquels il constitue ses objets
» [Ecrits, 225]. 11 est une fiction qui, finalement ne dupe personne, mais une fiction utile : « Qu’est-
ce qu’interpréter le transfert ? Rien d’autre que de remplir par un leurre le vide de ce point mort.
Mais ce leurre est utile, car méme trompeur, il relance le procés » [id.]. Le but de 1’analyse
comporte toutefois nécessairement la déception de ce leurre. Il serait grave que le psychanalyste
profite du transfert pour fixer ce qui doit étre tenu pour réel et faire a la place du sujet les partages
qui sont les siens. C’est le moment le plus critique de 1’analyse qui est saccagé par ceux qui pensent
que le transfert est une sorte d’ «alliance avec la partie saine du moi du sujet» et que 1’analyse
«consiste a faire appel a son bon sens pour lui faire remarquer le caractere illusoire de telle de ses
conduites a I’intérieur de la relation avec I’analyste. C’est 1a une thése qui subvertit ce dont il s’agit,
a savoir la présentification de cette schize du sujet, réalisée ici, effectivement dans la présence.
Faire appel a une partie saine du sujet, qui serait 1a dans le réel, apte a juger avec 1’analyste ce qui
se passe dans le transfert, c’est méconnaitre que c’est justement cette partie-1a qui est intéressée
dans le transfert» [SXI, 147]

Dans le séminaire Le Transfert, Lacan s’interroge sur 1’idéal d’impassibilité qui se pratique dans
I’analyse, idéal selon lequel 1’analyste devrait rester neutre pour ne pas étre soumis au phénomene

21



du contre-transfert. Pour que 1’analyste ne soit pas soumis au phénoméne du contre-transfert, faut-il
une réduction compléte de la thématique de I’inconscient de 1’analyste ? Et Lacan d’ajouter dans la
lecon du 8 mars 1961, a propos de « la reconnaissance de 1’inconscient », que « nous n’avons pas
lieu de penser qu’elle mette par elle-méme I’analyste hors de la portée des passions ». Cela signifie
qu’une analyse doit absolument étre poursuivie assez longtemps par celui qui désire occuper cette
place. Il s’agit alors d’examiner pourquoi cela ne suffit pas a faire de lui un analyste. Ainsi donc La-
can rend compte dans ses Séminaires, Le Transfert et L’ Angoisse que la notion de contre-transfert
sous-entend la question du désir et c’est cela qui I’intéresse vraiment.

En ce qui concerne le contre-transfert, Lacan en dit : «J’entends par contre-transfert 1’implication
nécessaire de I’analyste dans la situation de transfert». Et encore dans le Séminaire VII, Le
Transfert : «Le contre-transfert est fait des sentiments éprouvés par 1’analyste dans 1’analyse et qui
sont déterminés a chaque instant par ses relations a 1’analyse» (legon du 8 mars 1061). Il ajoute
dans la lecon du 30 janvier 1963 dans le Séminaire L’ Angoisse, en reprenant la question du contre-
transfert : «chaque fois qu’un discours est assez loin poussé sur le rapport que nous avons comme
Autre a celui que nous avons en analyse, que la question est posée de ce que doit étre notre rapport
avec ce a». Ce qui revient a ce que 1’ Analyste se questionne de son rapport avec 1’objet a, donc avec
le manque, et ainsi donc avec le désir ou I’angoisse.

Cette notion de contre-transfert est dite trop flou par Lacan, c’est pourquoi a travers la clinique, il
construit le concept de «désir de ’analyste» qui représente quelque chose de treés précis, bien que
peu simple a définir, a savoir une fonction. «La question du contre-transfert n’est pas véritablement
la question» nous dit Lacan. La vraie question est celle du désir du psychanalyste, «c’est le
probléme du désir de I’analyste qui fait obstacley.

Si P’analyste est piégé dans la scéne analytique par sa position de sujet désirant (sujet de
I’inconscient), 1’analysant se retrouve mis en position d’objet cause du désir ou d’objet d’angoisse
de I’ Analyste. On voit dés lors que le concept de contre-transfert contient une part de résistance de
I’ Analyste, soit le point ou celui qui pratique la psychanalyse se trouve inclus dans la scéne
analytique comme sujet de I’inconscient. Il s’agit tout au contraire de comprendre que ce qui se
produit comme effet de signification, repéré comme contre-transfert, est « un effet 1égitime du
transfert » (Le Transfert, lecon du 8 mars 1961). Effet irréductible de la situation de transfert qui
indique que, pour chaque sujet, ’objet a se situe dans I’Autre. Il n’y a pas intercommunication
d’inconscients. Il n’y a que I’inconscient d’un sujet, lequel est en communication uniquement avec
I’objet a qui se trouve dans le champ de I’ Autre. Mais, ajoute Lacan dans la méme lecon, « il suffit
de supposer que I’ana- lyste, a son insu méme, place pour un instant son objet partiel, son agalma,
dans le patient auquel il a a faire et 13, en effet, on peut parler d’une contre-indication ». Et ’analyse
doit étre allée assez loin dans son avancée pour que ce désir advienne.

Dans le séminaire L’Acte analytique (lecon du 10 janvier 1967), Lacan s’interroge sur le sens de
I’acte. Il dit que I’acte analytique, « c’est le sens stratégique de tel ou tel dépassement », qu’il
associe a un acte révolutionnaire. Il ajoute : « Il suscite un nouveau désir. » Ainsi, c’est la la
condition nécessaire pour que 1’analyste puisse, dorénavant, s’offrir comme semblant d’objet a a
quelqu’un d’autre : avoir eu, dans 1’économie de son désir, I’avénement d’un désir inédit, le « désir
de I’ Analyste ».

La fin de I’analyse peut faire passer le sujet de I’horreur de savoir au consentement au savoir sur la
castration. Cela le met a I’écart d’« une prétendue humanité pour qui le savoir n’est pas fait puis-
qu’elle ne le désire pas ». C’est ce consentement au savoir de la castration qui peut mener

22



I’analysant a la position d’analyste car, a partir de 14, il lui devient possible d’en conduire d’autres
jusqu’au méme point. En effet, la vérité¢ du réel, c’est la vérité de la castration, le « il n’y a pas de
rapport sexuel ». Mais Lacan ajoute encore : « S’il [le sujet] n’en est pas porté a 1’enthousiasme, il
peut bien y avoir eu analyse, mais d’analyste aucune chance. »

A partir de 13, I’analyste pourra contribuer au savoir. Sans cela, il n’y a aucune chance que la
psychanalyse puisse survivre. Lorsqu’on est arrivé a ce point d’acces au réel, il faut théoriser,
construire un savoir. Lacan ajoute : « Ce savoir n’est pas rien. Car, ce dont il s’agit, c’est
qu’accédant au réel, il le détermine tout aussi bien que le savoir de la science. » Mais comme ce
savoir ne se trouve pas tout prét, il faut I’inventer. En étant passé de la position d’analysant a celle
d’analyste pour avoir touché a I’indicible de la vérité de la castration, le sujet aura désormais
matiere a construire du savoir. Car la vérité est toujours non dite et c’est bien cela qui nous mettra
toujours au travail, vérité causée par cette béance qui a fait de nous des étres parlants et qui, dans
I’analyse, est devenue cause. (Zilda Machado)

L’Oedipe

Etymologie :
(Edipe

Sujet masculin.

De Oidipous. 1721, Trévoux. Du nom d’(Edipe, mythe, prince thébain des légendes grecques qui
devina I’énigme du sphinx de Thebes et forga le monstre a se précipiter du haut d’un rocher.

Au figuratif, homme qui trouve facilement le mot des énigmes, la solution de questions obscures. Je
ne suis pas un (Edipe.

Adopté en francais au XVIlle sieécle : «suite de paroles qui ont un sens» (dictionnaire
étymologique).

Complexe

Est emprunté au XIVe siécle du latin «composé de divers éléments hétérogenesy, il devient
progressivement affecté arbitrairement, nous dit le Robert, comme ce qui est compliqué. Il est
employé par assimilation au terme allemand «komplex» par Breuer dans les «Etudes sur
I’Hystérie».

Historique

1929 : Complexe d’(Edipe, Larousse.

1930 : oedipien.

L’Oedipe est un concept fondamental voire central en psychanalyse depuis Freud. La période de
I’Oedipe commence dans la petite enfance vers trois, quatre ans pour étre sensée s’étre accomplie
autour de six, sept, huit ans au plus tard. Cette période prend racine chez ’enfant en cours de

23



structuration psychique a une époque de relative indépendance avec «l’en-volée(a la mere)*» du
petit qui commence a marcher, avoir une meilleure coordination de ses mouvements qui sont ainsi
davantage assurés, tandis que s’apparait chez lui la pensée symbolique.

Auparavant, ’enfant traverse la période phallique, a la découverte du sexe, surtout pour le gargon
dont le pénis est apparent et ressenti comme procurant une satisfaction. Pour la petite fille, si les
organes génitaux sont intérieurs, le contact avec la vulve et le clitoris vont aussi apporter une
sensation agréable, une satisfaction, bien que la relation soit moins mise en valeur qu’avec un pénis
bien visible. Il existe alors un bouillonnement libidinal quasi persécuteur pour le petit garcon tout
autant que pour la petite fille. C’est aussi a cette période que s’acquiert le langage maternel aux fins
de continuer a satisfaire celle-ci comme objet de satisfaction, alors que paradoxalement, ce
processus vers le langage maternel ouvre aussi a 1’autre, au-dela de 1’Autre, la Chose. C’est la
période des questions incessantes dont celles autour de la mort, tandis que le «non» systématique
positionne 1’enfant déja dans un renforcement de son Moi par identification de la possibilité¢ de dire
autrement que 1’autre, le grand, 1’adulte parental.

L’Oedipe est une histoire de quéte. Pour le petit gargon et la petite fille, chacun a sa fagon, il n’y a
que la recherche d’appropriation d’un pouvoir, d’une puissance que possede le Pére, en sus du pénis
organique, le phallus (cf Fiche «Le Phallus»). Nous sommes la dans le champ inconscient et nous
parlons en terme d’imaginaire et de symbolique et non de réel.

Ce qui se joue en inconscient pour la petite fille et le petit garcon :

- La petite fille va constater qu’il lui manque quelque chose ou qu’elle aurait été dépossédée de
quelque chose, le pénis réel, mais plus encore la puissance, le phallus imaginaire. C’est ce qui crée
en elle un profond sentiment de différence, et par la d’angoisse, différence avec le petit garcon,
mais différence avec le pére. Elle s’imagine alors que lorsqu’elle sera grande comme sa mere elle
pourra le posséder jusqu’au moment ou elle se rend compte que sa mere ne 1’a pas non plus.
L’objectif dans la recherche de cette puissance s’effectue en vue de la pourvoir et de I’autonomie
qui pourrait la faire sortir de I’impuissance et de la dépendance. Elle se tourne alors vers celui
identifi¢ comme étant en possession de cette puissance phallique, le pére. Dans I’idée d’obtenir de
lui le phallus, elle cherche a lui plaire par une séduction de type libidinale en absence de toute
sexualité génitalisée. Dans un premier temps la mére devient une rivale pour elle car elle est celle
qui posseéde réellement le pere et lui en empéche ’accés. De plus, sa mére ne peut lui fournir la
puissance recherchée puisqu’elle n’a ni le pénis, ni le phallus. Donc, méme grande elle n’aura pas le
pénis, symbole de puissance. Et nous avons la I’ancrage de la différenciation sexuelle pour la petite
fille. Faute d’obtenir le pénis ou le phallus, elle veut un enfant du pére qui ne le lui donnera pas non
plus, mais I’ouvre a elle-méme, femme en devenir. Elle ne peut donc avoir ni le pére d’un point de
vue libidinal, ni la puissance phallique d’un homme qu’elle ne sera jamais plus tard, ni I’enfant du
pere. En conséquence elle revient a la mere par identification, par similitude, par trace mnésique.
Elle se tourne vers sa mere pour découvrir chez elle sa propre réalité, sa propre puissance dans sa
spécificité d’étre femme, de celle qui connait une Jouissance autre qui serait du pas-toute phallique
et qui s’étre en autonomie.

- Le petit garcon, possesseur du pénis, a peur de la castration pénienne, symbole de castration de sa
dimension phallique. Son attirance premicre va vers sa mere, d’autant plus facilement qu’il s’est
nourri, avant la castration mammaire premiere, de la pulsion de dévoration de celle-ci. Il peut s’agir
d’une des premieres séquences du refoulement que serait cette pulsion de type incestueux qui
correspondrait & un désir, une réponse au désir désirant de sa mere, méme si cela le maintient
objetisé, en la possédant ainsi de son désir a lui. Il existe donc dans I’inconscient le désir du coit

24



avec la mere et bien qu’il y eut refoulement, une trace reste qu’il ne peut expliquer ni comprendre
mais qui génére chez lui la peur. Peur de la castration qui serait une punition du pére d’avoir voulu
en sa place consommer 1’inceste et voulu déposséder le male dominant de sa femelle. Par ailleurs,
sa puissance de male en devenir qui lutte contre I’impuissance le fait se trouver en confrontation
avec le pere qui posséde, lui, la puissance. Chercher a posséder la femme de celui-ci devenu rival,
c’est chercher a prendre le pouvoir sur le pere, a prendre son pouvoir. Nous pouvons parler d’une
attirance de puissance. Bien entendu, le petit gar¢on n’a pas assez de puissance pour conquérir sa
mere et, surtout, le pére va poser la loi de castration, loi de I’interdit de I’inceste selon la métaphore
du Nom-du-Pére.

La période oedipienne est une castration dite d’identification réactionnelle par la présence
fondamentale de la castration, interdit de I’inceste, et du positionnement du pére et de la mére en
tant qu’homme et femme. Cette période est une période de gestion de I’impuissance et de la
dépendance qui sont inscrits en nous et nous ¢loignent de 1’autonomie. L’Oedipe, pour la petite fille
et le petit gargon, installe la différenciation sexuelle et donc la différenciation identitaire, ainsi que
le Surmoi dés lors I’expression de la métaphore du Nom-du-Peére.

La résolution du complexe d’ (Edipe passe par I’acceptation de I’interdit de 1’inceste et du parricide.
Si selon Freud, I’ (Edipe, participe a I’¢laboration du Surmoi qui permet aussi a I’enfant d’assimiler
les autres interdits, nous pensons que le Surmoi commence a étre élaboré plus tot, probablement des
la premiére castration dite mammaire. L’identification au parent de méme sexe marquerait cette fin
du complexe d’ (Edipe.

Au sortir de I’Oedipe, nous avons une période de relative latence quant aux pulsions sexuelles, une
certaine pacification de ces pulsions avec une mise en veille des conflits internes libidinaux des
périodes pré-oedipienne et oedipienne, période intermédiaire qui annonce la génitalisation.
L’ensemble des pathologies de la psyché se fondent autour de cette période de la structuration
identitaire de 1’enfant (névroses, états limites, psychoses). Les névroses signent qu’existent encore
des stases oedipienne avec fixation sur quelque chose qui n’a pas été intégré dans cette période
voire a été refoulé.

Il est question aussi parfois d” (Edipe invers¢, dans le sens ou I’enfant, contrairement a ce qui vient
d’étre décrit de 1’Oedipe, ressent une attirance prépondérante pour le parent du méme sexe, et aura
tendance a rejeter le parent du sexe opposé. En fait, cette période renferme aussi cette ambiguité des
sentiments pour I'un et 1’autre des deux parents, ce qui en fait d’ailleurs un moment tellement
douloureux. Le plus souvent, on parle de « complexe d’ (Edipe complet » lorsque il y a cette
alternance désir/hostilité avec 1’un et I’autre des deux parents.

Sous I’expression Complexe d’(Edipe forgée par Freud, se trouve désigné ce qui peut étre considéré
comme I’article majeur de la théorie freudienne. Introduit en 1895, nommé dans son ceuvre en
1910, elle sert de fil conducteur a 1’¢laboration du savoir de I’inconscient. Il s’agit du complexe
nucléaire (« complexe-noyau ») de la psyché inconsciente. Un complexe est un ensemble structuré
de représentations, soit « un certain cercle de pensées et d’intéréts dotés de puissance affective ». Le
complexe d’Edipe, du nom du héros de la tragédie de Sophocle**, désigne I’ensemble des
représentations et affects représentant chez I’enfant la combinaison de motions amoureuses envers
la meére et de motions agressives dirigées contre le pere.

Dans un premier temps, Freud repére la résonance particuliére de la piéce de Sophocle qui fait que
le spectateur reconnait sa tragédie intime (inconscient).

25



Dans un second temps, Freud va 1’élaborer en théorie, le terme apparaissant dans son ceuvre publiée
en 1910, dans I’essai de « psychologie amoureuse », Sur le plus général des rabaissements de la vie
amoureuse. Le complexe d’Edipe se révele étre la condition méme de 1’amour et de ses
symptomes.

Dans un troisi¢éme temps, il en donne la formule « développée » compléte, dans 1’essai sur Le Moi
et le Ca (1923), a travers ses deux formes, « positive » et « négative ». « Le petit (Edipe » est non
seulement pris dans une relation d’objet a la mére et une identification rivale au pére (volet « positif
»), mais dans une relation d’amour au pere et une identification rivale a la mere (volet « négatif »).

Dans un dernier temps, il admet 1’existence d’une « phase pré-oedipeinne » a laquelle il reconnait
une fonction a la phase antérieure. Cela ne diminue nullement I’axe oedipien, mais le situe dans
I’aprés-coup d’investissements pulsionnels. Cette phase a, pour Freud, un rdle particuliérement
important dans le cas du complexe d’(Edipe de la petite fille, ou le lien a la mére joue un role
prédéterminant, avant le recours du pere.

Le complexe d’Edipe met en évidence la dimension inconsciente fondamentale de 1’amour, prise
dans cette dimension incestueuse fantasmatique. Il ne s’agit pas simplement d’une sorte de
difficulté d’apprentissage affective, mais bien d’une clause structurante du désir humain, ce qui
permet de donner toute sa signification a I’idée que « 1’enfant est le pére de ’homme ».

Le point de vue de Lacan met I’(Edipe au centre d’une triangulation Mére-Enfant-Phallus, il ne
distingue pas de sexe féminin ou masculin chez cet enfant. Pour lui le complexe d’Oedipe est la
figuration du passage de 1’ordre imaginaire a I’ordre symbolique par lequel le sujet fait son deuil de
la possession de la mére et s’identifie au pere. Il insiste sur I’imaginaire dans la prise en compte de
ce phallus, qui représente un manque pour I’enfant. Ceci s’inscrit dans la réflexion de Lacan dite
«conception structuraliste». Il distingue trois manques*** et la castration, selon Lacan, signe un
manque symbolique qui vise un objet imaginaire, le phallus. Le phallus est le symbole du désir de la
mere, I'enfant s’imaginant qu'il est 'objet de ce désir de la mere.

La premicre différence avec Freud est que Lacan considére que I’enfant, quel que soit son sexe,
désire toujours la mére et que le pére est toujours le rival puisqu’il est celui qui pose la castration.
Le pére, par lequel advient le Symbolique, intervient toujours comme un quatriéme terme dans une
relation pré-oedipienne triangulaire : enfant/meére/phallus. C’est 1’évolution du troisiéme terme de la
relation pré-oedipienne, le phallus, qui constitue le destin du complexe d’(Edipe. D’abord ce terme
est envisagé par I’enfant comme un objet imaginaire que la mére désirerait au-dela de lui. L’enfant
désirera alors étre cet objet que la mere désire et qui la comblera. Mais 1’enfant n’est pas seulement
confronté a son impuissance de satisfaire le désir maternel : il croise, sur son chemin, le pére, moins
réel qu’imaginaire. La meére parle du pére, elle tient compte aussi du pere par ses actes et elle le fait
exister imaginairement sous la forme d’une sorte de loi. L’enfant se rend compte que c’est le pere
qui détient réellement le pouvoir de satisfaire le désir de la mére. Il lui faudra apprendre a renoncer
a ce pouvoir qu’il voudrait détenir et que le pére possede. 11 lui reste la possibilité de s’identifier au
pere, de vouloir étre ce pere dont il n’a pas pu prendre la place. Le «sur-moi» se constitue a partir de
cette identification au pére.

Par cette dimension symbolique dont il est la conquéte, « le complexe d’(Edipe est essentiel pour
que I’étre humain puisse accéder a une structure humaine du réel » [SIII, 224]. « Ce dont il s’agit
ici,... est une dramatisation essentielle par laquelle entre dans la vie un dépassement intérieur de
I’étre humain, le symbole du pére » [SIII, 244]. Ce symbole du pére sera, depuis le début du

26



Seminaire, désigné par la métaphore du « Nom-du-Pére », avec une connotation religieuse, bien que
Lacan fit dit athée. Ainsi donc Lacan articule sa théorie autour du « Nom(non)-du-pére ».

Notons ainsi donc que, pour Freud, la scéne oedipienne comprend trois acteurs, I’enfant/la mere/le
pere qui se présentent d’abord dans une relation duale enfant/mére, avec ensuite 1’intervention du
Pére. Pour Lacan quatre acteurs jouent sur cette scéne, ce qu’il représente par son schéma du désir,
le schéma L : avant 1’Oedipe I’enfant/la meére/le phallus, triangulation premicre, puis ensuite
I’enfant/la mére/le phallus/le Pére, d’un pere dans sa fonction symbolique autour de la métaphore
du Nom-du-Pére.

Lacan pose ainsi la question de la fonction paternelle. Est il un rival ? A moins qu’il soit celui qui
empéche, qui proclame I’interdit incestueux. Peut étre est-il le personnage qui se présente comme
étant celui qui peut répondre d’un enfant. « Le pere réel, nous dit Freud, est castrateur. En quoi ?
Pour sa présence de pere réel comme effectivement besognant le personnage vis a vis de quoi
l'enfant est en rivalité avec lui : la mere. Que ce soit comme ¢a ou non dans l'expérience, dans la
théorie ¢a ne fait aucun doute, le pére réel est promis comme grand fouteur, et pas devant I’ Eternel,
croyez-moi, qui n'est méme pas la pour compter les coups. Seulement, ce pere réel et mythique ne
s'efface-t-il pas au deéclin de I' (Edipe derriere celui que l'enfant, a cet dge tout de méme avancé de
cing ans, peut trés bien avoir déja découvert ? A savoir le pere imaginaire, le pere qui l'a, lui le
gosse, si mal foutu(...) N'est-ce pas autour de ce qui est pour lui privation, que se fomente et se
forge le deuil d'un pere qui serait vraiment quelqu'un ? Telle est, je crois, la vraie structure de
l'articulation du complexe d' (Edipe ». (J. Lacan, L'athique de la psychanalyse, juin 1960)

*Premier essai pour s’en sortir des mailles du filet tissé du désir désirant de la gorgone matronique
dévoreuse qu’est sa mere.

**Le « mythe grec » sur lequel s’appuie Freud dans 1’¢laboration du complexe d’(Edipe : L’oracle
de Delphes avait prédit que le roi de Thebes, Laios, serait tué par son fils et que celui-ci épouserait
sa propre mere. Lorsque ce fils naquit, sa mére, Jocaste, lui perca les chevilles et les lui lia avec une
laniere, puis I’abandonna sur le mont Cithéron. Les bergers qui le trouvérent 1’appelérent (Edipe
(pied enfl¢) et I’amenérent au roi de Corinthe qui I’¢leva comme son propre fils. Un jour ’oracle de
Delphes répéta a (Edipe la prédiction qui le concernait. Celui-ci pour y échapper s’éloigna de
Corinthe et de celui qu’il prenait pour son pére. En chemin il se querella avec un voyageur inconnu,
Laios, et le tua. En arrivant aux portes de Thebes, (Edipe affronta le Sphinx qui terrorisait la région.
Ayant trouvé la réponse a la fameuse énigme de I’homme, il provoqua la mort du monstre et délivra
ainsi le pays. Il entra alors dans la ville en triomphe, les habitants le prirent pour Roi et il épousa la
veuve du Roi récemment défunt, Jocaste. Sans le savoir encore, il épousait sa mere dont il eut
quatre enfants, deux fils, Polynice et Etéocle et deux filles, Antigone et Ismene. Mais lorsque ceux
ci arrivent a I’age adulte, Thebes est décimée par la peste. (Edipe est désespéré, jusqu’a ce que
Apollon déclare que la peste serait enrayée a condition que le meurtre de Laios soit vengé et que le
meurtrier soit puni. (Edipe se sent soulagé. Mais a la recherche des coupables, (Edipe et Jocaste
découvrent la vérité. Le devin Tirésias finit par révéler au couple la vérité. La prophétie s’était
réalisée, (Edipe avait tué son pére et épousé sa mere. Jocaste, de désespoir, se pendit. (Edipe, ayant
eu la révélation de son double crime, de parricide et d’inceste, se creva les yeux et, chassé de
Thebes par ses fils, il erra en mendiant, guidé par sa fille Antigone qui I’accompagne dans son
malheur.

*** Le manque réel, le manque symbolique et le manque imaginaire.

27



Différents stades de la structuration psychique chez I’enfant

ou

«Histoire de pulsions libidinales, libido»

Etymologie
Structure :

14e s., « construction ». fin 15¢ s., sens moderne ; Vient du latin structura, de struere, construire.

La structure d’un discours, d’une phrase, la disposition, I’arrangement des parties d’un discours,
d’une phrase. « Le choix et ’arrangement des mots, la structure et I’harmonie de la composition, la
grandeur modeste des pensées [dans une ode de Chapelain], Balzac, Livre VIII, lettre 15.
Structuration : 1962, Foulquié

Historique

16e s. « La fortune m’a fait grand plaisir d’interrompre la belle structure du Pont-neuf de nostre
grande ville, et m’oster 1’espoir, avant mourir, d’en veoir en train I’usage », Montaigne, IV, 7.

« Aux endroits ou elle [I’alcyon] veoid que sa structure [de son nid] se desment et se lasche pour les
coups de mer », ID. II, 198.

Etymologie

Pulsion : Il apparait en 1625 avec Stoer. Ancien terme didactique. Action de pousser.

Vient du latin pulsionem, de pulsio, de pulsus, participe passé de pellere.

« La substance du feu, entrant dans I’intérieur d’un corps quelconque, le dilate en poussant en tous

sens ses parties, or cette pulsion... Voltaire, Philosophie de Newton 11, 3.

Pulsionnel : 1967

Libidinal(e) : Adjectif qui apparait en 1948 avec Spitz. Vient de libido mot employ¢é en allemand

par Freud en 1920 : vient du latin /ibido, désir.

Historique

En 1738, Voltaire se fait le divulgateur de Newton dans Eléments de la philosophie de Newton parce

qu’il peut grace a lui attaquer la métaphysique des « tourbillons » de Descartes et mettre en doute la

chronologie biblique. Il porte trés tot un intérét a la science qui ne peut se comprendre que rattaché

a son militantisme philosophique. Comme Montesquieu ou Diderot, Voltaire est fasciné par la

science, qu’il s’agisse de la physique ou des sciences naturelles. Il voit en elle un rempart contre les

errements de la métaphysique. Elle apparait comme le moment ultime de la philosophie, le lieu
28



d’excellence de la raison, I’'univers du démontrable ou prennent fin les querelles et les haines.
Au début du 20e s., il entre dans le langage de la psychologie.

En 1910, il vient de impulsion pour traduire de 1’allemand le mot 7rieb utilisé par Freud.

En 1967 on utilise le terme pulsionnel.

Il est arrivé a Freud de présenter sa théorie pulsionnelle comme la « mythologie » de la
psychanalyse, fagon de la présenter comme originaire. Autrement dit, la pulsion (Pulsions et destins
des pulsions, 1915) peut étre considérée comme le « concept fondamental » de la théorie
psychanalytique. A ce titre, la « doctrine pulsionnelle » (Trieblehre) constitue le noyau de la
métapsychologie. Pour Freud, la pulsion est une poussée (sens littéral de Trieb) psychique qui a sa
source dans 1’excitation d’une zone corporelle, dont le but est de mettre fin a la tension ainsi créée,
au moyen d’un objet. Par poussée Freud entend « le facteur moteur, la somme de force ou la mesure
d’exigence de travail qu’elle représente ». La source désigne « tout processus somatique dans un
organe ou une partie du corps dont 1’excitation est représentée dans la vie psychique par la pulsion
». Le but est « la satisfaction qui ne peut étre atteinte que par la suppression de 1’état d’excitation a
la source pulsionnelle ». L’objet est « ce a quoi et par quoi la pulsion peut atteindre son but ». Si la
pulsion évoque I’instinct, elle s’en distingue par quelques traits décisifs. Les « objets » et les «
sources » en sont variables puisque conditionnés par le devenir libidinal, c’est-a-dire de 1’énergie
psychique sous-tendant les pulsions de vie et spécialement les pulsions sexuelles. La pulsion est
éminemment « partielle ». D’autre part, il faut souligner que « quelque chose dans la pulsion
sexuelle n’est pas favorable a la satisfaction », ce qui fait entrer la pulsion sexuelle en contradiction
avec I’idée de satisfaction instinctive. La pulsion est une poussée constante, susceptible de se
réactiver en permanence, dont les objets varient. Enfin, elle est bien de nature psychique et trouve
son expression psychique sous forme de représentations et d’affect(s). Corrélativement, la pulsion
trouve sa signification en ses « destins » dont le principal est le refoulement. Sa nature mixte exige
pourtant un examen que reflétent les définitions successives, a partir de ce constat que la pulsion est
caractérisable comme « une excitation pour le psychique ». Freud ne multiplie pas les pulsions. Au-
dela des pulsions fondamentales, il postule une pulsion d’emprise, pré-sexuelle et une pulsion de
destruction ou d’agression qui se ramene a une forme de la pulsion de mort. La pulsion de mort est
un néologisme créé par Freud (1920) par accolement du terme 7od (mort) au terme Trieb (pulsion),
paradoxal en soi puisque la notion de pulsion semble impliquer un mouvement vital de satisfaction.
La pulsion de mort désigne un principe de déliaison actif dans la psyché et s’exprimant par un « au-
dela du principe de plaisir ». Les pulsions de mort s’opposent aux pulsions de vie et définissent
ainsi le centre de gravité du conflit.

Pour Lacan, Freud a été équivoque puisqu’il avait identifié la pulsion au moyen de quatre termes :
la poussée, la source, I’objet, le but. Lacan reconnait qu’a lire cette énumération elle parait
naturelle. Or tout 1’objectif des chapitres XIII et XIV du livre XI du Séminaire est de montrer la
spécificité de la pulsion en psychanalyse par rapport & ce qu’on pourrait parfois trouver sous le
méme nom, parfois aussi sous les vocables de « force » et d’ « énergie », en biologie et méme en
physique. Lacan souligne que cette notion n’est pas avancée par Freud sans considérations
épistémologiques : « Le progres de la connaissance ne supporte aucune fascination des définitions
». Autrement dit, nous n’avons pas a tenir pour réel ce qui parait désigné par les concepts que nous
utilisons. «Freud emploie le mot Konvention, convention, [...] et que j’appellerai d’un terme
benthamien que j’ai fait repérer a ceux qui me suivent, une fictiony. C’est comme « une fiction
fondamentale » que Lacan interpréte la pulsion. II donne alors que les termes par lesquels Freud la
repérait sont problématiques, en particulier : le sujet, le se qui est 1a contenté ; 1’objet, car « aucun
objet ne peut satisfaire la pulsion » [SXI, 189]. Ce qui compte, c’est de tourner toujours dans les
mémes cercles qui consomment des objets sans s’y arréter. Dé&s lors Lacan délaisse complétement,

29



chez Freud, le vocabulaire de 1’énergétique ou de 1’hydraulique, qui était celui des philosophes des
passions des 17¢ et 18e siecles (comme Hume). Pour lui la pulsion n’a rien a voir avec une donnée
ultime et naturelle. Elle est une construction entierement culturelle et symbolique que Freud
exprime en faisant usage « des trois voies active, passive et réfléchie », telles qu’elles existent au
moins dans certaines langues : « voir et étre vu ». « Ce qu’on regarde, c’est ce qui ne peut pas se
voir. Si, grace a l’introduction de [’autre, la structure de la pulsion apparait, elle ne se complete
vraiment que dans sa forme renversée, dans sa forme de retour, qui est la vraie pulsion active
» [SXI, 205]. On comprend que Lacan retrouve le monisme de Jung, auquel il s’est pourtant si
fondamentalement opposé, par d’autres voies. Il reprend a son compte, contre Jung, le dualisme
freudien des pulsions sexuelles et des pulsions du moi, puis des pulsions de vie et des pulsions de
mort. Mais il ne faut plus comprendre cette opposition comme s’il se flit agi de deux types de
pulsions. Toutes les pulsions sont pulsions de vie et pulsions de mort. Les Ecrits I’indiquent avec la
plus grande netteté : « Toute pulsion est virtuellement pulsion de mort » [Ecrits, 848]. Les pulsions
ne sont que les aspects partiels selon lesquels le désir se réalise. Ainsi le désir est-il un et individu,
alors que les pulsions sont ses manifestations partielles. Ce traitement délibérément non-naturaliste
de la pulsion permet de comprendre pourquoi Lacan rejette la notion d’affectivité. « Je crois
qu’(affectif) est un terme qu’il faut absolument rayer de nos papiers » (SI, 304), puis comment il la
remplace par des considérations qui 1’écartelent, sans possibilité de lui restaurer la moindre unité
réelle, entre les éléments symboliques et imaginaires. La plupart du temps, ceux qui parlent d’affect
n’en saisissent que les aspects imaginaires et délaissent, sans le savoir, les essentiels aspects
symboliques. Si Lacan soutient 1’idée d’une pulsion de mort, il ne ’interpréte pourtant pas a la
facon du pére de la psychanalyse. C’est dans un sens proche de Pascal et de Kant, d’abord, qu’il
remarque que le penchant au suicide accompagne le narcissisme. Mais la pulsion de mort n’affecte
pas seulement I’ordre imaginaire, elle concerne I’ordre symbolique. Elle n’est pas seulement liée a
un désir de retourner a I’inanimé. Si la pulsion de mort nous pousse a nous situer symboliquement
en des lieux ou nous n’habitons pas, toute pulsion est, par quelque coté, pulsions de mort. «C’est ce
par quoi toute pulsion est virtuellement pulsion de morty [Ecrits, 848], parce qu’elle poursuit sa
propre extinction, parce qu’elle pousse le sujet a la répétition, parce qu’elle porte au-dela du
principe de plaisir, du c6té de la jouissance ou la satisfaction est souffrance.

Les différents stades de I’évolution de la structuration psychique de I’enfant sont le reflet de
I’évolution des pulsions libidinales qui soumettent 1’enfant dans sa prime enfance, de 1’objet partiel
a I’objet total, d’une objetisation vers une sujetisation en différenciation au moment de 1’Oedipe.
Autrement dit, nous allons parler des différentes étapes menant I’enfant, dans sa structuration
psychique, de I’é€tre Objet (de 1’Autre) a 1’étre Sujet autonome, voire Sujet de 1’inconscient qui se
devient un «parlétre» selon I’expression de Lacan, a travers son analyse. Parler de stades
d’évolution c’est parler pulsions et refoulement. La pulsion reléve bien du champ de I’inconscient
qui est forcément non accessible directement. De ce qui pourrait étre une définition selon T. PIRAS
«L’inconscient est le siege de forces psychiques a caractere sexuel qui poussent a la recherche de

satisfactiony.

On ne peut rencontrer la pulsion - pas plus que I’inconscient - sinon lors de la lecture des lapsus,
des réves, des actes manquées, toutes formations de 1’inconscient qui s’échappent lors de la libre
association de la cure analytique. Il existe des pulsions a caractére non sexuel que sont les pulsions
d’auto-conservation (se nourrir, s’abreuver, dormir, se reproduire...). Ce sont les pulsions sexuelles
qui vont poser probléme. On parle de libido, une énergie pulsionnelle a caractére sexuel. Il s’agit,
non d’un acte sexuel, mais d’un quelque chose que I’on ne voit pas, mais qui pourtant va déterminer
et conditionner la vie du sujet jusqu’a le faire agir dans des travers, dans des déreglements
pathologiques, telle la névrose obsessionnelle ou la névrose phobique, 1I’hystérie. La pulsion a été

30



¢tudiée dans la clinique. Pour la rencontrer, I’analyste va regarder la «bataille du plaisir», a savoir la
recherche de satisfaction, de plaisir, 1’énergie de plaisir, de vie, énergie fondamentale qui pousse a
I’existence méme. En effet, le seul but de la pulsion est la satisfaction. Cette recherche produit une
tension et cette tension a besoin d’un objet réel ou imaginaire pour pouvoir se libérer.

L’¢évolution psychique de I’enfant se fait selon un processus de différenciation progressive au fil des
différentes périodes d’expression de sa vie pulsionnelle, jusqu’a s’étre Sujet : stade orale, stade du
miroir, stade anal, stade phallique, période de 1’Oedipe, période de latence, stade de la génitalité,
adolescence, adulte.

Au stade oral, seul le principe de plaisir a pouvoir voire a «a pourvoir».

Le nouveau-né est dominé par le principe de plaisir qui régit le fonctionnement du ¢a (monde
pulsionnel). Il est donc soumis au principe de toute puissance et au désir de satisfaction immédiate
et illimitée. C’est fondamentalement la bouche - la cavité buccale et les leévres - qui est la zone
érogeéne premicre, sicge de la recherche de satisfaction, tant d’une pulsion d’auto-conservation par
le nourrissement organique avec le lait donc centrée sur le sein, mais surtout et principalement
d’une pulsion a caractére sexuel centré sur la mere et sur son désir désirant de 1’enfant, pour elle
substitut de phallus, de puissance phallique. C’est une pulsion de satisfaction de désir liée a la
premicre tétée, a la premiére jouissance qui surgit dans quasiment le méme temps en premicre
frustration absolue du moment de la rupture, qui génére la recherche plaisir/non plaisir et qui,
fondamentalement, est a I’origine de tout ce qui reléve, chez 1’adulte, du manque, et en conséquence
d’une quéte sans fin en recherche de plénitude, de complétude et notamment pour la femme qui «en
manque» et en manquera toujours®*. Ce qui est de 1’oralité de la bouche et qui s’étend aux organes
de la phonation, des sens, a la peau et au toucher va permettre d’identifier, dans la pratique de la
cure, ce qui dans les névroses reléve de cette période orale. Ainsi donc la recherche du plaisir va
structurer I’enfant, mais aussi une certaine recherche de non plaisir, de type sado-masochiste, autour
de la frustration. En forme de sa gestion, nous le verrons d’ailleurs s’entrainer a halluciner le sein.
Nous pouvons parler du premier refoulement comme étant un refoulement du plaisir/non plaisir
autour de la satisfaction. Il y a refoulement de cette satisfaction au déplaisir parce que cela vient en
contradiction et est inacceptable pour I’enfant. Nous savons que le refoulement est une capacité
sécuritaire qu’a I’inconscient de faire barrage a une pulsion, ici sexuelle, qui ne générerait pas
suffisamment de plaisir ou générerait davantage de déplaisir que de plaisir, ou encore un plus-a-
jouir.

* Ici nous sommes dans la sexualité infantile qui est non génitale et ¢’est ce qui, parlant du manque, a fait
dire a Lacan qu’il n’y a pas de sexualité ou que la relation sexuelle n’existe pas.

L’enfant est assujetti a une objetisation que sa mére cherche a faire perdurer pour conserver le plus
longtemps possible son objet substitut de phallus, celui qu’elle n’aura jamais elle-méme. En
maintenant 1I’enfant comme objet, elle le chosifie tel le phallus imaginaire. Seul le pére symbolique,
au nom de la métaphore du Nom-du-Pére, peut faire prémisse a la castration, rupture avec cette
recherche de complétude phallique en arrachant la mére a son enfant, libérant ainsi celui-ci de
I’ Autre et I’ouvrant, malgré elle, au chemin vers la sujetisation, néanmoins marqué de 1’empreinte
du manque, manque de ne pas avoir pour la fille, manque possible autour du perdre pour le gargon,
manque a étre pour les deux.

La période orale est donc importante pour tout ce qui a trait a 1’ingération, a la dévoration et son
corollaire névrotique est tout ce qui a trait a la peur de I’ingération, peur d’étre envahi, peur d’étre
possédé, peur d’étre pénétré. En cela est la marque d’une différence avec I’approche freudienne.

31



Une étape fondamentale, préalable a la réalisation de la différenciation de I’enfant a s’étre Sujet au
moment de 1’Oedipe, est celle de I’identification du Je au stade du miroir a partir du 6e mois, «Le
stade du miroir comme formateur de la fonction du Je telle qu’elle nous est révélée dans
[’expérience psychanalytique» (J. Lacan, Zurich le 17 juillet 1949, in Les Ecrits, p. 91). Notons que
ce stade pré-oedipien est quasiment contemporain du stade anal. Pour Lacan, le Moi n’est pas
d’emblée une instance «désexualisée» de synthése, d’adaptation a la réalité. Il prend son origine
dans la captation de I’enfant par sa propre image dans le miroir autour de 7, 8 mois jusque vers 18,
20 mois. Bien avant que la maturation permette a I’enfant la coordination des activités organiques
d’un corps qu’il ne peut appréhender comme unité, un modéle d’unité se propose pourtant au
regard. Ce mode¢le est I’image non plus morcelée mais globale de son corps que I’enfant découvre
dans le miroir. Auparavant indifférencié de sa mere, par ce regard dans le miroir, il peut intégrer les
limites de son corps ; d’autant plus différencié¢ que dans le miroir il voit aussi I’image du corps de sa
mere a coté de la sienne. Plus encore, il vit une réelle stupéfaction jubilatoire de voir I’image du
corps de sa mere dans le miroir et, quasiment dans le méme temps, de la voir elle-méme, réelle, a
son coté hors du miroir. Et c’est la nomination par la parole posée par la mere sur son image comme
n’étant pas lui, et sur lui réel, qui imprime alors chez I’enfant cette unité qu’il peut désormais
entrevoir. Dés lors 1’enfant s’identifie par le Je a cette forme qu’il considére dans le miroir tout en
notant qu’elle n’est pas lui mais seulement une image. Ainsi nous dit Lacan dans Ecrits p. 94
«L’assomption jubilatoire de son image spéculaire par [’étre encore plongé dans [’'impuissance
motrice et la dépendance du nourrissage qu’est le petit homme a ce stade infans, nous paraitra des
lors manifester en une situation exemplaire la matrice symbolique ou le je se précipite en une forme
primordiale, avant qu’il ne s’objective dans la dialectique de [’identification a [’autre et que le
langage ne lui restitue dans [ 'universel sa fonction de sujet». Ainsi donc le Moi de I’enfant se forme
en Je en méme temps que s’impose a son appropriation I’objet extérieur, 1’autre, I’un n’existant que
par rapport a ’autre. C’est en découvrant que I’autre dans le miroir n’est qu’une image et non un
étre réel que I’enfant peut ainsi passer de 1’imaginaire au réel.

Le Je ainsi identifi¢ fait I’enfant sortir un peu plus de sa situation d’objet en début de différenciation
de sa mere, quittant un peu plus la toute puissance de ce grand Autre maternel. Il se constitue ainsi
progressivement en Sujet. Le stade du miroir est une période qui fait soubassement a la
structuration qui va s’opérer de la castration nommé par Freud sous le nom du complexe d’Oedipe,
et symbolisé par Lacan sous le vocable de la métaphore du Nom-du-Pére, réalisant 1’¢laboration du
Surmoi. Le Je identifi¢ comme tel par I’enfant le fait entrer dans une certaine indépendance
physique vers une meilleure coordination des mouvements, une approche de 1’acquisition du
langage maternel, la capacité¢ de pensée symbolique, la capacité de s’affirmer dans le non, choix
autre et différent de celui des parents.

Cette identification au Je est contemporaine du controle sphinctérien du stade anal (12 a 24 mois
environ) qui serait la cristallisation de cette identification par le jeu en expulsion ou rétention des
féces et suivant la relation avec la meére, choix premier d’une différenciation amorcée, du don ou
refus du boudin fécal a sa mére, devenue extérieure a lui . L’enfant apprend a la fois la maitrise de
ce corps sien en s’autorisant ou non a donner cette partie de lui que sont ses selles et se plait a
«jouir» de la rétention ou de la libération fécale. Au stade anal il y a donc déplacement de la zone
¢rogeéne a la zone anale par le plaisir a I’expulsion du boudin fécal ou le plaisir de sa retenue qui fait
différer I’expulsion. Si la mére reste 1’objet premier de I’enfant, son boudin fécal devient alors son
objet second d’intérét, une monnaie de transaction : I’enfant le libére pour apporter satisfaction au
désir de sa mére ou le retient pour la punir ou pour créer une satisfaction auto-érotique pré-
narcissique qui commence a structurer 1’enfant dans un positionnement de réactions. Par ailleurs,
cette appropriation de la défécation permet a I’enfant de commencer a marquer la différenciation

32



entre I’en-dedans (monde intérieur) et 1’en-dehors (monde extérieur). C’est une défaillance de la
fonction de I’objet « a » qui conditionne 1’hallucination® du fait que c’est le « a » qui permet la
coupure entre « intérieur » et « extérieur ». L’objet véritablement constitué dans son statut logique
n’apparait ici qu’au stade anal, c’est—a—dire au moment ou s’instaure pour le sujet la possibilité
d’assumer le détachement, la séparation de 1’objet, ce qui permet qu’il soit vécu « hors corps ».
Tandis que dans le stade oral, I’Objet lui-méme fait partie du corps. Il n’y a aperception de 1’objet
comme distinct qu’au moment ou celui—ci peut apparaitre comme détaché, par I’intermédiaire du «
voir » : le voir I’autre dans sa totalit¢ au moment du stade du miroir. C’est seulement a ce moment
qu’il y a une aperception de ’objet, en ce que le sein, qui faisait jusque-la partie du sujet, se
détache. Mais I’enfant ne pourra avoir la maitrise de cette séparation qu’au stade anal, et c’est donc
seulement a partir de 1la qu’on pourra parler d’objet proprement dit. Lacan précise que la
problématique de 1’objet est toujours prise dans une forme d’aliénation ou intervient le rapport a
I’Autre : la demande. L’objet oral se situe toujours dans une dimension de dépendance, de
demande : demander « a I’ Autre ». Tandis qu’au stade anal, c’est I’Autre qui demande... «Le stade
anal se caracterise en ceci, que le sujet ne satisfait un besoin que pour la satisfaction d’un autre....
Remarquez-en la conséquence - la marge de la place qui reste au sujet, autrement dit le désir, vient
dans cette situation a étre symbolisée par ce qui est emporté dans [’opération. Le deésir,
littéralement, s’en va aux chiottes ; la symbolisation du sujet comme ce qui s ’en va dans le pot ou le
trou, nous la rencontrons dans [’expérience, comme liée le plus profondément a la position du désir

* [’hallucination d’un objet, tel le sein par exemple, est une perception vécue sans 1’objet matériel, ici sans
le sein.

analy J. LACAN ( Le Transfert, 1960-1961, p. 246). Et c’est a ce moment-la que I’enfant peut
s’affirmer, en disant « non ». L’objet Autre se constitue du fait de la négation de la demande de
I’Autre. Ainsi donc, ¢’est au stade anal que commence a s’exister (ou non) I’autonomie de I’enfant
en ce sens que l’enfant devient actif face au monde extérieur : par une action musculaire
volontairement dirigée, par le choix du type de relation objectale (obéissance, désobéissance ou
agressivité) et surtout par le Langage.

Le stade phallique prégénital (2-3 a 4 ans), important pour le petit garcon existerait beaucoup
moins pour la petite fille, du fait du manque... de pénis. C’est pour lui la découverte du sexe, du
pénis, qui pend entre les jambes. Non ressenti comme 1’objet sexuel de la génitalisation, mais pergu
en zone érogéne comme procurant une satisfaction au méme titre que précédemment la bouche, la
zone anale, ou la vulve pour la petite fille. On est encore dans I’auto-érotisme avec la naissance ou
le renforcement d’un désir sexuel (mais non génitalisé) dont les tensions pulsionnelles suscite la
recherche de I’Objet partiel qu’est le pénis comme Objet d’apaisement, de satisfaction. Cette
période est trés courte, elle introduit a la relation oedipienne, triangulaire pour Freud, a quatre pour
J. Lacan (graphe du désir). La loi du Pére y sera d’ordre symbolique. Ses signifiants en seront la
métaphore du Nom-du-Pére et le phallus. Chez le petit garcon, la découverte en différence de la
possession du pénis peut le rendre vulnérable a I’angoisse devant la possibilité de sa perte, tandis
que chez la petite fille va s’inscrire, devant cette découverte, le constat de I’incomplétude et par la
I’installation prégnante du manque. Ce que Freud appelle la phase phallique de la petite fille est ce
stade pour elle refoulé qui confirme Freud dans sa conviction que 1’angoisse de castration est au
principe du refoulement. Il en témoigne I’oubli constaté de la masturbation clitoridienne de la toute

33



petite enfance. Il note qu’il n’est pas rare qu’une femme ne découvre son clitoris que dans le contact
avec un partenaire.

Cette notion de stade phallique apparait chez Freud vers 1923 dans “l’organisation génitale
infantile”. L’idée du primat du phallus apparaissant déja dans ‘“‘trois essais sur la théorie de la
sexualité” en 1905.

Ainsi donc les termes pulsionnels sont ainsi organisés et posés pour que le Sujet en devenir puisse
entrer dans la période oedipienne (voir la fiche pédagogique sur 1’Oedipe), si¢ge des «fantasmes
originaires» en ce sens qu’ils vont structurer la vie psychique de chacun, a savoir : les fantasmes de
la scéne primitive, d’abandon, de séduction et de castration.

La période post-oedipienne meéne a la génitalisation donnée par la puberté¢ a 1’adolescence en
passant par une période dite de latence (entre 7 et 12-13 ans), période pré-pubertaire. Ce stade de
mise en latence désigne avant tout un renoncement temporaire a satisfaire les pulsions sexuelles sur
le mode direct, c'est a dire sur le mode de la décharge. On est selon Freud dans les années de la
deuxiéme enfance qui se situent entre la période oedipienne (vers 4-5 ans) et le réveil pubertaire,
deux périodes qui tendent I'une et 1'autre a la recherche d'une satisfaction-décharge au moyen de la
masturbation. Cette dite période de latence intermédiaire s'aveére généralement un temps décisif
pour ce qui concerne l'acquisition de capacités sublimatoires, or la sublimation réalise justement un
mode de satisfaction pulsionnelle sans décharge. Cependant dire qu’il n’existe aucun intérét sexuel
semble excessif. C’est durant cette période qu’un enfant trouve sa premiére amoureuse ou son
premier amoureux. Méme si I’intérét n’est pas sexuel génital, il y a malgré tout une certaine
attirance vers un enfant du sexe opposé (on parle de jeux sexuels non génitalisés).

Par ailleurs, déja dans Pour introduire le narcissisme (1914), Freud pose catégoriquement que «
L'idéalisation est un processus qui concerne l'objet et par lequel celui-ci est agrandi et exalté
psychiquement sans que sa nature soit changée. » Il poursuit : «Ainsi, pour autant que sublimation
désigne un processus qui concerne la pulsion et idéalisation un processus qui concerne l'objet, on
doit maintenir les deux concepts séparés l'un de l'autre. » Et de conclure : « La formation d'idéal
augmente, comme nous l'avons vu, les exigences du moi, et c'est elle qui agit le plus fortement en
faveur du refoulement ; la sublimation représente l'issue qui permet de satisfaire a ces exigences
sans amener le refoulement. » (p. 99). Concernant l'idéalisation, la clinique adolescente permet de
mesurer combien ce mécanisme imaginaire constitue a la fois un recours défensif et un écueil
redoutable - d'ou ressort la pertinence de ne pas confondre les registres du Moi idéal et de ['ldéal
du moi. Il faut mentionner enfin que Lacan en est venu quant a lui a faire coincider cette pulsion de
dissociation avec le fait que l'étre humain parle. 1l la considere comme spécifique de ce qu'il
appelle le parlétre, donc inhérente au sujet humain - ce en quoi il se positionne en rupture avec les
hypotheses biologisantes de Freud dans son Au-dela du principe de plaisir. On peut rapprocher
cela du fait que l'enjeu du passage latence-adolescence n'existe guere pour les étres sans langage.

Le stade génital (12-13 ans et plus) ou puberté est un moment ou 1’identité, notamment sexuelle, se
forme. C’est en 1905 dans ses Trois essais sur la théorie sexuelle ou Freud batit la théorie de la
sexualité infantile de la libido (libido du moi ou libido narcissique et libido d’objet) et des pulsions
partielles qu’il développe les changements de 1’adolescent aux niveau psychiques et psychologique.
Selon lui, le travail psychologique de 1’adolescent est celui d’abandon des liens familiaux. C’est un
travail important et en méme temps douloureux dans le méme temps que cette période est
caractérisée par 1’apparition des fonctions génitales et des caractéres sexuels d’ordre
morphologique : chez le garcon, on aura les premieres pollutions nocturnes, la mue de la voix,

34



l'apparition de la pilosité, une nouvelle carrure... Chez la fille, il y aura l'apparition des seins, des
hanches, du systéme pileux, et des premieres régles. L'adolescent doit donc adapter sa personnalité
mentale a son nouvel aspect physique (image du corps), avec un retour au narcissisme.

L’adolescence constitue une étape intermédiaire qui correspond au choix d’objet hors de la
famille. ; période délicate pour les parents et les adolescents a travers les changements de corps et
de comportement. L’enfant commence a prendre les idées des adultes a son compte ou bien il les
rejette en se rebellant. Freud écrit : «L’événement de la puberté inaugure les transformations qui
doivent mener la vie sexuelle infantile a sa forme normale définitive.» Le choix d’objet apres la
puberté est orienté vers des objets adéquats étrangers et la vie sexuelle d’adolescent est composée
de fantasmes. «Les fantasmes de la période pubertaire se greffent sur les recherches sexuelles
infantiles abandonnées au cours de [’enfance et peuvent méme apparaitre avant la fin de la période
de latence» nous dit Freud. Dans I’article Les théories sexuelles infantiles (1908), il souligne encore
I’importance de 1’activité sexuelle infantile, le conflit cedipien et son refoulement dans
I’inconscient. «Toute la sensualité de celui qui est devenu maintenant un adolescent se trouve en
conséquence(...) fixée a des fantasmes incestueux inconscientsy. L’adolescent pubertaire est investi
de pulsions libidinales sur le corps propre, provoquées par une augmentation du taux d’hormones et
d’une perte d’efficacité du «Surmoi» et qui rend compte de la fragilit¢ narcissique en ce qui
concerne les femmes. Freud remarque que ce sont les femmes incontestablement belles qui ont le
plus besoin d’étre rassurées sur leur beauté. Il fait du choix narcissique de certaines femmes une
conséquence du Penisneid. Néanmoins, 1’adolescent puber retrouve un intérét sexuel plus ou moins
perdu pendant la période de latence et les changements corporels vont tourner ses buts vers la
procréation. Le Sujet va pouvoir «aimer» 1’autre dans sa différence. Cependant, un adolescent n’est
pas toujours prét psychologiquement pour la procréation, méme si techniquement c¢’est possible. 1l
fait face a ce que son corps exprime (pulsions libidinales génitalisées) et ses peurs du sexe opposé.
Pour apaiser ces angoisses, 1’adolescent passe souvent par une phase de masturbation avec une
activité fantasmatique. Il s’agit en fait d’un compromis. Cette phase sera déterminante pour le choix
futur du ou de la partenaire sexuel. Il doit faire le deuil des images parentales et admettre un
décalage entre son «moi» et son «idéal du moi». L’adolescent est en fait en quéte d’une auto-
nomisation. Cette période est donc plus une crise qu’un stade. S’il y a des troubles pathologiques de
la vie sexuelle d’adolescent, nous pouvons les considérer comme une inhibition de leur
développement. [’adolescent tente de couper avec le passé, en particulier avec des valeurs liées a sa
famille. L’interdit de I’inceste se place en tant que barriére. Car 1’adolescent s’introduit dans un
second (Edipe avec tous les conflits qui I’accompagnent et qui réveillent la crainte de la castration.
C’est ce que nous dit Freud «En méme temps que ces fantasmes manifestement incestueux sont
surmontés et rejetés, s’accomplit une des réalisations psychiques les plus importantes, mais aussi
les plus douloureuses de la période pubertaire». En effet, J. LACAN confirme que « De ce qui
perdure de perte pure a ce qui ne parie que du pere au pire. » (Télévision, Autres Ecrits, Paris,
Seuil, 2001, p. 545). qui nous amene a dire que le deuil du pére est a 1’adolescence ce que le deuil
de la toute puissance de la meére est a la petite enfance. Plus que jamais 1’adolescence est le
barometre du social et du politique, en tant que le sujet adolescent est en phase avec le social qui
modele sa subjectivité. Les questions qu’il pose, souvent en acte, anticipent sur les conséquences de
notre organisation sociale : 1’autorité, le transfert, la violence, les pratiques de jouissances, la
différence des sexes, la féminité, etc. Et voila qu’ « a partir de sa chambre d’enfant, a regarder au-
dehors dans le monde réel, et voila qu’il lui faut faire les découvertes qui ruinent sa haute estime du
perex» nous dit S. Freud, dans « Sur la psychologie du lycéen », Résultats, idees, problemes, T.I,
Paris, PUF, 1988, p. 230. Ainsi donc S’il s’agit bien a I’adolescence d’amorcer la chute de ce
premier idéal, il n’en demeure pas moins que le pire peut s’introduire dans ce travail du deuil, a

35



I’instar d’un Kafka, qui décide de maintenir son pére comme idole, ce qui va I’empécher de se
servir de sa lettre au pere dont le destin sera de rester morte. Bref, I’enjeu est bel et bien d’arriver a
se servir du pere, sans le servir, en trouvant de la sorte, a la fagon d’un Wedekind (J. Lacan, «
Préface a L’éveil du printemps» Autres écrits, Paris, Le Seuil, 2001) un mode d’emploi a sa
sexualité et a son usage dans une démocratie libérale. Ce « pas-sage » adolescent présente la
spécificité d’étre inéluctablement nouveau et créatif. Il n’est pas commandable ; au contraire, c’est
lui qui commande par la force de son désir. Autrement dit, la réactivation de ses pulsions phalliques
et oedipiennes le fait s’opposer a toute forme d’autorité (pere, famille, religion, pouvoir politique,
armée...). Dans ce sens, il faut bien comprendre que I’adolescence récuse formellement toute
tentative d’inféodation a quelque maitre que ce soit. Le « ¢’est pour ton bien », que ce surmoi social
invective a tout va au sujet adolescent, reléve du registre de la jouissance phallique, donc hors
corps. Il lui ordonne de n’enfreindre aucune limite, ou si peu. Mais ou s’origine pour I’essentiel ce
surmoi aux allures tyranniques a 1’égard de I’étre-adolescent ? La réponse est a rechercher, nous
semble-t-il, du co6té d’une expérience traumatique, encore a I’ceuvre dans nos civilisations
occidentales : I’incapacité sociétale a opérer harmonieusement le passage d’un état d’enfant a celui
d’adulte par la création de ce stade ou I’étre n’est plus ni enfant, ni adulte, mais réactive en
régression pulsionnelle son stade de 1’Oedipe avec ses angoisses de castration, au lieu de s’étre
adulte avec une vie sexuelle génitalisée «simple», s’il en est méme s’«Il n’y a pas d’acte sexuel»
nous dit J. LACAN dans la reprise de La logique du fantasme, il n’est pas rare que l'adolescent
passe par une phase d'hétérosexualité polygame (premiers flirts). De méme cette période est celle
du «passage a I’acte», dérivation des pulsions agressives qui, au lieu d’étre mentalisées, sont agies
dans la réalité. On aura ainsi des fugues, des portes qui claquent ; des pulsions auto agressives
(suicide, drogue, alcool...) ou hétéro agressives (bagarres en bandes, vandalisme, délinquance...).

L’adolescence est donc une période de crise régressive avec un retour a 1’Oedipe, phase
intermédiaire a la période pubertaire et a 1’age adulte. Le sujet adulte, femme ou homme, est celui
qui est censé parvenir a 1I’autonomie. Comme nous le savons hommes et femmes sont des étres
parlants et pour Lacan, 1'identité de genre n'est rien d'autre que ce qu'il a exprimé avec le terme
['homme et la femme. Si la question du genre peut étre posée précocement chez les enfants, c'est
justement parce qu'a 1'age adulte, «il est du destin des étres parlants de se répartir entre hommes et
femmesy. Cette répartition, on le sait, n'est pas forcément conforme a I'anatomie car, dit Lacan, «ce
qui définit 'homme, c'est son rapport a la femme et inversementy et «rien ne nous permet dans ces
définitions de l'homme et de la femme de les abstraire de l'expérience parlante complete jusques et
v compris dans les institutions ou elle s'exprime a savoir le mariage». Autrement dit l'institution du
mariage est aussi un effet de langage, le produit d'un discours. Il poursuit en affirmant : «qu'il s'agit
a l'dge adulte de faire homme, que c'est cela qui constitue la relation a l'autre parti»". C'est & partir
de ce faire homme, que sera interprété, dans le comportement de 1'enfant male, tout ce qui s'oriente
vers ce faire homme dont l'une des expressions est de faire signe a la fille qu'on en est un. Il est
important de souligner que Lacan situe la question du genre, du point de vue de l'adulte qui
interpréte chez I'enfant des comportements pour en faire des signes prédictifs de sa position sexuée
future : telle fille sera nommée "gargon manqué" ou tel garcon "poule mouillée" ou "pédé". Mais si
la nomination joue incontestablement un réle, aucune opération de nomination ne peut assurer le
sujet de son €tre sexué : ni la nomination de I'état civil ni celle de I'exclamation premiére «c'est une
fille ! c'est un gargon !» ni celles que I'enfant regoit au cours de son développement. Il n'existe pas
davantage de nomination divine qui garantirait I'étre homme ou 1'étre femme** : il n'y a que des
semblants d'homme et de femme. Il s'agit pour Lacan de montrer que le genre reléve du semblant et
que le semblant est véhiculé par un discours. Citations tirées de quand Lacan parlait de «Sex and
Gender», Legon du 21 janvier 1971.

36



Ceci étant, ’adulte est un étre parlant qui est le résultat de sa structuration psychique dans 1’enfance
faite de refoulement, d’angoisses. Il vit la confiscation de la plus grande partie de sa vie qu’est son
histoire inconsciente. Il en s’existe au mieux a travers ses névroses au pire avec des tendances
psychotiques voire des psychoses qui lui permettent plus ou moins bien une adaptation a la vie
sociale et professionnelle ou I’en ¢loigne.

La cure psychanalytique semble étre la voie de réappropriation de cette histoire confisquée en
inconscient, aux fins de «re-trouvailles» avec une structuration psychique acceptable dans la «levée
d’écrou» du refoulé pour permettre une fin de vie de soumission comme objet vers une
autonomisation d’un étre Sujet qui s’accomplisse du parlétre ce qui ’amene a posséder le savoir de
castration.

** Dans le séminaire Les non-dupes errent Lacan, legon 11, réécrit les formules de la sexuation et propose de
remplacer x par a : «ga impliquerait dit-il une formule comme ¢a "l'étre sexué ne s'autorise que de lui méme"
et c'est en ce sens qu'il a le choix....La limite du classement masculin/ féminin de l'état civil n'empéche pas
qu'il a le choix...ca bien sur tout le monde le sait, poursuit Lacan, il ne s'autorise que de lui méme et de
quelques autres - ¢a s'écrit dans les formules de la sexuation». Et il ajoute : «ga parait difficile de le
contester, étant donné qu'on a pas attendu qu'on écrive ces formules pour qu'il y ait une sérieuse lampée de
gens qu'on épingle comme on peut- de l'homosexualité- ni d'un coté ni de ['Autre. Ce serait donc
incontestablement vrai, si ce n'est que chose curieuse, enfin il semble qu'on ait mis un bout de temps a
l'épingler de ce terme par hasard impropre : homosexuel, impropre comme nomination. Bien avant on
n'avait pas ces termes la; et le fait qu'on les distinguat d'une fagon sérieuse jusqu'a leur donner une place
differente sur la carte géographique, est déja suffisamment indicatif, on appelait ¢a pour un cété des
sodomites».

37



