Thierry Piras

Psychanalyste

Lettre ¢Ecrit et Suveirs - w76 - Juin 2075

«LLe penser de corps»




Comment ne pas penser le corps, quand pour faire acte de penser il est de posséder le
corps par lequel tout se conclue par le fait de langue. Mais qu'est-ce donc ce corps qui semble
faire évidence, de par son existence a la réalit¢ méme de I'homme? D'un contenant, et
d'organes et de fonctions physiologiques, mais aussi de ce qui fait support, d'abord visuel a la
relation a l'autre, tel est tout d'abord ce qui se donne a penser. Cette forme qui permet de
distinguer I'homme, comme d'une premicre appropriation, le donne a faire différence d'avec
les autres especes, minérales, végétales et animales. L'homme fait corps a son corps physique
avant de pouvoir faire acte de corps d'appartenance a sa propre réflexivité sur le penser de ce
qu'il est ou non. Les organes des sens nous renvoient en continu une multitude de
sollicitations, qu'elles fassent 1'objet ou non d'une intentionnalité de la part du sujet. Mais est-
il donc bien sujet de cet acte de perception, notre regardant, entendant ou encore touchant? A
n'en pas douter, il se manifeste par son intentionnalité¢ a l'avoir de captation d'une réalité qui

implique de fait la mise en ceuvre du corps.

I est par conséquent, I'étre dans le monde et 1'étre au monde. Dans ce sens, ou la nature du
lien au monde, de ce qui constitue les mailles des relations a l'autre, sont conditionnées par
une somme d'interdépendance a son étre. Et qu'il en soit conscient ou non ne change rien a
une situation d'indexation de son corps propre a celui de 'autre, a tous ceux des autres que lui.
Si notre sujet voit la figure d'un autre, soit fruit d'une quelconque opportunité relationnelle, ou
corrélat d'un acte d'agir, il n'en mobilise pas moins la méme attitude de corps, c'est-a-dire le
fait méme d'étre a son corps. Pour tout champ de 1'altérité ou tout subterfuge au méme a soi, il
accomplit ou plus exactement il s'accomplit dans cette existence de corps vivant. Il n'est pas
de penser de corps qui ne passe par la possibilité¢ d'une quelconque mise en distance de ce dit
corps. Le penser de corps, ne peut ainsi relever d'une unicité de la pensée, a la faire spécificité
a toute matérialité du corps. Si le corps est réalité par évidence de matiere, et semble de ce fait
apparaitre sous ce qualifiant a l'observation, il n'en est racine a l'entendement que par le
langage qui lui insuffle son réel d'acte de penser. A dire le corps, le mot fait sonorité au sens
d'un ensemble qui dépasse le seul ensemble des organes et fonctions, pour un dit de ressentis
et de retour a I'étre. Ainsi, quand l'individu parle de corps, du sien, de celui de 1'autre ou méme
d'une généralité, il fait parler ce qui n'est pas directement nommé a savoir l'essence de
I'humain. C'est ainsi sa fonction d'humanité qui parle par le corps, ou plus exactement par le
silence de cette fausse dualité corps-esprit. Comment opposer ce qui ne fait que masque a
l'ultime vérité de I'étre ? Ni l'esprit ni le corps ne sauraient s'inscrire a l'existence dans la

distinction ou l'opposition, car fondés d'une unique constituante, I'humain. Il peut sembler



plus simple d'en appréhender I'un plus que l'autre, pour satisfaire peut-étre a une certaine
raison d'une tentative de maitrise de l'impuissance a la finitude. Ni I'esprit, ni le corps ne
sauraient exister, du monde dans la réalité du vivant si I'un venait a faire absence. Apres les
lettres de noblesse attribuées a 1'esprit, et aprés des siecles de tentatives d'éviction du corps,
c'est a son grand retour sur la scéne d'une recherche de vérité qu'il s'étale. Citons, comme cela
quelques expressions entendues ou lues, "le corps ne ment pas"; " le corps témoigne des
vérités de l'individu"; " seul le corps peut informer et libérer les souffrances du sujet"; "le
corps doit contrdler l'esprit". Arrétons-nous ici avant le vertige ou la nausée. Quel serait cet
humain, en possession de deux entités le constituant, un esprit dont il faudrait se méfier et un
corps paré des plus nobles vertus de vérité? C'est encore une fois la relation a la toute-
puissance ou plus précisément la tentative d'effacer I'impuissance, comme par acte de pensée
magique. Qui tend a faire du corps agissant, ou de toute intervention unique sur le corps, un
remede face au malaise avec le psychisme, l'inconscient freudien. En rester ainsi, a ce qui
serait directement accessible par les sens, a un corps machine et ce, qu'il soit identifié

scientifiquement ou ésotériquement. Une machine qui peut étre plus ou moins appréhendée et

par conséquent réparée, modifiée, restaurée a une norme quelconque.

Sans nier I'utilité, voir la nécessité de l'acte chirurgical ou médical, bien au contraire, il n'en
pose son action que sur une parcelle de I'étre. La science préserve et restaure le vivant, mais
non la dimension d'humanité, et ce n'est d'ailleurs peut-&tre pas son role. Si le corps malade ou
bless¢ fait le cadavre, le corps restauré dans ses fonctions physiologiques n'en fondera pas
pour autant la dimension d'humain. Les traumatismes subsistent une fois le corps préservé,
pour un temps de sa finitude, car ils ne sont pas que du fonctionnel matériel. Si les anciens
abordaient le concept de I'dme, au-dela de la seule révérence a une croyance divine, c'était
aussi pour marquer la profondeur du mystére de la vie, dans un au-dela d'une réalité
directement accessible. Il en sera de méme avec la psychanalyse, qui puise dans la rigueur de
l'observation clinique pour assoir un champ conceptuel qui échappe de fait a toute totalité de
'observable immédiat. Le corps de I'hystérie présente des symptomes au corps qu'aucune

atteinte neurologique ou physiologique ne justifie.

Le corps exprime, mais il manifeste le mensonge, le travestissement d'une vérité qui doit
prendre le chemin d'un véritable acte de révélation, comme l'est l'expérience analytique. Le
corps est parlant, mais d'un parler de masque, tout comme d'ailleurs 1'est ce que dit 1'analysant
au psychanalyste. Ainsi, ce qui se donne a étre vu, a étre entendu, signe la nécessité d'une
exploration qui dépasse la seule existence du fait de signes, une manifestation corporelle ou

une parole. Le bien-&tre qui fait tant 1'affiche d'appel a une nouvelle consommation de masse,



n'en pose pas pour autant l'acheminement, au-dela du seul ressenti, par l'appropriation de
l'individu de son essence. Certes, le soulagement de tensions du corps, la parure du corps,
esthétique ou mystificatrice peuvent engendrer satisfaction pour le nouveau consommateur.
N'est-il pas d'entendre, telle femme affirmer qu'elle se sent enfin femme depuis son
augmentation mammaire, que telle ou tel avec une silhouette plus fine, plus bronzée, semble
en meilleure santé et plus acceptable dans les critéres de management moderne? Les coachs
modernes s'emparent de notre ligne, de notre alimentation, de notre coiffure et habillage, pour
nous insérer dans un modéle d'intégration fond¢ sur une relative uniformité et connivence a

une négation de la finitude.

\

A quand les distillateurs d'une norme a l'acte de penser? A quand linterdiction de ces
approches conceptuelles qui favorisent le questionnement, et l'expression d'une
réappropriation de l'histoire de vie, malmenée par le refoulement, le désir ou encore la
jouissance? A quand le retour de I'enfermement du corps des femmes? A quand le contrdle de
ce que peuvent dire ou chanter les foules? A quand l'enfermement des penseurs dans des
réserves du savoir, et la fin des discours lettrés sur 1'agora ou un café¢ a Saint-Germain-des-
Prés? Le penser de corps n'est pas la pensée du corps ou le fait de penser au corps, mais cet
acheminement a une vérité de I'humain. Dans ce qu'elle peut avoir d'indicible, de partielle, de

confus, mais toujours a paraitre a la scéne d'une révélation toujours interrogée.



