Thierry Piras
Psychanalyste

Lettre «Ecrit ef Saveiry - w2 - S%L‘M@QOZQ

"Le Je dit au Je dire"

Georges BRAQUE, Viaduc a l'Estaque, automne 1907

Publication du Cabinet Thierry Piras.

Reproduction partielle ou totale interdite.



La cure, ordonnée par la régle fondamentale, est ce lieu ou les surprises des dits,
produites par la libre association, se déposent sous la forme de trébuchements, ratages et
blancs dans la parole, pour constituer le domaine bruyant des formations de 1’inconscient. Il
n’en est pas de méme du dire puisqu’il n’est pas le produit de 1’association libre, et de ce fait
échappe aux dits. Il reléve non de la linguistique et de ses lois, mais de la logique, c’est a dire
de la déduction, de la démonstration. Il est ce mode de faire passer a la formule ce qui n’est
dit nulle part. Le dire, comme réponse, est donc bien un événement, une assertion d’existence
qui rend évident, par les formulations d’un il y a ou il n’y a pas, ce qui attendait d’étre dit, non
pas pour en ajouter encore un peu plus, mais pour, au contraire, extraire la loi de la série des
dits et poser une limite. Reprenons ici I'écriture du signifiant, ou il nous est affirmé que « le
signifiant représente le sujet pour un autre signifiant ». Ainsi donc, les suites des dits et qui ne
l'oublions pas ne sont des dits que par ce qu'ils sont nommés comme tels, peuvent s’instaurer.
Pour I'analysant, dans la délivrance de sa parole, celle du semeur de ses troubles, demandes,
attentes et autres récits de sa réalité, il n'y a que des maux, qu'il parvient enfin a faire éclater
comme ces bulles viciées des marécages obscurs.

Et puis, comme l'aurore ameéne un peu de clarté aprés la noirceur de la nuit, la libre
association produit des mots, des phrases, des incongrues, des bizarreries et autres surprises,
qu'il est nécessaire de qualifier de dits. Ces dits conjuguent a foison (ou méme a foi-$-on)
l'estampe que signe ici le sujet encadré des signifiants. Si nous faisons retour au Je, celui qui
le plus souvent prend valeur de sujet, du moins dans la linguistique, nous en sommes mengés a
nous questionner du Je dit (et sans qu'il en soit fait directement allusion aux legons du
(S)éminaire. Il ne s'agit bien entendu pas d'une erreur dans 1'orthographe, mais d'une assertion
a trouver du vrai ou du faux dans ce que le «Je» peut justement faire comme dit. Le «Je» dit
vrai du dit et le dit est un dit vrai de «Je», toute fois a considérer que le «Je» dise ou se dise.
Qu'est-ce que dit «Je» ? Eh bien, tout d'abord il dit «Je», il se pose comme un dit et pourquoi
pas a face de signifiant, a condition d'y dévoiler 1'énoncé de notre loi. Ce qui nous mene a
faire rapprochement, du moins dans 1'ordre d'une certaine logique, entre le sujet et le «Je». Si
tous les deux sont le produit du langage et emprisonnent l'individu dans un au-dela de la
simple réalité existentielle, pour nous y mener a n'en pas douter du c6té de 1'essence, ils n'en
demeurent pas moins deux. «Je» devient sujet quand il conjugue ce petit quelque chose de
plus que du dit, ou du moins quand ce dit s'en lit déja d'un dire, par le jeu du discours

analytique. Par qu'elle alchimie un dit, qui n'est déja qu'acte de nomination, en deviendrait-il



de ce qui s'écrirait dire ? Encore faudrait-il valider 'assertion du dit au dire comme vrai ; en ce
sens ou derriere du dit se cacherait cet autre mystérieux qu'est le dire. Mystérieux, car a part la
encore le nommer, on n'en dit pas grand-chose. Et pourtant de ce presque rien, de cet
impossible a dire, contient toute la qualité¢ du dire, et ce dans sa particularité a faire d'un sujet
le maillon de la chaine de signifiants. Ne cherchons pas bien entendu, et ce puisque nous
n'entendons rien dans I'expérience analytique, que ce soit du dit ou du dire. Et pourquoi, ces
deux comperes ou comparses, d'une farce tragico-comique, celle de 1'inconscient, ne font-ils
que sensation sur la scéne conceptuelle de la psychanalyse, du moins pour ceux qui font agape
de ce discours?
Ne serait-ce pas parce qu'ils se jouent d'une logique formelle a se dégauchir de 1'ontologie.
Nous ne révons pas - du moins qu'en savons-nous apres tout - nous utilisons deux concepts
pour tenter de cerner la problématique de ce qui fait et est langage, tout en admettant que nous
n'en sachions que peu. Et pourtant "¢a parle" et "¢a " n'arréte pas de parler, et de ce qui sort de
la bouche de l'analysant et de ce qui n'en sort pas, ou du moins pas avant que le filtre de
l'analyste ne soit accompli par l'exécution du charme, a savoir la vérit¢ du savoir. Comme le
dire ne se désigne pas dans la scéne des locutions audibles dans la séance analytique, il ne fait
donc son apparition qu'ici sous forme de I'écrit. D'un écrit qui pose, comme pour tenter de le
fixer 1'impossible du discible. Le dire est donc de I"ordre de 1’écrit et de ce fait est plutot
moins bruyant et bavard que le bigarré clignotant des formations de 1’inconscient. Il est du
coté du silence, celui du manque dans 1’ Autre.

C'est encore dans ce qui se trace par l'écrit, le §, que le sujet complet de cette incomplétude,
va faire sens, et au dit et au dire. Je confirme bien que je viens de poser, que ni le dit ni le dire
ne sont effectivement présents dans l'espace de l'expérience analytique, et pourtant tout
tourne, a n'en plus chiffrer les tours. C'est de fait par leur absence dans les trois actes : I’acte
locutoire : ce que I’on dit ; I’acte illocutoire : ce que 1’on fait en disant ; et I’acte perlocutoire :
ce que I’on fait par le fait de dire quelque chose. C'est donc bien par leur non présence
manifestée qu'ils font assertion au vrai. Ce seul vrai qui lui ne fait pas faux, le Manque. En
vérité «Je» vous dit, et toujours en vérité «Je» dire. A trop parler de vérité, il se fait risque de
perdre du savoir, comme celui qui s'instaure de la chaine signifiante. A en entendre et & s'en
laisser compter ou conter de ce que l'on peut appeler dit, il fait risque d'un dire qui ne serait
pas le bon. A toute fin utile, ne relevons pas trop de ce qui se poserait de cette identification
au bon, si ce n'est a vouloir faire vérité d'un savoir absolu, mais qui nous mettrait en porte a
faux du discours analytique, tout comme du discours de l'analyste d'ailleurs. Et puis, enfin
quand je dis dire, ne suis-je pas toujours dans un a peu pres d'un dit. Si le dire se semble donc

bien si difficile a cerner, sauf de la nomination linguistique, n'est-ce pas la justement la force



et pourquoi pas le cri d'un concept a faire agir, sans réellement pouvoir le capter. Si le dire est
un ensemble, l'ensemble E par exemple, nous sommes tout naturellement amenés a nous
diriger sur les modes opératoires des éléments qui le composent ou le composeraient, puisque
nous sommes en mesure d'accepter la présence d'éléments appartenant ou susceptibles
d'appartenir a I'ensemble E. Ainsi, quelque soit x appartenant a E et y susceptible d'appartenir
a E. Il existe ou devrait exister une relation avec des éléments de 'autre ensemble, celui dit du
dit, que je pose comme l'ensemble F. Jusqu'a 1a les lois de Cantor peuvent s'appliquer, mais
bien vite se déroulent a nous, 1'impossible a déterminer, et les éléments de E et ceux de F. S'il
est vrai toute fois, que ceux de F, comme «dit» semblent plus opérables, car ils sont entendus,
mais trés certainement pas toujours comme tels par l'analysant, ils n'en demeurent pas pour
autant gage de vérité. Puisque celle-ci est de 'ordre du dire. Ainsi pour vérifier les ¢léments
de F, il conviendraient d'en posséder ceux de E, et dans une acceptation, 1a encore de vérité.

Or la seule vérité du dire semble bien étre celle d'un dire de vérité, mais qui ne peut que nous
mener encore et encore a un dit. Un dit, certes, mais un dit qui fait trace de I'impossible, donc
du dire. Si quelqu'un pensait encore pouvoir identifier du dire, systématiquement avec du dit,
il en serait pour le vrai, a savoir ici le faux. A cette logique de I'impossible, se construit pour
nous, car nous en sommes les acteurs comme analystes, la quadrature du cercle. Non pas de
celle a vouloir arrondir les angles du carré des certitudes, mais bien dans le nouage de ce
cercle, ici le tour. D'une figure de topologie, qui ne marque enfin, ni vrai, ni faux, mais
l'invitation a refaire le chemin du sens, sans y vouloir trouver ce qui serait connu d'avance.
L'analysant produit du contenu qui sera écrit dit, et reste a produire du tour a dire, pour faire
somme a l'impossible. Mais d'un impossible éclairé des codages d'une interprétation ou la
raison est conjuguée du Savoir, avant qu'elle ne se conjugue comme vérité du sujet. De ce
Savoir a aller manquer dans le vide manifest¢é de la chaine signifiante, de celle qui se

conjugue au réel, peut-étre commengons-nous a en poser de plus dans le champ du savoir.



