Thierry Piras
Psychanalyste

Lelfre «Ecrit ef Suveirys - w9~ Janvier 2075

"Langage et pensée"

"A regarder derriére soi" TP 2012 - création numérique.



De deux choses qui ne font que 1’une, en I’occurrence ici la logique, nous faisons
I’invite avec ce propos de ce qui peut s’assembler d’une méme charge, la vérité. Mais comme
I’enseigne la logique, icelle n’est que le deux de l’altérité, en nom de faux. Alors puisque
langage il y a et de plus assujetti par la conjonction a pensée, allons de ce propos faire langue
pour y saisir ce que déja Xénocrate (mort en 314 avant J-C) instaure. Ce mot logique provient
de I’adjectif grec logikos, logiké au féminin, dérivé de logos, qui signifie a la fois «raisony,
«langage» et «raisonnement». Est donc logique ce qui est rationnel, ce qui releve du langage
ou ce qui est raisonné. Ainsi ce ne serait plus tant dire que le langage pourrait faire logique, ou
que la logique inscrirait & un quelconque portail les épitaphes d’un sens séparé. Ces deux
substantifs conjuguent une identité, si ce n’est semblable, du moins a s’y confondre d’une
orientation venant faire de I’un, partagé, mais assemblé en 1’autre ou de I’autre, une base de
deux pouvant se joindre d’un trois annoncé, a savoir la pensée. Il nous serait de penser
certainement qu’un ordre d’essence-existence puisse ici faire sensation a une volonté de

savoir. L’énoncé se double par I’interrogation sur 1’origine de I’un par rapport a 1’autre.

Le langage précede-t-il la pensée, ou la pensée instaurerait-elle par son antériorité le possible
du langage ? Peut-il étre de conception I’idée d’une pensée qui ne puiserait aucunement dans
le signe pour faire transfiguration du langage ? Le langage, a son tour, fait boucle au tour
d’une pensée qui ne peut prendre aspérité a la réalité du monde que par la langue, le mot, le
son, dans leur structure faisant elle aussi tour du fait social, de 1’acte de civilisation. D’ou le
caracteére aporétique des questions logiques d’antécédence causale. Qui de la pensée ou de la
parole vient en premier ? L’origine est, en ce domaine comme en d’autres, la grande énigme.
Il en est de la pensée et du langage, ce qu’il en est de la poule et de I’ceuf, car pour penser il
faut parler, mais pour parler il faut penser. Rousseau confronte I’esprit a cette difficulté dans
le Discours sur 1’origine de I’inégalité, ou il formule 1’aporie : «Si les hommes ont eu besoin
de la parole pour apprendre a penser, ils ont eu plus besoin encore de savoir penser pour
trouver [’art de la parole». Empruntons un moment a 1’expression hégélienne cette citation :
«C’est dans les mots que nous pensons. Nous n’avons conscience de nos pensées déterminées
et reelles que lorsque nous leur donnons la forme objective, que nous les différencions de
notre intériorité, et par suite nous les marquons d’une forme externe, mais d’une forme qui
contient aussi le caractere de [’activité interne la plus haute. C’est le son articulé, le mot, qui
seul nous offre une existence ou [’externe et l’'interne sont si intimement unis. Par conséquent,
vouloir penser sans les mots, c’est une tentative insensée. Et il est également absurde de
considérer comme un désavantage, et comme un défaut de la pensée cette nécessité qui lie
celle-ci au mot. On croit ordinairement il est vrai, que ce qu’il y a de plus haut, c’est

lineffable. Mais c’est la une opinion superficielle et sans fondement; car, en réalité,

2



l’ineffable, c’est la pensée obscure, la pensée a [’état de fermentation, et qui ne devient claire
que lorsqu’elle trouve le mot. Ainsi, le mot donne a la pensée son existence la plus haute et la
plus vraie. (Hegel- Encyclopédie, III, Philosophie de 1’esprit). Il n’est donc plus de raison de
s’appesantir sur I’errance d’un questionnement, mais de faire trace a la logique en conjuguant
ainsi, et le langage et la pensée. Si le langage s’invite du discours de la logique et de celui de
la pensée, de quelle existence se trace, en terme de langage, le substantif langage ? Si langage
fait aussi langue, comme toute sonorité, il s’assemble pour le sachant d’une destinée que la
métaphysique ne saurait dénier a I’entendement de 1’appréhension de celui qui porte et est
porté du langage. Tout comme avec la pensée, il y du sujet pour faire langage; et il existe du
sujet pour que le langage s’enracine autrement que dans le néant. Du logos a I’ensemble des
choses extérieures ou qui se semblent extérieures au sujet, le langage parle une langue, celle
d’un ailleurs a ce qu’il présente dans sa premiére mise en scéne. Tel individu se manifeste au
monde et au monde de I’autre par la spécificité sociale, culturelle et historique de sa langue.
Ces sons, ces sonorités sont devenus ses mots, ses paroles, ses phrases, son discours pour que
I’individu puisse prendre place au concert de ceux qui peuvent le comprendre. Le comprendre
par la langue, mais pas toujours par les intentions ni les manifestations que la seule langue ne

saurait traduire.

Il y a du langage dans son exercice de la langue; il y a du langage qui meéne a un dire qui ne
passe pas par la langue, sauf dans ces extrémités que sont les incongrus. Et voila, I’autre sens
se fait apparition, avant que ne se batisse sa révélation, d’un sens qui ne modele plus le jeu
saussurien du signifié et du signifiant. Un mot, voire méme un bruit de bouche, ne dit plus
I’appareillage du sens de la communication, de ces nominations en terme de signe. La rupture
se consomme sur 1’autel, non de la discorde de 1’ordre grammatical ou sémantique, encore
moins sur la manifestation d’un trouble neurologique, mais d’un appareillage qui dispute au
conscient sa pertinence. Ces "désordres" de langue, et qui n’en font pas moins structure au
langage, ne sont mal fonctionnement qu’a les lire en ignorance de I’inconscient freudien. Et
alors, avec cet accord tacite de cet existant qu’est 1’inconscient, 1’incongru prend toute sa
dimension d’une véritable diversion de sens a coder au risque du savoir du manque. Le lapsus,
totalement élément de la langue se fait ainsi totalement aussi ¢lément du langage. En ce sens,
ou comme le posait Platon, ce qui fait 'unité du langage, c’est qu’il est «un dire de
quelque chose». De ce quelque chose qui ne s’appartient plus ni au conscient, ni a la pensée,
mais tout en étant du langage, a 1’acte de structure de I’inconscient. Ce lapsus ne fait plus
ainsi langue pour que I’individu puisse dire quelque chose a un autre, mais pour qu’il puisse
s’accomplir d’une révélation a soi; dans un discours de I’intérieur. Non pas au sens d’une

pensée pure, véritable chimére, mais d’un "penser langage" qui articule la rupture, et du temps



et de la logique pour construire le discours analytique. Du moins si s’ouvre a 1’individu la
charge du "pas-tout-ce-qu’il-croit-€tre" jusqu’a se métamorphoser vers la nomination en sujet
divisé. Sujet divisé du langage d’ailleurs de par la monstration des chaines signifiantes. Si
I’homme est "celui qui dit", c’est parce que, de par son étre, il est entrainé dans le
circuit indéfini et mystérieux d’une dispensation, qu’aucune parole humaine ne dira
jamais, alors qu’elle la dit tout le temps. La parole certes ne le dit pas directement ou
immédiatement, mais elle n’en dit pas moins la structure du manque, comme vérité au
mensonge du langage. Le langage ne dit, ni la vérité, ni le faux, il est de ce qui structure, de ce
qui organise 1’écheveau d’une bascule de 1’essence a 1’existence. Il y a le temps d’avant le
lapsus et puis vient le temps de I’apres lapsus, qui fait son role d’apreté a I’ordre du cogito.
Alors, le méme mot ou ensemble de mots pris dans la tourmente de 1’incongru, d’un
surgissement intempestif au détour de la libre association, vont poser un nouvel étre. Apres
celui de la langue raisonnable vient le temps d’une langue, trés certainement de la raison, mais

d’une raison d’un tout autre ordre, celui du désordre du langage.

Ce qui surgit, quand s’abaisse la vigilance du moi, toujours sous les effluves du transfert,
prend figure d’une autre structure, celle de I’inconscient. A n’en point douter, le méme mot,
dans une tout autre situation ou contexte n’en porterait pas les mémes inclinaisons a la rupture
a la logique. Si le mot comme énoncé d’une forme de sens convenu et organisé par 1’histoire
des hommes, fait trace, il ne s’agit donc pas toujours d’une relation vers un signifié, comme le
stipulait la linguistique. Dans le cadre du lapsus, du mot d’esprit, le mot ou 1’ensemble de
mots, faisant ou non phrase du point de vue de la sémantique, ne parle plus avec ou pour la
pensée. Cette coupure s’opere dans cet instant si spécifique, celui d’une restauration d’un
passé, jamais homicidé, par le jeu du désir et de Dl'instance de cette réactualisation
monstrueuse qu’engendre 1’expérience analytique. En somme, a ce moment du lapsus, la
chaine qui fonde le lien entre pensée et langage éclate, au service d’une vérité a transcender

du savoir sur I’inconscient.

Notre attention est attirée par cette remarque de Merleau Ponty : "La pensée n’est rien
"d’intérieur", elle n’existe pas hors du monde et hors des mots. Ce qui nous trompe la-dessus,
ce qui nous fait croire a une pensé€e qui existerait pour soi avant I’expression, ce sont les
pensées déja constituées et déja exprimées que nous pouvons rappeler a nous silencieusement
et par lesquelles nous nous donnons I’illusion d’une vie intérieure. Mais en réalité ce silence
prétendu est bruissant de paroles, cette vie intérieure est un langage
intérieur" (Phénoménologie. perception,1945). Loin de toute volonté de syncrétisme, cette

vision du langage intérieur semble s’articuler, mais est-ce si surprenant, avec 1’orientation



lacanienne de I’inconscient structuré comme un langage. Quoi qu’il en soit, le fait de langage
nous tient; le langage fait son sujet. Si le langage, comme le donne la définition générale, est
un ensemble de signe, alors les lois de Cantor ne pourraient-elles pas nous parfaire de
quelques pistes de nouveaux questionnements ? Existe-t-il un ensemble nommé langue, tel
qu’ils contiennent comme éléments, entre autres, des mots, des assemblages en forme de
phrases qui répondraient a une fonction, celle de communication ? Existe-t-il un ensemble
nomm¢ langage qui contiendrait, entre autres, les éléments commis sous le terme énonciation,
et structure, et pourquoi pas aussi sens ? Ne pourrait-il pas alors exister une fonction entre ces
deux ensembles, qui ferait relation pour qu’un mot de 1’ordinaire, du commun, de I’habitude,
puisse devenir dans quelques situations, un lapsus, un mot d’esprit ? Quel que soit un mot
d’une langue, appartenant au registre de la langue usitée par I’individu, il existe au moins un
mot qui peut répondre a la nomination de lapsus. Et ce dans un espace précisé, 1’acceptation
d’un autre appelant, I’inconscient. Mais sans que celui-ci ne puisse étre identifié comme
ensemble, du fait de son impossibilité a toute saisine du tout. Le lapsus est du moins comme
énoncé un mot, et par I’énonciation il échappe au cadre référentiel du pontage signifié¢/
signifiant de la linguistique. Ce mot, cette sonorité existe, elle a été émise par un individu,
mais dans le registre, pour ne pas dire le plan, de ce qui n’est pas communication. Certes,
I’analysant se trouve dans la méme piéce que 1’analyste, mais il ne lui parle pas, malgré

I’impression que pourrait donner cette scéne a un observateur extérieur.

Dans le jeu de la libre association et du transfert, les mots qui sortent de sa bouche, ne sont
plus seulement, espérons-le, le flot d’une raison, celle de la pensé-langage, mais les mots du
désordre. Les énoncés ne font plus alors énonciation par la langue de la volonté de dire a un
autre, dans un but d’exercice d’une vie sociale, ils deviennent de purs énoncés aux racines non
immédiatement identifiables. Le lapsus est alors le mot, ou le groupe de mots qui parle non
plus strictement le langage usité et ce, méme en toute absence de trouble du langage.
Quoiqu’il en soit, le langage se trouble, non plus d’une origine neurologique ou psychotique,
mais d’une origine, que Freud nous a léguée sous le vocable d’inconscient. Il existe un mot,
qui est semblable a ce qu’il soit connu et utilisé par I’individu, mais qui, dans le cadre de la
libre association, sans en perdre sa nature spécifique, change de fonction. Il n’est plus
I’élémentaire émis en offrande a la réception d’un tiers, et ce dans une dimension ou la raison
fait pensée consciente. Il devient, de par la rupture de sens, par I’obscur de son essence, par
I’incongruité, c’est-a-dire le décalage signifié/signifiant, I’opérateur d’une nouvelle fonction
au langage, 1’acte de révélation. Dans une suite logique, comme celle de Fibonacci, les divers
¢léments qui la composent, chiffres, nombres, opérateur, donne la nature méme de cet

ensemble. Dans 1’ensemble langage, il existe des fonctions, comme celle de lapsus, qui font



mordre le tissu de cohérence de toute compréhension, si on met de coté, un des constituants
du plan général. Ici I’inconscient parle, au travers de ces lapsus ; il ne s’agit plus de langue,
mais de langage, la maitrise échappe et par conséquent devient existante, a condition de faire
"parler" ce qui ne dit rien. D’un rien non de mot et de langue, mais d’un rien, d’un bon rien
du tout, dans ce qui se fait, par le lapsus accessibilité. Le lapsus, compte tenu de cette charge
qu’il représente, peut-il encore €tre associé¢ a la pensée, et de ce fait méme au langage ? Il
serait tentant, en toute logique de répondre par le négatif a cette proposition; et ce, de par
I’origine supposée du lapsus. Ces sonorités, mots, groupe de mots, nommés lapsus parce
qu’ils font incongruités, par la psychanalyse et par le psychanalyste dans I’expérience
analytique, sont de la langue et du langage. Mis a part des sons non ordonnés au registre de la
langue usitée, ce que I’on va nommer lapsus n’en demeure pas moins des ¢léments de langue,
et ce titre pourrait étre mis au compte de la pensée. Mais avec ce que nature le lapsus, il ne
s’agit plus d’expression, de communication, de signes a 1’autre, mais d’un au-dela du sens de
la linguistique. D’ailleurs ces signes seront qualifiés de dérapages, d’erreur, ou ne seront
méme pas considérés, autrement que comme incidents de parcours sans valeur de sens a
rechercher. Avec le label lapsus, ce mot prend valeur d’un autre langage, celui d’une structure,

celle de ’inconscient.

Existerait-il alors une pensée autre, de nature a se situer en appartenant ou en inclusion a
I’inconscient ? La pensée qui parle en faisant langage, dans ’articulation qu’en fait I’individu
a destination d’une "offrande" a I’autre, ne pourrait-elle pas nous mener a parler d’une pensée
X qui serait de I’inconscient structuré comme un langage avec pour corollaire de destinataire
I’Autre ? — De I’Autre comme objet de langage, teinté de désir et de discours, amis alors
aussi de pensée; de cette pensée qui serait la structure. Je ne sais si nous sommes en présence
de deux pensées ou bien d’une seule, qui s’écrirait au registre de la dualité, vérit¢ et
mensonge. A charge, bien entendu d’intégrer ce concept de 1’une faisant deux, mais & ne faire
qu’un toute fois comme le langage. Qui lui aussi, semble exister sous 1’angle du deux, celui
du discours conscient et celui attaché au fait de structure de 1’inconscient. Mais encore une
fois, il ne s’agit que d’une unicité séquentielle, pour la pensée et pour le langage. Comment
pourrait-il en €tre autrement du fait de leur intime liaison ? Si pensée et langage s’articulent
d’une évidence apparente en ce qui concerne la sphere abordée par le cogito cartésien, ils en
présentent limite a une vérité du savoir dans ce qui signe sous le vocable inconscient. Méme si
la vérité du savoir ne peut pas faire réponse d’un absolu, elle en pose les traces d’un jalon,
celui du lapsus et de ce qu’il porte en terme d’énonciation. Si le lapsus ne signifie pas un
signifié, mais un signifiant, il en joint de fait le plein exercice du doute a I’égard de toute

pensée du registre de I’individu ignorant de son incomplétude. Serait-il possible de penser la



part de la pensée qui échappe de fait au langage conscient ? Serait-il possible de faire langue a
cet inconscient structuré comme un langage ? Serait-il possible en fin de compte de faire
possession a I’impuissance de toute identification volontaire d’une totalité, et pourquoi pas
aussi de I’inconscient ? Il ne me semble pas utile de répondre a ces questions qui portent en
elles-mémes le sceau d’une barriere impossible a franchir. Il ne peut s’agir que de toute
puissance a I’expression d’une quelconque emprise d’un individu sur son inconscient; par
contre ’inconscient est la traduction d’une prise sur 1’étre parlant. Si 1’analysant reste
impuissant a "sonder" 1’inconscient du simple fait de sa volonté au nom de la pensée et du
langage, il est toutefois en mesure d’en apprendre du fait de I’expérience analytique. Il en
apprend, et ce trés progressivement, sur la vérité et le mensonge, sur le décalage entre la
logique de la linguistique et ce que Lacan nomma la linguisterie. Pour faire par cet énoncé,
nouvelle énonciation de cet échappement a la logique du sens, a la logique d’une
mystification du deux a ne faire qu’un, comme avec la démonstration de la bande de Moebius.
Dans un cas, la coupure de la bande rameéne a 1’'unique, dans un autre cas celui de I’analyse,
I’interprétation de 1’analyste et ce qu’il s’en produit faire coupure et retour a I’'unique aussi, le

langage.

Et pour en poursuivre avec 1’expression : "lI’inconscient, ¢a parle", c’est par la pensée que
nous rejoignons ce qui serait du "¢a". Je ne fais ici aucunement allusion a une quelconque
possibilité magique ou imaginaire a cerner ce quelque chose de quasiment inaudible, indicible
et méme impensable. Le chemin qui associerait le ¢a et la pensée serait de 1’ordre d’une
fonction qui mettrait en relation un certain élément avec un autre. Seule la fonction semble
connue a I’inverse des éléments, il s’agirait du langage. Des lors s’il fallait questionner le sens
du lapsus ou mot d’esprit en terme de " qu’est-ce qu’il veut dire ?", la démarche analytique
nous ¢loigne du signifié, pour nous construire un nouveau questionnement. Celui-ci pourrait
prendre la forme suivante : "Que nous cache ce lapsus, du fait méme de son apparition" ? De
nouveau, nous ne tomberons pas dans le piége du sens a dévoiler, mais nous ne pouvons que
confirmer cette découverte freudienne, 1’inconscient, ¢a existe. Et comme il ne dit ni ne peut
dire quelque chose qu’autrement que par ’absence, car la psyché dans son histoire, c’est
I’absence. Non pas 1’absence de langage, ni méme d’acces au langage, mais d’absence qui ne
fait pas de I’étre parlant un étre sachant automatiquement. Il est d’une conquéte, a ce qui
pourrait étre la dignité humaine révélée, dans le jeu de I’individu a se faire tendre a I’uniciteé.
Le miroir ne nous invite-t-il pas par le double inversé a nous poser sur le registre d’une
recomposition, qui ne peut passer que par la fondation du "je", fonction du langage et de la
pensée ? Dans le miroir, je me vois me voir, car je sais désormais ou presque que je ne suis

complétement, ni dans 1I’image reflétée, ni dans celui qui regarde. La vue ne fournit pas



I’appropriation de la césure a ’indifférenciation, le regard ne fait pas entrer 1’individu au
registre de sujet de I’inconscient, comme le pose le langage. Pourtant le regard integre ’autre,
comme le langage, pour ne pas dire I’Autre (faisons retour aux perversions comme le
voyeurisme et I’exhibitionniste), mais il ne posséde pas I’antériorité imaginaire et symbolique
du langage. Bien avant que I’enfant n’existe comme corps de chair, il est du fait de langage, il
est le rejeton de la matrice langagicre. Celle-ci préexiste a lui, ’enfant est parlé avant qu’il ne
parle, et avant méme que ses parents ne le fassent naitre biologiquement, ils I’ont fait naitre de
pensée et de langage. Méme le "je ne veux pas d’enfant" qui peut €tre posé¢ au début d’un
couple, fait naitre un enfant-langage-pensée. Tout comme ces véritables conjurations
superstitieuses, que sont ces paroles, "mon enfant ne sera pas...", ou "si j’ai une fille, elle ne
commettra pas les mémes erreurs que moi...", ne sont que langue du langage ou "ca est de
l'inconscient". En quelque sorte, le lapsus ne fait que retour a la matrice langagiére de

I’individu, sujet divisé du langage. Méme s’il ne le sait pas encore, il en est de cette vérité.

De cette rencontre entre la pensée et le langage se distille progressivement 1’allusion a un au-
dela du sens du langage méme. Le lapsus, puisque tel a été notre cheminement, fait saillant
dans I’espace de la libre association, et fait invitation a cet écartelement a la logique, qu’est la
destitution définitive du signifié¢ saussurien. Ce mot ou groupe de mots, parmi tant d’autres du
registre de la langue usitée, du fait méme du lieu de son apparition fait injonction a
I’inconscient. Le lieu n’étant pas, bien entendu que 1’espace de I’expérience analytique, mais
le lieu du transfert, du désir réactualisé par ce fait de langage. La fonction du lapsus n’est pas
de nous en dire de ce qui serait étre du refoulé, mais bien plus, aussi surprenant que cela
puisse paraitre, de ne rien nous dire. Par ce rien qui prend place au cceur du discours
analytique, par I’incongru manifesté, c’est 'univers de 1’absence, du manque qui se révele
aux partenaires de la scéne analytique. L’analysant, n’identifie pas la plupart du temps «son»
lapsus, que le langage offre a la dévotion de I’analyste, se chargeant non de dire le sens, mais
bien de dire le non sens, c’est-a-dire le désordre de la logique. Quant a la piste de langage et
pensée existant en «double», sur des registres différents, mais s’appartenant a I’individu

parlant, il en sera d’une construction a venir sur la thématique toujours a refondation de 1’étre.



Bibliographie

Aristote - Métaphysique

F. Saussure - Cours de linguistique générale - Payot

R.Jakobson - Essais de linguistique générale- 1. Les fondations du langage - Edit de Minuit
N. Chomsky - Le langage et la pensée - PBP

M. Heidegger - Acheminement vers la parole - Gallimard

B. Péquinot - Pour une critique de la raison anthropologique - L’Harmattan

A. Juranville - Lacan et la philosophie

S. Freud - Le mot d’esprit et sa relation a I’inconscient - Folio essais

J. Lacan - Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse - Ecrits

J. Lacan - L’instance de la lettre dans 1’inconscient ou la raison depuis Freud - Ecrits

J. Lacan - Séminaire Encore

Articles :

J.Leroux - Langage et pensée chez W. von Humboldt - Philosophiques vol 33 N° 22006

L. Fontaine-de Vissher - La pensée du langage chez Heidegger - Revue Philosophique de
Louvain T64 N° 82 1966

A. Binet et T;.Simon - Langage et pensée - L’année psychologique 1907 vol 14
P. Ricoeur - Image et langage en psychanalyse - Conférences Fonds Ricoeur
F. Rastier - Langage et pensée - CNRS INALCO vol XVII, N°1 2012

Encyclopaedia universalis - version numérique 2012



