Sens et non sens de la rencontre amoureuse

La «r-en-contre» amoureuse : le Sujet, de I’autre a I’Autre
9

Chantal BELFORT

«Je t’aime, est-ce que tu m’aimes ?... Nous vivons un bel amour !» entend-on, voire dit-on, lorsque
deux personnes se sont rencontrées et qu’elles sortent ou vivent ensemble. Qu’il y ait conscience ou
non du dire, dans le champ manifeste nous entendons une simple question qui concerne les affects
d’une relation entre deux personnes «attachées» 1’une a 1’autre, d’un attachement qui n’est peut-étre
d’ailleurs pas a cet autre, mais bien plutot a I’Autre et a 1’objet a. Sur le plan latent, la lecture
semble étre celle d’'un doute archaique, en inconscient, incertitude narcissique qui se veut autour
d’une question existentielle a entendre telle «est-ce que je ’aime ?», mais en réalité a entendre «est-
ce que je m’aime ?». La relation avec 1’autre n’est-elle finalement pas qu’une relation narcissique
qui ne serait que I’expression du manque a étre ?

Dans le champ de la psychanalyse nous pouvons dire que le terme amour apparait a deux occasions.
Tout d’abord, dés lors qu’il est question de 1’objet, on parle de I’amour pour I’objet dans la «relation
d’objet». Autrement dit nous avons la relation d’amour du sujet avec ’autre, d’un autre qui est
habillé en réalité de 1’ Autre et qui ferait la rencontre du sujet avec cet autre untel, mais seulement
dans une réactivation de 1’ «en-contren™ amoureuse avec 1’Autre. Par ailleurs, nous pouvons
considérer la rencontre amoureuse de la cure analytique lorsque I’amour se traduit du Transfert,
nommé par Freud ’amour de transfert.

Revenons a Freud pour qui dans Pour introduire le narcissisme, «’homme n’a que deux objets
primitifs : lui-méme et la femme qui s’occupe de lui». Cela laisse donc la possibilité a quatre
fixations «amoureuses» dont les trois premiéres sont tournées vers lui-méme : il aime ce qu’il est
lui-méme, ce qu’il a été et ce qu’il voudrait étre. Le quatriéme choix concerne un choix d’objet

extérieur : c’est I’amour pour la personne qui a été une partie de son propre moi, la mere, I’ Autre.

*La rencontre pourrait se dire telle une «re-en-contre» avec ’autre dans le sens d’une réactivation (re) d’un
état psychique intérieur archaique (en-in) d’un étre, non sujet, mais encore objet qui ne peut se vivre que tout
«contre» le désir désirant de sa meére, 1’ Autre.



Cela reste fondamentalement un amour narcissique.

Nous pouvons dire aussi que 1’on aime la femme qui nourrit et ’homme qui protége ce qui
correspond a un amour par étayage. Cet amour reste néanmoins dans la réalité encore une des
formes de I’amour narcissique. Ceci nous ameéne a des temps archaiques, ceux ou I’enfant vivait ces
deux types d’amour. Le premier objet d’amour est la mére comme le soutien Freud. Il s’agit de
I’amour tant pour la mére que celui de la mére pour lui, celle-ci a la fois mere symbolique et mere
réelle. La meére symbolique est I’agent du manque imaginaire dont le sein est I’objet réel. L’une
comme |’autre se fait frustration aupres de ’enfant relancant ainsi la demande a elle adressée. Par
ailleurs, il existe I’amour pour le pere celui qui sait s’affirmer de la métaphore du Nom-du-Pére,
agent, opérateur de la castration. Et nous pourrions donner trois modalités de 1’amour envers le
pere : une qui reléverait de I’imaginaire pour ce qui est de I’amour narcissique, du réel dans I’amour
adressé au pere responsable de la castration et du symbolique dans I’amour dont témoigne
I’identification. Mais nous pouvons aussi nous questionner sur la possibilité que ce soit, comme le
dit Lacan, le pére qui est celui qui protege 1’enfant de servir a la jouissance de 1’ Autre qui I’aime en
son désir désirant et permet donc a I’enfant de s’étre Sujet, en n’étant plus I’objet de substitution
phallique de cette Autre.

I est a noter aussi que, la plupart du temps, Freud n’utilise pas le terme usuel allemand Liebe, mais
celui de Verliebtheit qui peut se traduire «énamoration», ce qui ameénera Lacan a 1’écrire un jour
«hainamoration» (Encore, p. 116), énonciation d’une ambivalence, amour/haine. L’amour qui

serait dit «normal», s’inscrirait dans les lignes de la fable poétique du mythe d’ Aristophane** dans

** «Autrefois la nature humaine n’était pas ce qu’elle est maintenant ; elle était bien différente. D’abord il y avait trois
genres, et non deux comme maintenant, un méle et une femelle ; s’y ajoutait un troisiéme genre qui participait des deux
autres - dont I’appellation a subsisté - mais qui a lui-méme disparu : il y avait un genre androgyne, dont I’aspect et le
nom participait a la fois des deux autres [...]. Par ailleurs la forme de chaque homme était entiérement ronde, avec un
dos arrondi et des cotes circulaires, avec quatre mains, autant de jambes et deux visages sur un cou d’une rondeur
parfaitement réguliére, mais une seule téte sous les deux visages regardant en sens opposés ; avec quatre oreilles, et
deux sexes [...]. Ils étaient doués d’une force et d’une vigueur prodigieuse et d’une grande présomption. IIs s’en prirent
aux dieux [...]. Apres s’étre torturé I’esprit, Zeus déclara : « Je crois tenir le moyen pour qu’il y ait encore des hommes
et pour mettre en méme temps fin a leur impudence : c’est qu’ils deviennent plus faibles. Je vais donc les séparer en
deux [...]. » Sur ces mots il coupa les hommes en deux [...]. Ainsi leur corps était divisé en deux ; chacun alors,
regrettant sa moitié, la rejoignait ; et ils se jetaient dans les bras les uns des autres et s’entrelacaient dans le désir de
s’unir, de ne plus faire qu’un ; ils mouraient de faim et généralement d’inanition, parce qu’il ne pouvaient rien faire les
uns sans les autres [...]. Pris de pitié Zeus inventa un nouvel expédient : il déplaga sur le devant les organes génitaux ;
car jusque-la ils les portaient derriere [...] il leur permit de s’engendrer les uns dans les autres [...]. C’est donc depuis
cette lointaine époque que 1’amour des uns pour les autres est inné chez les hommes, qu’il raméne 'unité de notre
nature primitive, et entreprend de faire un seul étre de deux et de guérir la nature humaine. Ainsi chacun de nous est le
complément d’un étre humain, pour avoir été coupé, comme les carrelets, et d’un, étre devenu deux. Chacun ne cesse
alors de chercher son complément [...] chaque fois que le hasard Iui fait rencontrer cette moitié de lui-méme, alors
I’amoureux [...] est saisi - 6 prodige ! - d’un sentiment d’amiti¢, de familiarité, d’amour ; ils ne veulent pour ainsi dire
plus se séparer, fit-ce un instant [...]. Par 1'union et la fusion avec son bien-aimé, de deux [I’amoureux désire] ne
devenir qu’un». (Platon, Mythe d’Aristophane, Le Banquet, 189d-192e, traduction de Bernard et Renée, Nathan, 1983,
pp. 58-61).



Le banquet de Platon. Tandis que I’amour «ordinaire», Verliebtheit, celui aux feux des passions
duquel nous briilons tous un jour ou I’autre, nous les névrosés, est nettement moins idyllique que
dans ce mythe ! En effet, partant des différentes formes d’amour précédemment énoncées, qu’en
est-il de ’objet d’amour dans la rencontre amoureuse ? Il semble s’absenter ou encore se fondre
dans I’amour narcissique, sauf a considérer que le sujet se prend lui-méme comme objet ; le fameux
«je t’aime» renvoi alors en réalité a soi et a sens de «je m’aimey». Il semble aussi absent dans
I’amour identificatoire, mais les avatars de la relation maternelle autour de 1’objet y conduisent
néanmoins. En ce qui concerne ’amour adressé au pére pour le service rendu a la castration,
I’amour répond a ce qui permet au sujet de symboliser ainsi le manque d’objet et lui ouvre la
possibilité de s’en faire une cause de son désir. Ainsi donc, n’en n’arrivons-nous pas a penser que
I’objet d’amour, cet autre, femme ou homme, d’une fagon ou d’une autre, est affecté par le manque
de I’objet cause de désir, faisant forcément retour a I’objet a ? Ce que Lacan traduit avec «l’aimé est
le manque de I’aimant» cet aimant nous ramenant au premier objet d’amour en manque, I’Autre
elle-méme signifiant du manque. L’autre dans la rencontre amoureuse semblerait bien n’étre qu’un
objet contaminé par celui de son fantasme, tel un substitut dans la série des substituts de 1’objet
perdu. De ceci, nous pourrions penser que dans la rencontre amoureuse, I’autre réel revét un
masque qui ferait camouflage a I’ Autre archaique. C’est en quelque sorte ce que J. LACAN nous dit
dans cette citation : «L’amour c’est offrir, a quelqu’un qui n’en veut pas, quelque chose que I’on n’a
pas», a savoir I’objet a (Séminaire XX, p. 114).

En effet, pour J. LACAN, ’objet aimé «ne s est-il pas toujours situé comme celui qui ne sait pas ce
qu’il a, ce qu’il a de caché, et qui fait son attrait ? Ce qu’il a n’est-il pas ce qui, dans la relation de
["amour, est appelé non seulement a se révéler, mais a devenir, a étre présentifié, alors que ce
n’était jusque-la que possible ? (...) Ce qui manque a l'un n’est pas ce qu’il y a, caché, dans
[’autre» Le Séminaire livre VIII Le Transfert, II1 La métaphore de ’amour, 1991, 2001, p. 53.
Autrement dit, dans la rencontre amoureuse, il semble que chacun manque du réel de son étre qu’il
espere récupérer un peu en passant par un autre. Et au-dela du dire manifeste, c’est par 1a que le
savoir inconscient est nécessairement pris dans la relation d’amour. Car, ce qui manque a 1’un n’est
pas ce que I’autre a et réciproquement quand ils manquent chacun. C’est ce que J. LACAN nous dit
autrement : «Tout amour se supporte d’un certain rapport entre deux savoirs inconscients». Ainsi
donc, pour que cette rencontre soit possible, il faudrait que chacun ait pu franchir I’épreuve de la

castration s’étant sujetisé et inscrit dans la fonction phallique*. Ce qui induit que, Sujet, la femme

*Dans le sens tirer sa substance.



ou I’homme ait pu ou su renoncer a étre 1’objet phallique du désir désirant de la mére par 1’action
efficace de la métaphore du Nom-du-Pére au moment de I’Oedipe.

Mais quand il y a rapport sexuel, direz-vous ! La c¢’est plein. Tout du moins I’un emplit bien 1’autre,
en tous cas physiquement, et donc il ne peut plus étre question de manque mais bien d’amour ! En
fait, la condition pour qu’un homme puisse faire I’amour «a» (selon 1’expression) une femme, ou
bien plutét «avec» (dans la mesure ou I’on parle de rencontre), c’est qu’il soit passé par la
castration : si cette condition n’est pas réalisée, il la désire seulement et «il lui fait toutes sortes de
choses qui ressemblent étrangement & de I’amour» (Séminaire XX, 1975, p. 67). L’acte d’amour
pour un homme, c’est aborder la cause de son désir, la femme. Coté femme, dans I’amour, elle ne
peut «aimer en ’homme que la facon dont il fait face au savoir dont il ame*». Mais pourtant J.

LACAN nous dit que «le rapport sexuel n’existe pas» ou encore «il n’y a pas de rapport sexuel chez
I’étre parlant» en ajoutant que «le rapport sexuel comme tout autre rapport, au dernier terme, ¢a ne

subsiste que de l'écrity et enfin «Il n’y a pas de rapport sexuel parce que la jouissance de |’Autre
prise comme corps est toujours inadéquate (...) I’Autre se réduit a l’objet a - et de I’autre, je dirai
folle énigmatiquey. pouvant €tre énoncé tel que «Le réel se perd dans le rapport sexuel» (Encore,
Points 1999, p. 182-183). En fait, en tant que Sujet (sujet barré** selon Lacan), nous percevons les
autres en tant que corps. Nous identifions les autres par les attributs du corps. De la méme maniere,
c’est en fonction des attributs du corps de I’autre que se ressent 1’attirance sexuelle. Or la tentative
du rapport sexuel c’est I’essai de rapport entre le Sujet barré et le corps de I’autre. Or, le Sujet barré,
tout en habitant son corps, n’existe pas puisqu’il «s’ex-siste» par un signifiant qui le représente. Et
comme nous le savons, il ne peut pas s’établir de rapport entre un signifiant en symbolique et un
corps qui évolue dans le réel. Nous pourrions alors dire que, probablement, le rapport sexuel est une
relation érotique dans laquelle chacun entre en tant que semblant, objet ou symptdme, et qui ne

répond qu’au fantasme de ’autre.

*Nous savons que Lacan a énoncé que si I’homme est entierement assujetti au phallus, la femme, elle, pour
une part de jouissance n’est «pas-toute» phallique, d’une jouissance «supplémentaire».

**Pour Lacan, le Sujet se constitue par son acceés au monde symbolique. Mais dans le méme temps qu'il

entre dans le langage, il s'y aliéne, et il y perd quelque chose de fondamental de sa Vérité. Lacan nomme

cette opération la "Spaltung" ou Fente du Sujet, représenté comme barré.



Y aurait-il une rencontre amoureuse qui ne soit pas du semblant ? Il me semble que la rencontre
amoureuse «vraiey» par excellence est celle qui se joue dans la cure analytique, hors du champ du
rapport sexuel. L’amour dans le champ de la séance analytique a nom Transfert et par lui s’ouvre la
possibilité de s’étre Sujet en s’affranchissant cette fois-1a de I’épreuve de la castration, de celle qui
inscrit le Sujet dans la fonction phallique pour I’homme et phallique pas-toute pour la femme . Ainsi
donc, la femme ou ’homme dans leur renoncement a étre I’objet phallique de substitut de la mere,
grace a la métaphore du Nom-du-Pére, se permettent de s’ouvrir & un amour avec un autre qui, si

encore d’un semblant, sorte le Sujet de I’illusion hallucinatoire.

Janvier 2011



