C@zfm/ %ZM%@} f
P

Mac 2074
Camille Claudel :

La sculpture comme réponse publique a I’enfant dérobé du symbolique.

Gordana Saint-Arroman, « A I'aube du Néant », 1983



De porter la psychose de Camille Claudel au questionnement, nous devons faire retour a la mére en
voguant sur les rives de la forclusion du Nom-du-Pére. A n’en pas finir de la finitude qui appartient
a ce qui fait structure du psychisme de I’enfant, qu’en est-il dés lors que 1’enfant reste absent au
champ du symbolique ? De revenir sur I’idée que Camille Claudel pouvait se faire de sa mere, du
regard dans le miroir qui n’a probablement pas ét¢ d’une symbolisation suffisante pour I’ouvrir a
I’autre que soi et a 1’Autre, la voila attirée, aspirée dans les dédales de la chute qui I’a menée a
distance de la réalité. A chercher a atteindre sa meére a travers ses sculptures, c’est elle-méme qu’elle
cherche a rencontrer, elle, I’enfant qu’elle n’a jamais pu étre, par I’absence de cette reconnaissance
de I’ Autre, mutilée de la nomination a dire, nécessaire a sa structuration psychique qui et pu faire
quintessence de la stabilité. De rester dans I’indifférenciation massifiée par privation de la castration
symbolique lui ouvre un chemin, celui de rejoindre sa mere dans la haine destructrice qu’elle finit
par avoir pour elle-méme. Comment 1’ceuvre de Camille Claudel peut-elle nous renseigner sur la
complexité des relations avec ce(ux) qui I’entoure(nt) ? Comment les techniques emplies d’une
volonté de perfection de ses sculptures doivent-elles étre interrogées de leur capacité a faire prendre
corps voire ame ? Et a quoi ou a qui ? Comment dans son oeuvre la présence de la fluidité et de la
perfection dans le détail peut se voir comme une manifestation non verbale de la représentation de
I’enfant absent, & contrebalancer ainsi 1’équilibre fragile de nombre de ses statues, telles des

signifiants de I’absence dans le discours.

De la représentation de sa mere par Camille Claudel, cela nous meéne a penser a ce qui fait tour
autour du manque, tel le tore nous donne a I’apercevoir dans I’instant du regard, et chez sa mére par
une douleur secréte mais qui fondamentalement persiste chez elle de devenir la sienne propre.
Camille, sculpteur, nous en donne a en voir a travers 1’objet regard qui fait ici office d’objet a et
nous fait révélation de ce qu’il en est du manque dans le méme temps qu’il le masque sinon a le
nommer du voile du secret. Par ses sculptures, elle cherche a offrir au regard du grand nombre ce
qu’il en est de ses traumatismes et de ses déchirements intérieurs, ferrée qu’elle est dans la
demande, d’une redondance a démultiplier D’attente infinie face a la finitude. C’est dans
I’expression de L’implorante (bronze, 1893-1897), encore nommée Le Dieu envolé (statuette en

platre) ou encore La suppliante qu’il nous est donné a lire le plus profond déchirement qui traduit




cette demande. Cette statue, intimement liée a /’Age miir donne corps a la supplique exposée au
grand jour par Camille a son amour pour Rodin, mais pour un substitut de pére, et enfin pour sa
mere. Cette demande se fait a la fois déchirante avec 1’attitude de ses deux mains tendues en avant
qui cherchent a accrocher 1’objet autre, ’homme. Cette statue fait exposition de ’explosion de la
souffrance autour de la rupture avec Rodin, impossible a consommer d’autant qu’elle s’additionne a
la perte de son enfant. Mais aussi supplication qui donne corps a la demande qui existe dans un
temps qui ne passe pas la ramenant toujours sur les berges de la castration qui n’en finit pas de se
marquer de I’empreinte de I’absence par suite de la défaillance de symbolisation. C’est cette
absence qui appelle a créer, mais la mene an point de rupture ou 1’équilibre vacille, comme le donne
a voir aux yeux du public cette jeune femme dangereusement penchée en avant, du fait de ne pas
avoir pu s’étayer de I’enfant. Cette implorante semble prisonnicre de sa seule subjectivité, a savoir
qu’elle est comme enchassée dans les éléments étroits du vécu d’une femme qui implore son amour
de ne pas la quitter. De retour au narcissisme, elle ne voit qu’elle et sa douleur, faisant ignorance de
I’objet réel de son désir qui ne peut étre représenté. Pour sortir de ce piége narcissique isolant, elle
fera suite de la représentation de son drame avec les deux autres protagoniste dans L’Age miir 4 en

dire de la triangulation oedipienne.

Elle fait suppléance au manque, a une déficience d’elle-méme qu’elle sent la guetter a chaque
rupture forte et difficile d’acceptation et, a la finitude impossible a gérer faute de symbolisation.
Son oeuvre, en place de la conscience, nous parle de sa mere et elle la situe finalement, forcément
sans rien en savoir, dans le champ de 1’Autre qui nous donne le signifiant S A barré en corrélation
de la finitude. Prenons ainsi Persée et la Gorgone (entre 1892 et 1910) ou finalement Camille, au-
dela d’une interprétation esthétique, dote de ses propres traits la Méduse décapitée et donc
désarmée. Elle se joue du paradoxe a se représenter dans la Méduse sans corps, sans possibilité pour
le corps de rencontrer la parole, d’un visage immergé de souffrance et paralys¢ de 1’horreur de
n’avoir pu étre touché par la symbolisation qui aurait pu la mener a s’étre femme. Mais paradoxe,
car elle semble aussi Persée fagonné sous les traits de 1’adolescent d’une grande beauté. Ce
valeureux guerrier, vaillant d’avoir pu se rendre maitre de ce qui lui permettrait de reconquérir
I’amour d’une mére ne peut que renvoyer par le miroir au visage de la Méduse, donc de son
inspiratrice pétrifiée d’une non parole et faisant signe d’un ravage originel entre elle et sa mere
qu’elle n’a jamais réussi a traverser ni a transformer. Cette image que Camille entrevoit dans le
miroir est bien celle sous-tendu d’un corps sans organe, que représente la téte coupée d’une

Gorgone terrifiée qui reste sans voix, sans la parole qui donne corps a 1’'unité psychique. Cette téte
3



Persée et la Gorgone, Camille Claudel 1910
marbre

coupée présentifie un réel. Ce morceau de corps se montre a voir comme 1’effondrement d’un sujet
vaincu dans I’objet parole, devenue force en délire que rien, ni personne ne peut plus arréter. Ce
regard terrifié¢ en dit sur ce qui se déchalne et qui marque un point d’angoisse que le fantasme ne
parvient plus a contourner. L’intolérable subi a fini par la couper de 1I’Autre. Les enveloppes
imaginaires ne réussissent plus a se maintenir et cette téte devient une structure de la mort. Nous
pourrions dire que la représentation de ce corps morcelé est I’échec de ses tentatives épuisantes de
maintenir les fondations de 1’imaginaire. Le Nom-du-Pére dans 1’Autre du langage, a défaillir, se
matérialise 1a dans cette téte ensanglantée qui fait métaphore d’un monde ou plus rien ne semble
tenir au monde des vivants. Ainsi vient ’émergence de quelque chose qui permet d’entrevoir
I’accomplissement de la chute certaine de sa créatrice.

C’est du point d’interrogation sur sa mere que Camille a pu se poser la question « que vuoi ? »
voire « que me veut-elle », interrogeant ainsi le désir, et ici, le désir d’une mére enfermée dans un
deuil éternel et haineuse pour elle. Mais elle interroge surtout le désir de I’ Autre. S’intéressant a sa
mere, Camille la situe sur le versant de I’insatisfaction en général, mais, surtout forcément a son
encontre - elle qui n’est pas et ne sera jamais le frére mort -, avec, pour seul retour, le silence. Ce
silence, en réponse a cette question, se soutient hors de la parole faisant venir dans sa suite le
signifiant du sujet divisé, qui prolonge le mystere de ce qu’elles sont I’'une et 1’autre. En ce lieu du
manque de la meére et de I’Autre en chemin vers la castration, Camille ne va se heurter qu’a la
haine, en place du symbolique du Pere, haine qui devient pour elle une jouissance statufiée par son
oeuvre, - pour ne pas dire médusée -, jusqu’a sa rupture avec la réalit¢ dans une évasion de
I’innommable par le délire des mots (maux), tant par la voix que par I’écriture. A la question « que
suis-je ? », la réponse ne peut se trouver qu’au niveau du désir et quand il n’y a que haine en place

du désir désirant, il n’y a pas de réponse quant a ce qui releéverait de 1’identification, mais bien a une



seule émotion, la haine et le deuil, la peur/attirance de la mort, avec retour a la finitude inacceptable

de son inaccessibilité symbolique.

S’il s’agissait d’un analysant, il serait possible de dire qu’il sait ce qu’il n’est plus, et il sait ce qu’il
est comme étre de désir. C’est par le phallus et 1’objet a que sont les voies par lesquelles le sujet
découvre comment le fantasme, soutien de son désir, s’articule a 1’objet cause. Ainsi, pour le
névrosé, la psychanalyse peut étre congue comme expérience de savoir d’ou surgit I’inquiétant désir
de I’Autre qui n’est rien d’autre que le désir ignoré du sujet lui-méme. Il ne I’appréhendera qu’a
saisir le statut d’objet qu’il occupe dans le désir de 1’ Autre. Dans la structure de la psychose, il est
question de ce qui fait défaillance, et donc forclusion dans le systéme symbolique. Le régne du
manque qui brille essentiellement par son absence de symbolisation, fait défaillance dans le dire et
¢tend le voile de son silence et du mystére sur la métaphore du Nom-du-Pére établie forclose par la
privation d’un pére symbolique. Cela aurait été faire savoir a la meére qu’en ce lieu était 1’objet
premier de la jouissance mais qu’a tout jamais, pour elle, ce lieu est évidé de I’objet a. Par le Nom-
du-Péere va étre donné le sens au désir de la mere dans ce qu’elle se doit d’étre intéressée par un
autre que son enfant. D¢s lors I’absence du pére symbolique comme ici avec le pére de Camille
Claudel, persiste la prégnance envahissante de la mere au point de rendre I’enfant absent. Sa vie
durant, Camille va osciller tel un métronome, voire chanceler devant les va et vient de sa mére. En
demande itérative de son désir désirant elle va chercher a lui plaire, forte de la fonction phallique,
et restera dans I’attente de la réponse. Elle ne recevra pour seule réponse a sa demande que le
silence et le rejet. C’est de cela qu’il est question dans ses sculptures de nature autobiographique
(L’abandon 1905, La suppliante 1893-97, La Valse 1905, L’ Age mur 1895-98, Persée et la Gorgone
1910), d’une conception asymétrique et déséquilibrée, d’un déséquilibre qui attire et envoite le
regard du spectateur mais qui traduit aussi le déchirement intérieur de Camille. Equilibre fragile qui
fait la figurine tenir encore debout, mais qu’un coup de vent pourrait anéantir en provoquant ainsi la
fin de la continuité, la rupture et en fin la chute. De ces représentations issues de 1’imaginaire de
son génie créateur, empreintes de son inconscient, sans doute n’a-t-elle pas pu avoir conscience de
créer une suppléance a tout ce qui fait manque pour elle et essentiellement a son identité¢ de femme
a elle spoliée. Figure qui raméne a une parole honnie a jamais retournée dans le vide empli du

silence, 1a encore faute de 1’autre et de 1’ Autre.

Nous pourrions nous demander comment ces sculptures pourraient étre a la fois déchirements,

déséquilibre et dans un temps rendre Camille a la renommée qu’elle ne pourra néanmoins pas
5



durablement assumer ? Comment son oeuvre, qui elit fonction non consciente de faire quart élément
pour empécher le dénouement du rsi, n’a pu continuer a jouer ce role ni empécher la chute vers la
psychose ? Toute une série d’oeuvres s’amorcent et convergent vers son oeuvre [ ’Age miir dont elle
fit deux versions et, de I’expression du plus profond de ses sentiments intimes d’alors, semble se
jouer d’elle et la faire progressivement basculer dans 1’incongruité de la parole délirante : I’'une en
platre en 1895, I’autre en marbre et bronze entre 1895 a 1898. Le déséquilibre des trois personnages
est présent, I’homme se tenant entre la femme plus agée et la jeune femme probablement enceinte.
Dans la premiere version, I’équilibre entretient encore une certaine stabilité, les trois personnages se
touchant, se soutenant. Dans la deuxiéme version, la rupture avec Rodin a eu lieu et I’homme a
laché la main de la jeune fille. Dans la réalité, il a utilisé sa notoriété et son pouvoir pour bloquer la
commande de cette piece qui a été faite par I’Etat a Camille. Nonobstant, c’est la somme des
ruptures en si peu de temps qui vient sanctionner Camille au point de non rupture et la fait basculer
dans le délire par la somme de la violence subie dans les ruptures non symbolisées et donc
inacceptables. Le silence assourdissant de son amour pour Rodin imposé par lui qui fit pourtant
Un-pere, substitut du pere symbolique absent. Le cri silencieux et déchirant de cet enfant perdu qui
ne viendra pas a D’existence. Le silence et 1’opprobre déstructurants de tous les membres de sa
famille, annihilant sa chance d’obtenir une certaine stabilité en place de 1’abandon. Trop de trop,

trop de ce trop de manque qui s’étaye sur une castration en mal de symbolisation.

L’ Age mur, Camille Claudel 1895-1898
bronze

L’Age miir est donc une piéce maitresse que Camille construit comme un montage qui, au-dela de
son amour et de la représentation de Rodin, de Rose et d’elle, fait une triade entre le symbolique,
I’imaginaire et le réel. Déja quelque chose se délite, dans la deuxiéme version, dans le décrochage
des mains de I’homme-Rodin et de la jeune femme-Camille. C’est de ce décrochage que surgit le

questionnement sur un dé-nouage qui concerne ces trois éléments. L’imaginaire ne tient plus par le
6



symbolique mais se trouve désagrégé de la chaine que Camille s’était efforcé de faire tenir jusque
la. Dans cette posture de I’implorante, il y a encore un narcissisme ou I’on peut lire une tentative de
lier le noeud du symbolique, de I’imaginaire et du réel qui disparait complétement avec la création
de la Gorgone ou le vide se déploie dans le regard pétrifi¢ de la méduse a deviner que, la,

I’imaginaire n’a plus aucune accroche au symbolique.

Persée et la Gorgone, cette dernicre piece est une dernicre tentative désespérée de donner corps a
I’autre et a I’ Autre par la différenciation de sa mére. Mais son regard nous dit I’angoisse qui régne
au plus fort de son intimité¢ a s’€tre perdue dans un lieu ou ni 1’autre, ni I’ Autre n’ont désormais
place. Cette rencontre avec la Méduse n’offre désormais que ’aspect effrayant qui peut faire
craindre que I’intérieur ne soit pire que l’apparence. A ce moment, elle rejoint sa mére. Par
I’éclatement du noeud ou imaginaire, symbolique et réel ne trouvent plus la création comme quart
¢lément qui puisse les nouer, elle s’¢loigne a jamais d’une réalité¢ qui la dise la femme, d’avoir
présentifier D’enfant acheminé par la parole. Les délires font signifiants d’un retour a la
morcellisation la dénommant d’une identité de sujet pour la ramener a un objet de la fonction
phallique. A ne pouvoir se valoriser, de I’enfant dans le passé et de la femme aux yeux du public,
elle crée un dernier acte de substitution avec I’enjeu encore de cette reconnaissance publique :
devenir victime d’injustice. Il en ira ainsi de ses nombreuses correspondances, tout au long de ses
trente années d’internement en asiles psychiatriques. Avec pour retour répétitif ce silence éternel a
laquelle elle semblait prédisposée et est restée sacrifiée, celui d’une finitude qui fait tour et retour
d’une symbolisation absente a spolier I’enfant Camille d’une identité qui lui et permis d’exister

davantage par son propre regard dans le miroir qui elt pu ainsi la renvoyer a 1’autre.



