tantal Bel)
sl Bl o

LW% Pocors - n" 72~ Firior 2074

Réflexions

L’énigme de I’Autre

Le sphinx de Gizeh



Dans le champ de la psyché et du savoir de la psychanalyse, nous rencontrons une certitude, celle
qu’il n’y en a pas sinon a nommer le manque, d’un manque originel qui va déterminer la vie du
sujet. De nommer ainsi ce qui ne se dit que d’un concept, nous ameéne a parler de mysteéres qui ne se
situent qu’en territoires a dévoiler en regard de la psyché dont 1’un plus précisément. Non seulement
mystérieux, mais surtout inaccessible et qui ne peut qu’échapper, il ne comporte de limites que la
représentation que chacun veut bien en donner, mais qui fait surtout nomination du désir. De ce
désir qui ne peut se livrer dans la clinique que par I’ambiguité d’un dire issu d’une libre association
qui préserve une part d’ombre et d’inaccessible et qui fait constance d’une énigme (1), dans tous les
cas pour ce qu’il en est de I’analysant et du quidam qui n’a pas finalisé¢ une expérience analytique.
Confronté a 1’énigme de I’ Autre, il devient incontournable de se confronter a I’énigme elle-méme et
a I’énigme de soi-méme. Cela ouvre a I’énigme de 1’énigme, car 1’énigme du désir elle-méme, - qui
ne peut se relier qu’a celle de soi-méme et de I’Autre -, n’est énigme que parce que le désir fait
regne de I’énigmatique dans sa corrélation a la jouissance, a nommer du manque, de
I’incomplétude. Le désir ressemble a I’interprétation toujours renouvelée d’une partition de musique
écrite des I’origine de ’Homme. C’est pourquoi, parler du désir revient a établir une relation avec
I’origine, mais surtout la relation a ses propres limites ou encore a son étre profond en ce qu’il est
d’abord, comme le dévoile la clinique psychanalytique, une volonté de possession de 1’Autre (2), a

travers son désir désirant.

De I’énigme ne surviennent que questions et questionnements en regard de tel champ ou de tel
savoir. Dans sa radicalité, elle fait éclater les savoirs et fait s’interroger I’homme au plus profond de
lui-méme au point d’autoriser le doute, tel Descartes, au détour de son cogito, a donné a douter de
tout sauf de la seule vérité pour lui justement de son « cogito ergo sum ». L’énigme qui interroge
I’homme, le somme d’apporter des réponses qui ne sont que de 1I’impossible puisqu’elles ne peuvent
nous ramener qu’a ’incomplétude, au manque et ne nous menent qu’a nous retrouver avec le conflit
vie/mort. Elle nous jette dans les bras de I’aporie, ne faisant que dévoiler davantage ce qu’il en est
de nos conflits internes qui, d’origine, pulsionnels, se colorent de I’angoisse a n’y rien entendre, a
n’y rien savoir, a n’y rien comprendre, a n’en avoir aucun objet en connaissance. Elle génere
menace contre nos convictions et nos préjugés, exhibant sans complexe notre ignorance, notre
présomption de savoir, méme d’en avoir eu a en découdre d’une expérience analytique ou d’une
expérience de vie. Elle nous contraint a fouiller jusque dans les profondeurs de nos entrailles pour
nous assujettir a ce qui pourrait se dire de I’aveu, de celui qui affirme que nous ne savons pas, mais

que nous en sommes néanmoins, voire, que cela appartient a I’essence méme du Sujet.



Une énigme ne peut laisser indifférent. Elle marque profondément tel un sceau ou un poingon qui
marque pour identifier ou authentifier. Elle tiraille, elle fouille, elle trouble et déstabilise nous
laissant pantelants sur un rivage déserté de la connaissance, a nous vouer sans fin a une jouissance
dictatoriale qui ne prend repos qu’a I'ultime moment. Telle avec la Pythie des Grecs chez qui un
dieu prononce 1’énigme par sa bouche, ici elle a nom de signifiant : parole obscure qui défie
I’entendement, renverse les régles de la logique, provoque le sens en s’aliénant un bon sens autre
puisque de I’ Autre. Mais pourtant nous avons a répondre a cette injonction « jouis » et nous devons
faire choix d’une direction sous peine de la sentence a couleur d’angoisses, de névrose.

Ainsi donc, a la maniere d’Héraclite, nous pourrions dire que 1’ « énigme est terrible » ! Et elle I’est
en ce sens qu’il n’est pas possible d’y répondre avec nos ressources ordinaires de la pensée, de la
discussion, de la parole, de la communication avec un autre, alors méme que 1’expérience clinique
nous mene a penser que cet Autre est omniprésent de par son absence qui massifie sa présence a
chaque instant de notre vie. Le signifiant qui en dit n’est pas de la raison et de cela, il fait raison
d’avoir a se dire dans toute son ambiguité. Tout comme est irrationnel la sommation au croisement
de I’injonction d’avoir a faire ou a dire ce que 1’on ignore en conscience devoir faire ou dire, dans le

cadre de I’expérience analytique, par exemple.

Dans le champ de la psyché, champ du savoir de la psychanalyse, 1’Autre fait mystere. Il reste une
énigme que I’expérience analytique ne parvient pas a réduire a néant ou méme a réponse qui ne
pourrait étre regue que de 1’Analyste, au nom du transfert de 1’analysant. 1l serait stérile de penser,
sinon a ne seulement relever que de 1’imaginaire, dans un champ ou ce qui échappe fait fondement
théorique et clinique, que le savoir de la psychanalyse ne peut s’avérer rester autre chose qu’une
énigme, 1’énigme du sujet et qui ne peut que porter a la question. D’autant quand il se vét de
I’inconscient et qu’il navigue sur les eaux troubles de I’objet autre, objet a. Parler de 1’objet autre
revient bien slir a mettre en avant la parole en différenciation de ’un qui finira par mettre une
distance a la jouissance dévorante et mortifere voire enfermante de I’autre, la mere. Enigme autour
du sujet et de la fonction phallique. Le petit étre ne peut que se consumer dans le déni de rester
pour sa mere un objet de désir, et ce, d’une satisfaction immédiate en réponse a sa propre
jouissance. L’autre commencerait a prendre forme, a s’exister d’une nécessit¢ d’un temps de
I’éviction de cette mere. Elle jouit de perpétuer son désir désirant sans en connaitre, ni donc vouloir

et/ou pouvoir y mettre fin, créant ainsi une recomposition de son propre manque phallique, a faire

substitution de la réalité de ne rester que dans I’imaginaire.



L’Autre a s’écrire a ou A, justement par cela, continue a faire énigme du et pour le sujet. Si le
premier sort du registre de 1’imaginaire, 1’Autre A serait un autre Autre qui serait sans relation de
territoire avec le premier. L’autre peut commencer a se devenir de 1’un lorsqu’il a été nommé et
ainsi mis en existence dés I’image spéculaire qui fait fonction d’un autre. Cette image néanmoins,
I’exclut encore de la réalité, a le maintenir dans le mysteére de lui-méme en dehors de sa propre
parole. De ne pas savoir se reconnaitre et se nommer lui-méme, il entre néanmoins dans la
dimension du langage a se faire nommer autre dans le miroir par sa mere. C’est, par la nomination
de la mere, la proclamation annonciatrice de cet autre autre qui fait fonction de peére. De cette
fonction, le pére devient progressivement un nouvel autre symbolique a tenir le role de 1’ Autre de la
loi et a pouvoir étre identifi¢ comme le Pére détenteur de la loi de castration, au Nom-du-Pére. Un
Autre symbolique du langage, il accomplit le nouage signifiant-signifié¢ et leur rapport au référent.
Ainsi s’ouvre pour le sujet les portes d’un possible a s’€tre de la différenciation. Dés lors, lui sont
donnés les moyens d’une possible structuration a s’approprier a lui-méme de cette différenciation
sur le chemin de la relation oedipienne. C’est ainsi qu’il va étre mené a se confronter a la relation du
rapport a l’autorité¢ et surtout de la jouissance procédant de la castration. Va ainsi se fonder,
s’organiser le seuil du possible par le langage. Sortant de I’ombre du sujet assujetti, cet autre dans le
miroir fait symbole d’une naissance a I’altérité, avec finalement la reconnaissance par cette
expérience premicere d’un Autre, sa mere, premier lieu du langage, le conduisant vers un Autre, le
Pére qui, deuxiéme lieu du langage, I’arrimera de son dire a s’étre par la loi de la castration, et, par
extension 1’ouvrira aux autres. Du déni de lui, le sujet entre dans le champ d’une possible
acquisition de la possession de son identité propre face au regard de 1’autre dont la mére et son désir

désirant furent les premiers a s’offrir a lui.

Ce premier passage donne a 1’Autre (la mére ici), en tant que lieu, sa premieére demeure localisée
dans I’image, et entraine a la fois le sujet vers I’ Autre qui est le lieu ou la parole fonde la vérité (3).
A se poser comme lieu d’une parole fondatrice d’une part, et de la vérité d’autre part, I’ Autre nous
fait voyager avec la parole dans la dimension de I’autre, mais surtout comme un message venant de
I’Autre sous une forme inversée, ce qui la aussi nous fait voguer sur les flots de mysteres,
d’énigmes et de la dimension de 1’inconscient, structuré comme un langage. De penser s’adresser a
un autre, un semblable, le sujet en réalité vise le grand Autre, in-connu de lui ce qui fait le sujet le
placer dans une position d’absolu et de garantir ce qu’il engage par cette parole. L’énigme de
I’ Autre semble ainsi donc s’asseoir sur une parole pleine ou trompeuse dans 1’apparence mais qui

cacherait un message venant ou revenant de I’Autre qui le situe a I’inverse de 1’énoncé. Dans
4



I’engagement du sujet par la parole, I’énigme fait réponse de 1’engagement de 1’Autre, de cet
engagement qui fait du discours de 1’Autre, ’inconscient, territoire de 1’énigme méme, qui mene a
la lisiére du doute pour le grand nombre, mais qui s’orne de la multitude des possibles a la lumiére

de I’expérience analytique...

(1) Du latin classique aenigma, « parole obscure ou équivoque, énigme », lui-méme du grec «10 aiviypo» ,
ambiguité.

(2) Mon désir est le désir de I’autre.

(3) « L’Autre est le lieu ou la parole fonde la vérité et le pacte qui supplée a I’inexistence du rapport sexuel
en tant que pensable et en tant que le discours ne serait pas réduit a ne partir que du semblant » (Lacan, XX,
103).



