Thierry Piras
Psychanalyste

Lettre «Ecrit el Suvoirys - w25 Fevrier 2074

"L'autre a soi » (Premiére partic)

"Pied a Terre" - Thierry Piras - 2013 -



Etre au monde s'instaure d'une relation a soi et a l'autre que nous allons tenter de cerner par les
concepts de I'étre-lui et de I'étre-par-lui. Etre une partie du monde signifie un étre a coté d’un autre
étre. Il n’est pas vrai que ’homme est un étre a c6té du monde. Un étre-au-monde est un étre aupres
du monde, et un étre dans le monde est un €tre a c6té d’un autre €tre. Il semble ainsi difficile, voire
impossible, de situer I'homme dans un ailleurs au monde et par une extension de sens dans un
ailleurs a l'autre. S'identifier, et ce avant de se constituer dans sa relation a I'extérieur suppose une
appréhension de ce qui fait son ipséité. Cette mémeté a soi ne peut se mettre en place que dans une
logique de l'altérité et par conséquent d'une présence au monde. Ce terme d'autre n'est pas sans
poser questionnement par sa diversit¢ des nominations, tantot adjectif, tantét pronom indéfini et
tantot substantif. Sa présence dans la langue, par sa diversité et sa spécificité de sens en fait, comme
I'étre, un mode opératoire de I'identification du sujet parlant. L'autre ou les autres de par leur
fonction sont des faits et des effets de langue. La langue que je parle n'est d'ailleurs pas mienne, elle
est celle de 'autre. De cet autre qui me préceéde et aupres de qui je la découvre et 1'a prend, comme
un bout de cette mere pour qui sonne le glas du désir. Mais cette langue est autre par le simple fait
qu'elle dit 'autre que moi, de par méme son emploi. Je parle pour te parler; je parle pour en obtenir
quelque chose de l'autre et de ces autres a moi. Cet effet de langue, s'il introduit ce mot ou ces mots
autre, ne peut s'inscrire que dans la manifestation de 1'étre. De I'étre de moi ou a moi, et de I'étre de

cet autre que moi, dont il ne peut y avoir confusion, sauf en terme de désir.

Devenir soi-méme ne consiste pas dans 1’identité d’un je, mais précisément dans I’étre qu’on est
déja. On a a étre I’étre qu’on est déja, a savoir que 1’étre-avec-autrui est une possibilité déja 1a qu’on
a a étre, et I’absence de communication a autrui se fonde sur la possibilité de la communication a
autrui. L'autre s'instaure comme fait de langue a n'exister que du seul fait d'altérité. Je ne suis autre
que l'autre a moi. Mais je puis aussi devenir autre, au sens non de devenir cet autre extérieur a moi,
mais ou le terme autre qualifie la nature d'une différenciation. Devenir autre sans pour autant
devenir un autre, un autre étre, au sens d'un autre individu. Dans ce changement qui fait miroir a
I'illusion d'une modification profonde, ce qui est de I'étre ne peut se voir ni modifier ni transformer.
Ce qui alors peut nous mener & nous questionner sur ce qui serait d'une variation de 1'étre a la
rencontre de l'autre. Mais existe-t-il une situation, un temps ou le monde et le temps de 'autre ne
soient pas existant pour 'homme et par conséquent pour ce qui de 1'étre? L'acte de langue fait acte
de présence au monde et par conséquent a ce qui est de l'autre, dans l'altérité et dans la spécialité
méme de l'ipséité. Le "je suis au monde", parle la langue de 'autre, la seule qui existe. D'une langue

de l'autre ou a l'autre, par le jeu fantasmatique de la demande et du désir. Ce quasi-monolinguisme,

2



ma langue n'est pas mienne, elle n'est que celle de l'autre ; tout comme pour lui d'ailleurs, ot quand
il parle, je suis son autre. Ainsi, si I'étre est spécifique a chaque homme et fait la nature d'une ipséité
universelle, la notion d'autre est commune sans pour autant étre méme. Alors si l'autre n'est pas
l'autre, de qui ou de quoi parle-t-on? Le comprendre n’est pas comprendre quelque chose qui est 1a,
lequel on aurait compris, dont on dit qu’on I’a compris, mais est toujours un comprendre du monde
lui-méme, de 1’étre et de I’existence eux-mémes. La compréhension est compréhension de 1’étre,
c’est-a-dire que nous sommes toujours déja dans une compréhension de 1’étre. Mais d'une
compréhension qui ne fait qu'effleurage au savoir, pour poser l'invitation a la limite, celle de
l'absolu. Si je ne peux sortir de 'autre, au sens d'en €tre en relation, en rapport, alors quand je parle
de "autre", je ne fais que parler de moi. Non plus seulement que mon fondement soit conditionné,
comme étre au monde, par le champ des liens qui m'unissent a ce qui est de 'autre, mais par I'état de
faire exister l'autre par cette expression de langue. De son co6té, l'individu différent de moi n'est

donc autre que pour un autre que lui-méme.

Il n'y a donc d'autre que par effet de langage a l'altérité. Ce que je suis maintenant change-t-il avec
I'autre? Et de cet autre a considérer dans sa réalité, non d'étre au monde, mais d'étre a moi. Comme
il n'y a semble-t-il d'autre que pour l'autre, et non comme une vérit¢ absolue. C'est par le
positionnement a I'étre qu'il convient de cerner la vérité de l'altérité. L'étre-lui et 1'étre-par-lui, de
par la référence a ce pronom, marque la trace d'une tentative d'extériorisation a soi. Il ne s'agit plus
de tracer la ligne de fonctionnement en je et autre ou soi et autre, mais de poser comment la
tentative d'appréhender 1'étre, marquée par la volonté d'un dépassement de l'ipséité et de l'altérité. Si
I'étre-lui semble faire parler 1'étre, comme apostrophe a un identifiable de I'Homme, 1'étre-par-lui
entoure la référence induite a un autre étre, a un individu différent. Si I'autre que moi fait existence
comme é&tre au monde spécifique par son ipsé€ité, le substantif autre ne renvoie en fait qu'a une
somme d'états du langage dit ou indicible de la part du locuteur. Si l'autre formel appartient
uniquement a un fait de langage matérialisant 1a le fait d'altérité, 'autre individu, l'autre étre ne peut
que faire existence dans la relation. Cet autre au monde se traduit par 1'expression de 1'étre-par-lui.
Comme un autre étre-lui s'installant dans le regard de saisine d'un autre étre-lui, et ainsi de suite. Le
je, peut se dire par 1'étre-lui, dans une direction vers un méme, non comme lui, mais méme a lui.
L'étre-par-lui instaure cette orientation de sens a la relation entre deux étres. Un étre-lui puis un
étre-lui et encore n+n étre-lui, instaurent cette chaine qui matérialise ce qui est de I'Homme. Si ce
concept d'autre ne nous en dit en fin de compte que du je ou du soi, il en traduit alors la pertinence

de la vérité-au-monde, qu'est le couple ipséité/altérité. Si autrui est le moi qui n'est pas moi, l'autre

3



est bien la boucle de moi a moi. Comme étre-au-monde, l'autre comme sujet du langage s'inscrit
dans un temps double, celui de 1'étre-lui et celui de 1'étre-par-lui. C'est le temps du je pour soi et le
temps du je au monde, tout en sachant que le premier est de toute facon contenu dans le second.
L'autre a soi inscrit la logique d'un discours aux marges d'un absurde que 1'inconscient, du refoulé et
de refoulement ne saurait renier. Mais le pourrait-il d'ailleurs, sauf a lui préter une intention
métaphysique? Dis Monsieur l'analyste, que fait-on de l'autre dans l'expérience analytique? Ce qui
pourrait étre un fait de l'autre, n'est qu'un fait de langage, le taire dans les mots dits. A moins qu'ils
ne s'agissent des maudits, de tous ces manques et absences qui construisent la structure psychique
de I'individu confronté a ses autres. Taire 'autre pour I'analysant, c'est certainement redonner sens a
la place de ce qui fait absence a toute nomination de relation entre son je et tous les je qui
l'entourent et le captent dans le champ du désir. Bien entendu, il sait et il ne s'en prive pas d'égrener
la litanie de tous ses autres a lui. Mais quand il fait nomination, sans d'ailleurs la poser comme telle,
de toute altérité, ce n'est en réalité que pour tenter de masquer que ces autres a lui ne sont en fait
rien de plus que ses autres, nés de chaines de représentations, de frustrations, d'impossible a en
savoir de ces discours. Alors, la mere, le pere ou tout substitut n'incarnent plus la fonction substantif
pour l'autre, mais font littéralement office d'attribut a un qualifiant manquant, 1'étre. Non plus
seulement dans une digne suite métaphysique, mais dans l'ancrage a une vérité de l'essentiel a
I'homme. Si l'enfer, c'est les autres ( Huis clos de JP Sartre), I'expression autres, serait a prendre ici
comme l'expression de tous ces absents au moi qui affectent I'analysant. Il n'est plus question de
l'autre comme entité autre au sujet, mais comme autre au sens de non directement accessible au
conscient. Il n'est bien entendu pas question de faire dire de la psychanalyse a Sartre. Toute fois,
cette expression est passée dans le langage courant, comme pour épargner l'individu d'une véritable
inflexion a une quéte de ses fondamentaux, en le dirigeant vers une tentative de libération grace a
une "altération" du champ d'application de l'autre. Ainsi, l'autre ne parle pas des individus qui
l'entourent, mais de sa fonction logique a la représentation, et au désir. L'autre a soi ne parle pas, et
cette absence est masquée le plus souvent par cette premicre identification qu'est la carence en mots
et langages de ceux extérieurs au moi, dans l'espace d'un étre-au-monde. Ce ne sont pas tant, les
paroles absentes de la mere ou du pere qui menent I'analysant a 'appropriation de son histoire, que
le sens qu'il peut donner a cette absence méme. L'autre auquel il se confronte, est a la fois l'autre-en-
lui et l'autre-par-lui. L'autre-lui fait distance a 1'étre-lui pour une meilleure maitrise tout comme
l'autre-par-lui intégrerait la reconnaissance de I’étre-par-lui. Dans cette invitation a un acte de
penser, tant sur I'étre que sur 1’autre, il est question d’une non focalisation sur I’individu de chair et

méme de sens. Le questionnement se transporte sur ce qui fait essentiel a I’individu, d’une tentative
4



de généralisation pour un retour ensuite a toute ipséité spécifique. Si I’étre et I’autre ne semblent
pas faire acte du au-monde, en recherchant une relative distance au sujet vivant (toute improbable
d’ailleurs), ils concourent a un au-dela des mécaniques physiologiques et psychologiques. Ce que
nous nommons de I’Homme fait logique a une accroche du sujet par ce qui fait manque, absence et

par conséquent ne peut qu’interpeller le psychanalyste...

Au sein d’une praxis psychanalytique, construire un regard sur I’étre et sur cet autre si proche, c’est
favoriser une certaine lucidité quant a ce qui se joue pour I’individu dans le champ méme du « étre
au monde ». La lecture de ce qui fait symptdme ne s’obscurcit plus alors du trouble apparent, mais
organise une nouvelle sémantique a I’Homme. Pour le consultant, il ne s’agit plus de découvrir ce
qui va ou ne va pas pour lui, mais bien de ce qu’il est dans tous ses manques a son lui. L’absence et
le manque au langage, décelé dans le magister de la libre association, vont dévoiler progressivement
les arcanes des fondements a I’Homme. S’il ne s’agit pas d’une distanciation a la psychanalyse
classique, il en est toute fois d’une volonté a un éclairage ontologique, qui ne peut que favoriser
I’¢largissement du fait d’appropriation du « douloureux ». D’une lecture du douloureux, comme
identification du rapport de 1’individu a son trouble dans son fonctionnement d’étre au monde. La
douleur, tant physique, qu'émotionnelle donnent a entendre de l'histoire composée ou décomposée
de l'individu. Mais le douloureux introduit a une dimension plus spécifique de l'analysant, plus
seulement comme sujet, mais sujet de son je et de l'autre a soi. Le travail analytique se porterait
alors sous le tenant de l'inconscient et de 1'étre. L’étre, qui sans appartenir directement ni au

conscient ni a l'inconscient, fonde ces deux réels, par sa vérité au langage.



