Thierry Piras
Psychanalyste

Letre «Ecrit el Savoiry - w 25— Mars 2074

« L'autre a soi » (Suite)

R ———— e ————

«Les autres» - T. Piras - 2014



La rencontre avec le processus de négation nous ameéne a considérer,
faisant suite a Platon, le dépassement de la contradiction pour
I'affirmation du concept de différence. L'acte de négation ne pose en fait
gu’une apparence de forme a la loi logique de vérité. Prenons un exemple
classique celui d'une rose rouge, avec laquelle il est semble-t-il possible de
poser que cette rose énoncée n’est pas jaune. La formulation négative
pourrait s'énoncer de la sorte, la rose rouge n’est pas jaune, mais tout
autant, non blanche, non d’une autre couleur que le rouge constaté. Il
s’agit d’'un acte d’observation visuelle directe, dans lequel le constat porte
sur ce double état, une rose et la couleur rouge. Il peut s’agir aussi d’'une
représentation cognitive, qui tend a faire appel a cette image spécifique.
Quel que soit le mode d’appropriation de Il‘objet d’observation, nous
sommes en présence de plusieurs négations, une rose, plutét qu’une autre
fleur et le rouge plutét qu’une autre couleur. Ainsi le processus de
négation, qui pose une logique de vérité, n‘en appel en fait qu’au concept
d’autre. A moins de prendre en compte, ce qui n’est pas vrai, qu'il n’existe
qu’une seule fleur, le rose et une seule couleur, le rouge. Ce constat ou
cette idée de rose rouge introduit la mécanique de différence a l'autre, en
fait a tous les autres. Ni la nature de I'objet rose ou fleur ni celle de I'objet
rouge ou couleur ne sont mises en cause, en terme d‘impossibilité, de
non-existence par cet identifiant spécifique qu’est la rose rouge.

La négation ne rend pas caduque toute existence d’autre plante, d’autre
couleur, et d’autres agencements fleur-couleur, mais pose ce qui est pour
I'objet soumis a I'observation et a I'acte de penser. L'étre de la rose rouge,
est a la fois autre a tous autres objets aprés de qualités spécifique, et
aussi méme quant a la nature méme de I'étre. L'étre de la rose, I'étre de
la couleur et I'étre de cet appareillage, qu’est la rose rouge. Il y a a la fois
plusieurs étres et pourtant il s’agit toujours de I’étre sans que cela ne soit
le méme, ni d’ailleurs l'autre. Dans cet espace, I'étre et I'autre ne parlent
pas tant d’'un objet en particulier que de ce qui est fait langage. Revenons
a la rose rouge ou de n‘importe qu’elle autre couleur, pour spécifier que

cette rose, c’elle dont je parle, nonobstant sa réalité physique, n‘est qu’un



produit langagier du moi et pose a considérer l'altérité d’'une autre rose
rouge, posée elle par un autre moi que moi, par un autre observateur par
exemple. S'il s’agit bien d'une méme rose rouge qui fait objet d’acte de
penser de deux objets-individus, elle ne peut étre qu’autre, au nom d’une
spécificité du méme a chaque moi.

Si nous considérons maintenant la célébre affirmation de Parmenides :
"L'étre est, le non-étre n'est pas", le constat de contradiction apparente
ne peut que s’effacer a I'aune de celui de différence. Le non-étre n’est
pas |'impossibilité ou le contraire, ou encore la forclusion de I'étre, mais
reléeve de cet acte de penser d’'un objet autre. Si le non-étre fait déja
existence par ce fait de langage, acceptons de poser qu’il ne parle pas
des étres, mais de l'autre et certainement ainsi de ce qui serait d'autre
étres. L'opérateur "non" accolé a étre par le signal du tiret, n‘annule pas
cet identifiant qu’est I'étre, mais organise la translation a une altérité au
cceur du mécanisme de penser. Penser, non un deuxieme étre, mais un
autre étre et pourquoi pas un étre autre, par ce concept de |'‘étre de
I'autre, tel semble [l'invitation a une relecture de Parmenides. L'étre de
I'autre n‘existe en somme de la considération que l'autre n’est autre que
pour moi. Si l'altérité installe la limite a l'ipséité, elle n‘en pose pas
moins la détermination du méme a ne considérer ce qui est au monde
gque comme sa propre énonciation de ce qui le fonde comme méme. Le
gquanteur "moi" semble peut-étre plus démonstratif de cette logique
d’un nouvel universalisme et terme obsédant a la raison, il n'y a que du
moi pour moi. Il ne s’agit pas d’une négation, au sens de forclusion de
tout ce qui ne serait pas du moi, mais d’'une hypothése que le moi
s’'appréhende de lui dans sa relation au monde. L'observation, souvent
parée d'une vertu de vérité, met en évidence une multiplicité et une
spécificité des objets, a la fois sources et buts, du moins quand il s’agit
de I'homme. Il observe dirions-nous, un autre homme, qui s’installe
dans une réalité objective d’existence spécifiqgue a l'altérité, a la
différence. Mais cet homme observé (et que dire si nous utilisions les

concepts d’amour ou de haine) l'est par un autre que lui,



spécifiguement différent, du moins dans son existence et son essence.
Mais non dans son état d’'étre, d’étre a lui ou d’étre-lui. Si I'observé peut
étre nommé d‘un intangible de la science, au sens d'une vérité
mesurable, il est existant de par son humanité, il n‘en est pas moins la
surface réfléchissante du moi de l'autre, l'observateur. Celui-ci voit-il
l'autre de la science, la certaine réalité scientifique, ou bien est-il
interpelé principalement par ce que le moi lui pose a faire de l'autre,
une création mentale, une somme de représentations?

La psychanalyse a mis en évidence ce que l'autre que soi était en fait
un autre a soi; support de désir et de jouissance. Si le désir est le désir
de l'autre, ce n’est pas tant l'autre comme individu différent, mais
I'autre comme expression de l'ipséité. L'individu est chahuté, et c’est le
moins que |'on puisse dire, non pas par l'autre comme tel différent de
lui, mais ce qu'il peut étre autre a son étre. Pas comme un autre étre,
mais comme une nouvelle expression de I'étre au travers d’'une altérité
ne jouant que la partition du méme. Qu'importe la couleur du désir de
I'autre @ mon encontre, c’est davantage le fantasme et le désir de ce
qu’'il devrait étre, non par lui et pour lui, mais pour moi et de moi.
L'autre fait résonance au méme, car seul le méme est véritablement,
alors que l'autre n’est que de ne pas étre ; ce qui n‘en fait toujours
gu’un-au-méme. Si l'autre n’est autre que pour moi, il ne peut étre
gu’un non-moi. Tout en ne cessant pas d’incarner I'étre-lui, du moins
quand il est par lui et pour lui.

Poursuivons, pour |'autre, c’est I'autre et donc le non-moi du moi qui est
non moi. L'autre peut étre considéré comme non-autre, non moi et
pourtant moi; ou ce dernier moi est ce qui fait Je a Iui. Il semblerait
ainsi que le concept d’autre existe, quand un individu A considére un
objet différent de lui, un objet ©. Mais le seul fait de le considérer et
sans appréciation éthique ou morale, n‘en fait plus totalement de
I'altérité, mais extension de son ipséité, et ce par le langage. Celui-ci
donne vie au concept d‘autre, par le mot et la sémantique, mais en

ouvre encore plus la voie a la rencontre du méme, donc a terme de



I’étre. Parler de l'autre, c’est faire expression de |'étre, sans que
guelque chose qui puisse étre dénommé étre soit énoncé. L'absence
faisant alors qualification d‘un existant. De nouveau, laissons les
questions se dérouler:

Qu’est-ce que l'autre pour cet autre que je ne suis pas?

Ne suis-je autre que pour un autre?

Puis-je étre autre pour moi?

A I'évidence I'autre pour cet autre, ne pourrait &tre que moi; en faisant
oubli de la derniére séquence, le que je ne suis pas. Ce que je ne suis
pas, c’est autre pour moi, tout en I'étant, de l'autre, pour cet autre qui
justement se prend a considérer cette altérité du concept d’autrui. Ainsi
I'autre pour l'autre, c’est la méme raisonnante que dans un regard
d'ipséité, c’est moi. Il y a semble-t-il du moi dans |'appropriation de
toute altérité par le champ du langage et de la détermination a la prise
en compte d’un étre a étre au monde. Prenant place dans cet acte du
penser de l'autre, le "je ne suis pas", ne semble plus tout a fait intégrer
la logique. Pour l'autre qui parle, faisant ainsi corps a l'existence de
I'autre, le "je suis" de l'un fait projection au "je suis" de l'autre. A
nouveau force de constater que les quanteurs de la différence, moi,
autre, n’appartiennent en fait qu’a une mise en forme de |'étre au
monde. Se considérer dans |I'étre au monde méne a poser |'apparente
différence du moi et de l'autre. Différence, si l'intégration du non-un
représente la norme d’appropriation du réel. Ce non-un représente ce
qui est, sauf a présenter des troubles psychiques graves qui altéreraient
la connaissance et la reconnaissance de |'autre. Se représenter comme
unique, comme le seul, tendrait méme a en effacer le sens logique, de
ce un, de ce l'autre et aussi d’ailleurs du concept d’unicité. Les névroses
et aussi les psychoses manifestent par I'expression des symptomes, la
complexité a la relation a soi dans la relation a l'autre. Le stade du
miroir a montrer combien la maturation du Je, dépendait de l'intégration
de l'autre. Le trouble au moi et a I'autre ne peut s’entendre que comme

des altérations aux concepts du méme et de l'altérité. L'altération aux



concepts, n’est pas ici la forme d’un trouble faisant symptéme, mais la
nomination d’'un manque a ce qui reléve, il faut bien le reconnaitre ici,
de I'étre. Je ne nie pas l'extréme difficulté a toute réintroduction de
I’étre dans le champ de la psychanalyse, notamment de cette
impossibilité a le cerner. Mais tout autant d‘ailleurs que le sont, et le
refoulement et I'inconscient. Il pourrait étre nécessaire de s’interroger
sur le mode opératoire a toute saisine de I|'étre, dans l'approche
analytique. Le chemin défriché du langage nous fournit matiere a
positionnement, par ce qui se pose comme justification méme du
langage. A faire avec la relation du un multiple, de cet différence entre
les composants de I'humanité, et ce sans que le choix de lI'un ne fasse
négation d’'un autre un. Les hommes en sont venus a l'articulation du
langage, certes pour communiquer, pour demander, pour exprimer, pour
obtenir, pour s’associer ou s’‘oppose, mais surtout pour traduire, avec
I'autre considere par le langage, I'impossibilité a cerner ce qui de I'étre.
L'étre au monde introduit les concepts et d’ipséité et d’altérité. D'ailleurs
dans le discours analytique, les termes de moi et d’autre sont au coeur
d'une théorie déclinée en plusieurs variables.

Les concepts mis en ceuvre par Lacan, de sujet de l'inconscient et de
grand Autre, ont permis une distanciation avec la seule identification de
sujet existant pour ceux de signifiant, de jouissance, de Nom-du-Pere,
qui sont autant d’invitations au regard sur le langage. L'hypothése d’une
ontologie, partenaire de l'acte de penser dans l'expérience analytique,
nous conduira a tenter de cerner les zones d’‘ombres du langage,
comme expression, de ce qui est, de ce qui n’est pas. Pour |'analysant
qui s’engage sur le chemin de |'exploration, les jalons ne sont plus le
bien-étre ou le mal-étre, mais ce qui fait absence au langage dans son

existence d’étre au monde.



