Cercle
En-Passe analytique
-L'Ecole

Recueil d’articles (2009)

La libido de 1'un est du fait de la jouissance de I'autre

Le développement de la libido étant inhérent a celui de la sexualité, et du fait du rapport intrinséque
des la naissance, de I'enfant a la mére, va déja se jouer un rapport fusionnel de la meére vers I'enfant.
L'enfant va vivre sa premicre jouissance dans la découverte d'une satisfaction extraordinaire qu'est
le nourrissement physique, du contact avec le sein maternel et de ce grand autre qu'est la mere.

De ce premier nourrissement plein et total (lere goulée) va s’activer les mécanismes de manque,
d’abandon, de plaisir et déplaisir qui vont imprimer et le marquer (dans sa psyché) de ce désir
absolu de la recherche d'un paradis perdu surtout si le Pére ne se pose pas, en terme de poseur de loi
et de limite (castration). Si la mere se nourrit du désir désirant de son enfant et se prend pour la
Mere nourriciére, elle prend le risque d'en oublier son enfant pour ce qu'il est, une personne en
devenir et elle de s’oublier en tant que femme et jouissant de son enfant qui devient son phallus (en
substitution d'un manque a elle-méme a étre dans sa dimension de femme.) Préférant jouir de son
statut de mere qui est absolu plutét que vivre un statut de femme qui la priverait d'une jouissance a
l'objet « retrouvé « et qui lui semblerait étre le meilleur moyen de se faire exister, croit-elle...

Pour sortir de ce nceud d' indifférenciation meére/enfant, de cet enfermement tant pour l'enfant que
pour la meére, par I'homme et la loi du pére, l'enfant et la mére devront « subir » la limite de cette
jouissance par l'opération de différente castration et notamment celle de I' interdit de 1' inceste
nommé du complexe d' Oedipe. L'homme ayant pour fonction et pour attribution « la jouissance
d'une femme en tant que le possédant d'une femelle, il lui semble naturel d'exercer un désir qui
signe une libido en attente de satisfaction sexuelle génitalisée.

S'il ne semble pas étre dans les attributs d'une femme d'avoir le pénis et qu'elle ne vivra jamais cette
peur de la castration du pénis comme c'est le cas chez garcon jusqu'a la fin du complexe d’cedipe,
elle signera son manque par le désir d'un vouloir d'enfant qui sera le phallus de substitution d'un
manque en identification d'elle-méme.

Ce qui n'est pas vécu de la méme facon chez le gar¢on qui sortira du complexe d’(Edipe en
identification au pére, autre que lui, et qui aura aussi la possibilité¢ de conquérir la femelle, posséder
une femme; la fille quand a elle, ne peut jamais vraiment en sortir de ce manque a phallus (surtout
si la mére prenant son enfant fille pour son phallus, objet de son manque a étre femme) cette enfant
fille restant en jouissance de la jouissance de sa mere.

L'enfant fille pourra sortir de cet enfermement par la loi du pére qui «posera » la loi de castration et
de la meére sur son enfant et de I'enfant sur sa mere (qui est identique chez I'enfant gargon).

A la différence qu'il semble important que la mére accepte d'étre en dépossession d'une jouissance
phallique pour étre la femme de son homme désirant satisfaire a une libido dans un rapport avec



l'autre. Ce qui laissera place a l'enfant fille vers une facilitation a 1'objet autre et vers une ouverture
au Je.

« A n'en plus boucler»

Si au commencement de la libido semble se trouver a s'étre de la différenciation, que se soit celle de
sexe ou de l'autre, il semble bien que le déterminisme de la phase en jouissance maternelle se laisse
a un aller temporel. La lente maturation, tout comme le pénible périple vers l'appropriation d'une
libido canalisée dans une sexualité instaurée de la génitalisation, se marque d'une essentialité qui ne
peut s'accomplir que du fait de la castration, et ce dans ce qu'elle se posséde a cceur d'un symbolique
marqué.

Dans ce un qui se tourne vers un autre, au sens de l'autre a lui et en lui, tout en étant ce qui se reste
d'une signifiance archaique, il est de trouver de l'unicité, et ce qu'elle soit du fait homme ou du fait
femme. Quel que soit I'hnomme ou bien encore la femme, il est et demeure en symbolique 1'un, au
titre de ce que nous posons comme l'un dans ce concept « de l'autre de I'un ». L'autre de I'un, en
installant une fonction, qui semble s'assembler au déterminisme, confirme et affirme le poids de cet
acte, qui vivre l'un par son attirance pour l'autre. En quelque sorte, comme lors de la premiere
jouissance primordiale, ou 1'un, a savoir l'enfant, devenu enfant -phallus sous les coups de butoir du
désir désirant de l'autre, ici la mere, recoit d'elle, le nourrissement, tant en sein, qu'en jouissance
phallique, qui au demeurant 1'installe dans une véritable trace mnésique de subordination. La mére,
a la fois le premier autre a lui, installe aussi la dimension de 1'objet perdu, en ce sens ou cette
rencontre en jouissance et unique, et ou cette singularité de la toute premicére fois, est et ne peut étre
qu'unique et germe de dépossession et de désir de reproduction, donc d'axialisation névrotique.
Mais dans ce schéme mere-enfant, I'enfant n'est pas encore en posture d'inscrire en son psychisme
le concept de 1'autre et de ce fait, celui plus identitaire de 1'un. C'est par la mise en distanciation du
désir désirant de la meére, par le contrdle de sa jouissance que I'enfant peut batir le concept de 1'autre
et ensuite celui d'objet autre. La symbolisation s'effective, orchestrée par le Nom- du-Pére distille
dans l'alambique du gynécée de la castration, tant vers la meére pour la mener un retour en femme et
tant vers l'enfant pour le faire naitre a la dimension de l'autre, donc a celle de 1'un, a savoir son
identité, en lieu et place de son statut — enfant de la Mére, au sens d'enfant phallus.

L'ouverture progressive a la dimension de l'autre qui trouvera place de force dans I'écriture d'une
libido désenclavée de la mere, et ce méme pour le gargon, homme a s'en devenir avec la période
cedipienne, s'instaure de la destination en rupture du sujet « un ». Avec 1'émasculation de la toute-
puissance réductrice de la mere, la castration ouvre l'entre- un et autre, a savoir la capacité de
I'enfant a se projeter, ou du moins son désir sur ou envers le désir d'un autre que lui. La période
cedipienne scénarise l'espace de la propulsion de la pulsion, et ce méme sous la forme d'affres, qui
peuvent en quelque sorte accomplir leur destin, a savoir la libération. Mais d'une libération, du
moins pour ce qui échappe a la censure du refoulement, bien au dela de la tension. D'une libération
du manque a incarner l'un, du fait de l'absence de l'autre. Certes l'autre existe, dans une réalité
objectivable, mais il s'existe ou se sexise avec la nomination de la castration qui rétablit I'espace
normé de la parole dans le flux incontrélable de I'émergence de ce qui phallisise.

Si la libido de 1'un devenu comme telle, sous 1'émergence de l'autre et de 1'objet autre, s'amene a la
structuration de la dimension de 1'étre, c'est certainement a voir, ou a rendre a voir, que la jouissance
en l'autre qui s'accroche a celle de 1'un ne s'appareillera que dans un moins en moins. D'autant plus,
comme une homéostasie inégalitaire, qui ferrait du complexe cedipien le sommet d'un pic dont la
véritable protubérance n'en serait qu'en moins, le reliquat névrotique d'une jouissance maternelle
d'un phallus éternel perdu.



L'insigne de la clinique analytique, comme révélateur des protubérances phallico-jouissives des «
restes » maternels, se nomme a l'aulne de cette nouvelle en-jouissance, la parole.

« L'autre de I'un, ou la castration qui rattrape la jouissance »

Le couple meére-enfant qui s'installe dans I'expérience de la jouissance phallique, en ce qu'elle
soumet la femme & un rejoué pervers d'une structuration psychique en passé, distille le venin du
confusionnisme. Ce qui est, sans étre nommé de la confusion, s'appartient pourtant a I'espece d'un
pulsionnel en action. L'enfant en ce qu'il est en devenir d'un -étre le phallus- pour la femme-meére
qui se compense de sa carence a la possession tout comme a la dépossession de toute identité
phallique, est maintenu dans le carcan de sa « dévoreuse ». Il est devenu la manifestation, tout
comme le témoin d'ailleurs, de la jouissance de la mere, a laquelle il doit les lettres de survie, et en
¢changes de ce quoi, il recoit cette maternance qui de le nourrir se nourrit de son désir désirant.
Cette alliance-fusion met en avant, pour I'enfant et aussi pour la meére, a une moindre mesure, sauf a
rappeler ce qui fut de son antériorité, ce que sera ensuite, par la force de l'espace temporel, le
premier objet de jouissance. La mere devient donc ce premier objet d'une jouissance découverte,
mais imposée ; mais c'est aussi le manque, ce qui fait nomination en « objet perdu », qui instaure la
premicre tentative de mise bas de I'objet autre.

La mére est en devenir d'un étre -l'autre de 1'un-, si plusieurs assertions se trouvent en considération.
Au deca de son statut de mere, c'est 1'identité, 1i¢ au genre humain, a savoir, le substantif femme qui
la fonde, dans sa plus ou moins prise en compte de sa libération de sa jouissance phallique. Comme
la femme n'est en somme pas toute mere, elle peut, du moins théoriquement, s'émanciper a la toute-
puissance du vouloir avoir le phallus en rejoignant son véritable constitutif, a savoir son coté
femme. Et pour s'en suivre de la Genése, a c6té de I'homme, si elle fut crée d'un nom la qualifiant
de femme et non de meére, elle revenir a celui qui la fonde en réel, a a savoir I'homme. D'une
fondation au réel de la relation a une libido déphallisisée, qui exclue 'homme au profit de 1'enfant,
pour une libido-sexualité qui réintroduit, cette fois le pénis au profit du phallus. En quelque sorte
d'une victoire d'un réel, sur un symbolique, dans ce cas instigation d'une chaine de confusions en
cascade. Le retour de 'homme, en sa qualit¢ de conjoint de la mere s'appareillant a elle d'un
nouveau qui se dit et s'accomplit en acte, de sexualité ou du moins dans un premier temps, de désir
du pénis, donc d'un autre a elle-méme. Le retour a I'homme fait barrage au retour au phallus, en
redonnant primauté a I'identité plutot qu'au statut — a la femme plutot qu'a la mere.

Ce retour a I'nomme comme expression du male qui fait émerger la femme-femelle, instaure la
dimension du faire renforcé le réle symbolique de I'homme face a son enfant dans son statut de
pere, mais surtout dans son role symbolique du Pére. Bien entendu, ou le Pére s'en tend en tant que
tel ; et ou la dimension de castrateur s'est introduite, tant dans sa pensée réflexive, que dans son
action. Ce Pére, commandeur de la Loi d'interdit de l'inceste, se vit en action de castration, car il se
congoit, lui-méme, comme « le grand un de l'autre ».

En posant, tant pour la mére que pour I'enfant, la castration, qui instaure la scission du couple «
grand un » (mére+ enfant ou femme + jouissance phallique), 'homme incarnant le Pére introduit la
dimension de 1'autre, ainsi que la fonction quasi régalienne de « 1'un de 1'autre ». En coupure de la
jouissance de la meére, en apprentissage (autant que I'on puisse parler d'apprentissage pour ce qui
reléve du champ de l'inconscient), 1'enfant castré de la mére et de lui, en ce sens d'un lui peut-étre
par encore a Je, s'entrouvre au monde de la différenciation et de 1'objet autre. Ainsi, serait loisible de
nommer l'objet autre, dans ses premieres intégrations chez l'enfant, d'une nomination qui se poserait
sur la perte de I'objet premier, mais surtout sur le premier confinement de la jouissance. Confiner a
demeurer dans sa symbolique, en la jouissance maternelle et non plus en totalisance de toute
jouissance a venir.



De la nécessaire extrudation de la parole qui fait symptome

L'exploration analytique se pose dans un espace chaotique, celui d'une parole qui ne se sait pas
s'entendre, comme un dire en inconscient. L'importance qu'un sujet qui parle donne a une somme de
valeurs, de référents, nous trace la lisibilité a mettre en ceuvre sur ses paroles qui s'implémentent au
registre du psychoaffectif.

Soyons clair, telle pourrait étre I'invitation de l'analyste a l'extrusion des surfaces en dires directes
que pose l'analysé ; confronté qu'il est a ce qui lui semble étre son besoin impérieux de tracer ce qui
fait sens pour lui. Si nous prenons le cas d'une parole sur les valeurs qui semblent le constituer, ou
bien encore le limiter, ou bien aussi sur 1'éternelle interrogation, quant a sa place dans un quantum
temps-affect, nous parvenons a ce qui fait sens en matiere d'histoire psychique, et ce au détour d'une
traversée temporelle.

La locution : « I'idéal de soi », qui résonne d'une interrogation personnelle, d'une attente normative
quant a ce qui sera en nécessité d'étre, nous plonge dans l'indispensable et impérieuse nécessité a la
traversée du désert de la seule et non unaire parole immédiate. En cela ou celui qui s'installe dans sa
parole, se parle, et ce méme dans le silence de son identification, en terme et non en raison de ce qui
s'est inscrit pour lui a I'échappement en refoulement. Ou comment I'analyste trace la ligne de
démarcation, entre la parole de son analysé et la parole analytique, qui elle se répond et se répand
en ce qui occasionna dans le jadis puéril, de ce chaos instaurateur, des délices refoulés.

Si le discours de l'analysé s'enferme de ce qui pourrait étre percu comme d'un relent psycho-
affectif, par toute autre que celui qui se tend dans I'espace conceptuel de la chose analytique,
I'analyste n'en percoit que les soubresauts des résistances instauratrices de leurres, donc de
symptdmes en parlance. Il ne dénie pas la parole ce lui ou celle qui dit du symptdme, mais il ne s'en
laisse pas uniquement parler d'une parole qui mortifierait la nécessaire levée de l'immunité
inconsciente. L'espace de la cure analytique n'est pas le salon ou I'on cause, mais le salon d'ou 1'on
ose. Lui, I'analyste, s'autorisant a oser flotter dans son écoute pour ne pas de laisser comme prendre
au piege des sirenes des fluctuations en quéte de normalisation. Et ce pour s'y mater a
l'identification, de ce qui au-dela de ce qu'il voit comme parole symptome, faire sens du déficit a la
reconnaissance de I'histoire psychique.

D'un discours qui semblerait occuper l'analysé, qui s'occupe de ce qu'il dit et ce qu'il ressent,
comme force unique de ce qui pourrait €tre a lui. L'analyse tend a rompre le charme de la
tranquillité¢ du discours émotionnel ou affectif, pour s'appareiller a l'instauration d'une autre sceéne,
et méme, ou surtout si elle s'en vient a faire incongruité avec le climat posé par l'analysant.

La trame de l'art analytique s'étaye de l'identification de certains mots, ou plus exactement de
certains mots faisant saillance comme signifiants. Dans le cas qui semble le ndtre, la juxtaposition
de « choix « et « f aire un » instaure une rupture quant a la conceptualisation de la psychanalyse, qui
informe que ce qui ressort du choix, des comportements sont en fait du ressort d'une dépossession
du conscient. Ainsi a l'apparence des décisions, en premiére lecture, de surface, émanante d'une
potentialité d'un sujet pouvant agir, I'inconscient déplace vers un sujet s'agissant dans l'ignorance de
l'acte et de son origine.

La mise en mots du déplacement opéré au cours de I'histoire psychique, ou plus exactement de sa
proto histoire libidinale, améne 1'analyste a positionner l'analysé en dehors de sa seule et unique
défense symptomatique. Il n'y a pas préférence de niveau d'interpellation, mais instauration de la
levée de la toute-puissance du ressenti, de I'acculturation, comme modes opératoires de 1'¢laboration
psychique. L'analyste et l'analyse interviennent en instigateur de la mise en mot des reliquats de la
jouissance et du déterminisme larvé de la pulsion.



« Démarche analytique et cure analytique »

C’est par la découverte ou du moins la formalisation de 1’inconscient par Freud que tout semble
commencer. Il ne s’agit pas de dire que les profondeurs de la psyché étaient inconnues auparavant,
mais nul avant le fondateur de la psychanalyse n’avait su formaliser et conceptualiser, ce qui
relevait plus de la poésie romantique, que d’une véritable démarche scientifique, du moins quant a
la méthode d’investigation. Ainsi donc une partie de nous- méme, semble inconnue et méme
incontrolable ; cet espace de la psyché n’en joue pas moins un rdle déterminant sur notre
comportement, sur notre histoire et sur notre devenir. Du fait méme de l'inaccessibilité a la
conscience, celle qui peut se voir agir, et s’agir en fonction d’un vouloir qui se voudrait
déterminant, ’inconscient s’instaure comme 1’essence d’un déterminisme qui échapperait a toute
logique, sauf peut-étre celle du désir. La parole, du moins celle dans 1’espace de la cure analytique,
va reconsidérer I’impossible accés comme un potentiel en accession sous controle.

Par la quasi-magie de la libre association, qui instaure pour I’analysant le pouvoir de dire tout ce qui
lui passe par la téte et donc de se donner le pouvoir de parole au-dela méme de I’entendement
conscient, I’inconscient s’invite dans la scéne de 1’analyse. Ou plus exactement, ’art de I’analyse
consiste a laisser I’inconscient s’inviter, se faufiler par de «sa» libre association, dans une parole qui
le libére de sa gangue d’inconnu. Alors vient le temps du signifiant qui apparait, au moment ou, ni
on le cherche, ni on I’attend d’ailleurs, mais ou I’analyste est prét(re) a I’identifier comme tel. Ainsi,
sans s’enfermer dans une lecture enfermante du symptome, la scéne analytique invite a recevoir un
« inconnu », mais non un absent. Le signifiant et ses « comPeéres » tracent la voie royale d’une
reconstruction de son histoire psychique qui s’est jouée en clé de refoulement, sur ajustement de
désir et sur fond pulsionnel a charge dévastatrice pour le moi. Il y a donc bien, et c’est I’expérience
clinique qui le valide, du pulsionnel dans toute parole ; non pas que la parole soit pulsion. Mais elle
a a faire avec le pulsionnel, et elle fera affaire avec lui dans la libre association.

Ceci nous mene a nous questionner sur le sens méme d’une pensée analytique, ainsi que sur le rdle
méme de la cure, si nous étions tentés d’en poser un. Ouvrons la porte au chaos, pour pouvoir sortir
du flou et revenir ainsi peut-étre au « je ». S’il devait exister une pensée analytique, elle serait
rupture, innovation et expansion. Rupture, dans le sens ou le fait de s’installer dans une logique
réflexive (parler sur une pensée, c’est se regarder), invite le sujet en action de regard de pensée a
s’instaurer dans la voie de la recherche ; pour ne pas dire dans la quéte de sens. Le parler de
I’inconscient s’il s’inscrit dans la digne lignée des pensées philosophiques, s’en échappe et s’en
rupte, quand le discours de ’intellect s’efface pour I’écoute analytique dans le cadre de la cure.
Cettedite écoute, qui se dit aussi bien dans le silence que dans le positionnement de I’analyste, ne se
pose pas dans I’attente d’une réponse orale du patient, si ce n’est dans une relecture de son oralité.
La pensée analytique s’instaure d’emblée en rupture avec les autres modes de prise en charge d’un
souffrant. Car si elle ne reconnait pas d’emblée le patient comme un souffrant, en terme d’un
exprimé par une série psychopathologique notoire et caractérisable, elle se reconnait avec le patient
en devenir d’analysant, comme une aventure, non plus en pensée, mais en dire. De dire de pensée,
quant a ce qui pu étre pensé du sujet sur lui, ou sur autre, dans la mesure ou il se reconnaitra dans la
compréhension des mécanismes psychiques qui régissent justement I’appréhension de ce «étre»
autre.

La rupture vient aussi au tandem analysant/analyste sur le registre de la découverte d’un au- dela de
la connaissance, d’un au-dela du connu ou reconnu ; en un mot la rupture qui éteint I’'immédiateté
du conscient pour que s’ouvre la trame de I’inconscient. Innovation, tant par la forme de prise en
charge du sujet, se sachant souffrant, et se découvrant en souffrance a lui «désactivé», mais
opérante par le jeu du refoulement. L’analysant s’innove par sa rencontre avec les émergences non
voulues de I’inconscient, mais bien réelles, tant dans le discours que dans I’histoire psychique

5



passée. Innovation qui fait d’une écoute du dire présent, un « lire » de dire passé ; sans jamais que
ces ¢léments du passé n’aient €té en aucune manicre, ni obsolétes, ni abandonnés.

Il n’y a pas d’actualité temporelle en matiere de psyché ; il s’installe une actualité qui ne s’actualise
que dans D’expression pulsionnelle. Celle-ci le plus souvent non identifié¢e comme telle. La
nouveauté¢ dans la démarche analytique tient aussi a I’abandon, qui n’est pas sans douleur, de
I’unique fixation sur le symptome et donc sur sa résolution. L’ innovation analytique replace le sujet
au coeur d’une démarche, que le cogito cartésien avait semble-t-il égaré, pour une satisfaction, que
nous pourrions dire narcissique en terme analytique. L’innovation s’installe aussi dans la place
donnée au sujet en analyse Il n’est plus le patient de I’impatience thérapeutique a le guérir de ses
maux, de le remettre dans les rails d’une normalité non pathogeéne. Par les mots qu’il pose et qu’il
se pose a lui en reconnaissance d’un inconscient confisqué et révélé par 1’analyste, ou du moins pas
la scéne analytique, le sujet se « sujétise », alors qu’auparavant par les lois du refoulement et du
désir inconscient, il était plutot « objétisé ». La démarche analytique ne se dissout pas dans un
asservissement a la pathologie, mais se libére bien du « faire guérir », par 1’exploration de 1’essence
méme du psychisme. L’innovation ne réside pas dans I’art de ne pas étre une discipline qui guérit,
mais bien un art qui se guérit de toute volonté unique du fait guérir. Celle-ci (la volonté) ne pouvant
étre qu'une des facettes de résistance et de censure au principe de plaisir, mise en place par
I’inconscient.

L’expansion, quant a elle se traduit in fine, tant par la découverte de 1’étendue des ramifications des
implications de la dimension du désir chez le sujet, que par sa capacité a s’expanser lui-méme. Non
pas dans une dispersion qui I’éloignerait d’un centre, a savoir ce « je » en construction, mais d’une
expansion qui le qualifie, dans la reconnaissance des mécanismes pulsionnels. La pensée analytique
pourrait étre qualifiée de pensée en expansion dans le sens ou elle s’attache a mettre I’accent sur ce
qui échappe et semble insaisissable plutdt que sur la rassurante tranquillit¢ des sentiers connus.
Cette pensée sait s’interroger sur elle-méme, comme le fait d’ailleurs le mouvement transfert/
contre-transfert. Avec la démarche analytique, nous pourrions dire, a la suite du fondateur de la
psychanalyse : « ¢a » fait mal, ou le ¢a est bien entendu le champ pulsionnel, que nous nommons le
double en Analyse globale, pour bien signifier par la, que ces forces modelantes et démodelantes de
I’inconscient, « doublent » le sujet. Dans le sens ou elles le naturent et le dénaturent a la fois. La
dialectique qui meéne de la démarche analytique a la cure analytique semble étre celle du chaos et du
flou. L’entrée en analyse reléve bien du chaos, dans le sens ou le sujet s’instaure dans une logique
de pénétration et d’absorption. Pénétration, comme on pénétre dans un univers obscur, inconnu, qui
reléve des représentations les plus confuses et mystérieuses, ce qui, au demeurant semble étre de la
nature méme de I’inconscient. Absorption, comme on absorbe en se pénétrant au coeur de sa libre
parole, des révélations les plus sujettes a acceptance.

Autant de sujets, autant de raison, ou souvent la raison d’ailleurs n’a point de place, pour qualifier
la motivation a s’insérer dans une démarche analytique, comme on s’insere dans les jeux et scénarii
d’un champ familial. Une excessive duret¢ d’un symptome apparent peut expliquer la venue en
analyse, tout comme elle aurait pu d’ailleurs dissuader le sujet, par les lois de résistance et de
censure de I’inconscient. Peut-étre méme une certaine prise de conscience de traumatismes
récurrents et de la nécessaire explication a la compréhension des causes a apporter. Il subsiste dans
la pensée du souffrant, I’idée que la reconnaissance des origines du mal, le libérerait, comme par
magie cathartique, de ses affres. Il n’est pas d’unique origine des troubles, et de ce fait il n’est pas
question de retrouver le ou les origines. Car celle-ci ou celles-ci sont connues en analyse, et ce bien
avant méme ’entrée en analyse, car il s’agit de I’inconscient, lui-méme. L’inconscient, par ses
mécanismes pulsionnels, par son champ de 1’expression du désir, par sa balance principe de toute
puissance et pulsion d’auto conservation, batit une trame de perturbation qui « résonne » en la
psyché du sujet.



La cure analytique ne se perd pas a chercher un inconscient, qui ne peut que se jouer de la volonté
d’appréhension, car il semble n’exprimer que le désir de préhension (je vous renvoie a 1’étude de la
toute premiere jouissance). La cure analytique, dans le fait qu’elle pose la scéne de la présentation
de la psyché, devient une trame du chaos. Le chaos est le mécanisme profond et essentiel de la
psyché, comme la nature du désir, la nature des conflits identitaires dans la plus ou moins grande
balance différenciation/ morcellisation. Apothéose de chaos, ou 1’analyse montre au grand jour que
la pathologie n’est que I’expression d’un déplacement (comme pour la phobie d’un animal qui
cache la pulsion libidinale de I’enfant au parent).

Si la démarche analytique sous-tend, mais aussi introduit la cure analytique, par le corpus théorique
et méthodologique qu’elle pose et qu’elle canalise, elle n’en reste pas moins étrangere a la scéne
analytique.

En effet, le corps théorique de la pensée analytique ne peut qu’accompagner, mais jamais se
substituer a la relation méme qui s’instaure entre 1’analysant et 1’analyste. Il n’est pas question
d’espace de formation ; I’analyste n’est pas un maitre, un donneur de legon. Bien qu’il soit de par sa
fonction et la nature de ce qui se joue, un donneur d’histoire, I’analyste ne forme pas le patient, ne
le déforme pas non plus. Par ce qu’il est porteur de la pensée analytique, il favorise le sujet qui se
remet a lui (ou lui, n’est pas I’autre, mais la partie confisquée du sujet, au sens du refoulement. Il
devient alors possible de nommer cette part du sujet qui se reprend a lui-méme du terme de I’
«Autre». Le transfert devient en quelque sorte la surface d’impression a I’expression de 1’ Autre. La
scene analytique favorise I’appropriation de la dimension du désir, en batissant ce qui a pu étre
réduit ou en sommeil, a savoir le « je ». Quand une certaine forme de transfert s’éteint, la relation
analytique prend la forme d’une nouvelle dimension celle de la fin de 1’analyse. La fin ne I’analyse
ne reléve ainsi pas de la démarche analytique, mais uniquement de la cure analytique.

« La t’étre et le corps »

Ce qui « fracasse » dans le fracas des surencheres sur I’image du corps a laquelle notre société
s’abandonne, c’est peut-étre ce qui justement s’inscrit dans la logique du manque au désir, ou du
moins dans sa version la plus accessible, le manque au corps. Cela pourrait étre paradoxal de dire
comme je le fais ici, que le corps semble étre le grand absent, alors qu’il parade sur les affiches de
nos villes et de nos campagnes et qu’il fait la une de nos médias dans les propos quasi hystérisés sur
le poids, sur la silhouette, sur les diverses parures. Ce n’est pas le corps qui est présent dans ce
déballage d’informations et de pressions aux vues des normes sociétales, mais bien au contraire,
c’est le manque qui se présente dans la lumiére de I’aveuglement. Le manque en désir qui s’insinue
dans les affres de la boulimie et de I’anorexie ; le manque a une subjectivisation du moi, peut-étre
mal enracinée dans I’histoire psychique des protagonistes. Le corps qui se livre a un voyeurisme de
rue par médias interposés, le corps qui est livré a I’opprobre d’une opinion publique quand il s’agit
d’a- normalité référentielle - ce petit a se référe vous vous en doutez bien a 1’objet autre — n’est que
le corps du manque, celui qui se masque sous les perversités du refoulement. Que ce soit la
silhouette du mannequin, d’ailleurs le plus souvent retouché selon le bon plaisir d’une toute-
puissance en jouissance a peine cachée, que ce soit les campagnes a vocation de santé (physique)
pour un corps débarrassé de ses exces de poids (et peut-étre méme de jouissance absolue), le corps
se livre a la connaissance de tous et toutes dans la plus parfaite manifestation du déni. Le déni étant
ici celui de ce qui se joue - en vrai - au sein de la psyché ; mais tel n’est-il pas le réle des
informateurs de nous en-former, dans des formes qui se livrent aussi a eux dans leur toute bonne
foi. Et pour entendre ce qui se joue au coeur de la société des hommes, il se convient d’en revenir a
ce qui est joué au cceur de la psyché, a savoir la confrontation entre ce qui est du corps et ce qui se
fait du corps du fait de 1’étre, au sens du sujet s’instaurant sur la scéne du je.



Ce qui est du corps est installé dans les premiers moments de la vie par le principe de limite ou de
dimension prématurée. En ce sens ou le corps de I’enfant d’homme a I’inverse d’autres mammiferes
connait une longue et lente maturation des capacités et potentialités physiques et aussi psychiques.
La dépendance d’une source extérieure de nourrissement, de protection, d’acculturation est
nécessaire et indispensable, a sa survie et a la poursuite de son grandissement. La dimension de
I’autre s’impose comme principe de réalité a la conservation de la vie, avant qu’elle ne s’impose
comme dimension d’objet au sens de destination pulsionnelle. L’omniprésence du corps est
flagrante tant d’un point de vue de sa croissance et des acquisitions qui s’y operent chez ’enfant
d’une fagon quasi quotidienne, et aussi du point des vues, qui d’ailleurs ne sont pas toutes en vues
directes, des mobilités psychiques. Il ne s’agit plus tant que des capacités physiques qui
s’échafaudent au fur et 2 mesure des progres neurophysiologiques, mais de leur pendant ou perdants
en terme de refoulement, et par conséquent ce qui se joue en-corps de I’inconscient. L’en-corps qui
se veut étre le pendant psychique du corps, connait toute une série de phrases de développement.
Phrase au sens ou des paroles seront posées ou non sur les différentes phases de structurations
psychiques ; comme la castration mammaire, le stade du miroir ou bien encore 1’intégration du rdle
symbolique du Pére et I’instauration du complexe de I’Oedipe.

L’indicateur de la croissance de I’en-corps ne sera pas comme pour le corps matériel, I’élaboration
d’une fonction physiologique plus spécifiée ou adaptée ou bien encore d’une acquisition motricielle
nouvelle. Mais passera par I’observation et 1’identification de tensions, voire de conflits dans ce qui
meéne le sujet a corps de fonctionnement avec 1’autre, a savoir dire, en des années plus tard sur la
scéne analytique, ce qui est de « ca fait mal », ou « ¢a fait plaisir ». Les deux expressions installent
la dimension du désir que véhiculait 1I’en-corps, dans ce qui se jouait en termes de plus ou moins
grande maturation de la subjectivisation de I’étre. La démarche analytique contribue a mettre en
ceuvre la lecture d’une quasi tracabilité du refoulement dans ce qui se fait jeu en relation d’un va-et-
vient intériorité/extériorité autour des mouvements psychiques afférents au corps. Le quantum de
satisfaction li¢ par exemple a la succion lors de la tétée pourrait &tre mesuré aux diverses mimiques
que produit I’enfant au sein, ainsi qu’a ses réactions de relachements jointes a une satisfaction
évidente. A condition d’envisager la satisfaction évidente, non plus seulement en terme d’enfant
rassasié, donc satisfait sur le plan de la nourriture, mais d’une celle faisant référence a ce qui se
pose dans le champ d’une satisfaction d’une subjectivisation en ¢laboration. Il se nourrit
physiquement du lait maternel, il se remplit par la possession du sein d’une relative possession de la
mere, et par ce moment de contact de corps a corps et d’en-corps a en-corps ; il s’alimente au désir
désirant de la mére. Fusionnant peut-étre en ca la avec la partie la plus refoulée de sa meére, a savoir,
le désir de re-possession du phallus, et ce jusqu’a devenir, sans qu’il soit conscience ce cet étre qu’il
ne peut nourrir, le phallus de sa mére.

Le corps physique indique, marque et distille la satisfaction liée, entre autres aux zones érogenes,
libératrices de 1’observance de 1’avancée libidinale de 1’enfant, qui se par-est sur la scéne d’une
intrusion maternelle. Lourde de conséquences psychiques, si elle s’accommode de la forclusion,
mais indéniables en terme de trame de survie physique pour 1’enfant. Comme si la structuration de
la maturation des processus physiques et des acquisitions d’indépendance et d’autonomie ne
pouvait que s’élaborer sur un substrat de limitation ou de vacillement de la structuration identitaire
de I’enfant. La mére protége son enfant pour lui permettre de vivre, elle le réchauffe, elle le nourrit,
elle le soigne, elle lui accorde sa présence, son attention. Toutes ces qualités et qualifications
afférentes la conduisent a étre parée du terme de « bonne maman ». Or dans le méme temps, qui
n’est plus celui de 1’éducation ou des soins du corps, ni méme de I’attention et de I’affection,
s’étage une série de « quelque chose » qui va occasionner pour 1’enfant, et ce en dehors de sa stricte
volonté, des processus en refoulement. La complicité de I’enfant avec la meére et I’emmélement des



désirs installent progressivement 1’apparition de 1’objet autre, au-dela de sa réalité tangible ; mais
bien comme symbolisation d’une spécificité de relation de deux corps et de deux en-corps.

La différentiation d’avec la meére, puis ensuite la différenciation sexuelle introduisent 1’enfant dans
sa capacit¢ a se batir comme sujet étre. Situation ou le corps joue le role d’une interface
modélisante et révélatrice des enjeux et directions pulsionnels. Dans la fougue de la pulsion et de
son corollaire de recherche de libération de tension, I’enfant est poussé¢ a faire de 1’objet autre sa
nouvelle réalité de fixation. Ainsi dans un mouvement pendulaire, il quitta le corps de la meére, pour
s’identifier comme sujet différentié¢, en affirmant son essence subjectivale de sujet étre, pour revenir
plus tard, sous les affres de la libido a retrouver en dehors de lui-méme 1’objet d’une fixation/
libération des ses tensions. Certes, il n’accomplit pas ce périple psychique seul, ce chemin est
jalonné, de I’intégration de la castration, de 1’acceptation du rdle symbolique du Pére par la mére,
de I’appropriation consciente chez I’enfant de ses réactivations érogenes, de son immersion dans le
symbolique, par le stade du miroir.

Dans une ligne temporelle accumulante, il nait en corps, il se fonde dans un a-corps avec la mere, il
se libére de la partition de I’indifférenciation pour s’élaborer en corps libido de 1’Oedipe a la
génitalité. Ainsi il quitte le corps de jouissance absolue, pour tenter d’y revenir notamment avec la
sexualité, et la gestion de ’objet autre. Mais les failles de sa structuration identitaire, par les
faiblesses, et de la Loi du Peére, et de I’omnipotence d’une meére réfractaire a I’intégration/
acceptation de son état de femme manquante (de celle qui ne posseéde pas le phallus, et ce méme
avec I’enfant au sein...), peuvent le figer quasi temporellement dans une appropriation du corps qui
I’¢loignerait d’une gestion de I’en-corps.

L’en-corps ne se veut étre que ce qui peut favoriser a I’exploration, dans le champ analytique du
ratio étre quand il est question de corps. Ainsi il n’est plus uniquement parlé de corps de corporalité,
ni méme d’image du corps. Et que celle-ci soit d’ailleurs dite consciente ou inconsciente, ce qui va
conditionner 1’éventualité d’une conduite problématique en terme de souffrance psychique et ce
jusqu’a nommer de la névrose dans le sens le plus freudien qui puisse I’étre. Et tel est bien ce qui
nous intéresse en ce moment, a savoir ce qui est de I’étre dans ce qui se parle ou non en terme de
Ccorps.

L’expression titrale: «La t’étre et le corps» nous induit donc bien dans une tripartie directionnelle, a
savoir que I’intégration du corps se stipule dans une logique ou I’objet autre — représenté ici par le
t’- s’articule avec la plus ou moins grande identification/ appropriation avec le sujet se sachant et se
faisant étre. Ainsi le concept didactique de 1’en-corps peut-il favoriser la compréhension des
mécaniques psychopathologiques, dans lesquelles s’insinuent le corps et ses extensions. Il serait
possible ainsi d’entendre la difficulté a son image corporelle, par une fracture lors de la construction
du stade du miroir ou dans la faiblesse résiduelle d’une mére refusant ou trainante a accepter le Pere
symbolique pour son enfant débarrassé ainsi de ses projections phalliques. Il faudra entendre lors
des séances ce qui se dit autour du corps, autour des paroles dites jadis sur ou avec le corps (celui
du sujet, celui des autres). Il faudra laisser 1’analysant se perdre dans les paroles de plaisir ou du
non-plaisir pour y lire, ou sens d’interpréter, le manque a la Loi du Pére, le manque et encore le
manque, présent ou absent, mais toujours identifiable par les séquelles identitaires. Séquelles de
structuration du sujet se reconnaissant comme tel dans le sens ou il s’affranchit en conscience des «
n’étre »pas complétement a lui-méme.

A T’affirmation péremptoire des psychothérapies dites humanistes des années soixante-dix,
affirmant que le corps ne ment pas et qu’il parle en place du sujet, les psychanalystes ne peuvent
qu’inviter les désillusionnés de Freud, a reprendre leurs tablettes sur I’hystérie, ou sur I’illusion des
messages du corps dans les névroses phobiques et névroses de contraintes.



« Place du désir en analyse »

Parler du désir c’est avant tout parler de ce grand absent, qui échappe, presque par définition a la
conscience. Parler du désir ou de désir semble, d’un premier abord de I’ordre de 1’incongruité, tant
est de I’ordre de la non accessibilité ce concept, ou plus exactement, ce revenant. Il n’est pas
possible de mettre en mots ou en une parole ce qui échappe justement a 1’¢ére de la parole. Le désir
ne peut se dire, car il n’appartient pas a la sphére de la conscience, et donc a ce qui se pose de
I’acceés a la mise en mot de ce qui peut €tre connu ou reconnu. Parler du désir stipulerait que le
locuteur soit en possession d’une expérience conscientisable de ce sujet ; a savoir 1’origine du ou
des désirs, les formes d’expression du dit désir et ainsi que ses finalités, et pourquoi de sa fin ou de
sa mort. Mettre en mot, passer de la pensée a I’expression de cette dite pension, présuppose un
processus mental impossible quand le sujet a traiter échappe a la conscience du sujet qui
souhaiterait émettre un discours. Ne nous fions pas au changement de sens qu’a connu ce vocable
de désir, en ce changement qui le fait exister dans le champ de la conscience, et devient en quelque
sorte un synonyme d’envie, de recherche, et ce dans le cadre de la sexualité. Ne dit-on pas : « j’ai
du désir pour toi, ou bien encore, « je ne ressens plus de désir pour cette personne ». Dans ces deux
expressions de la vie quotidienne, il n’est pas question du désir analytique ; méme s’il était possible
de «débusquer» du désir dans ces locutions. Avec le mot « débusquer », il me semble que se pose a
nous la qualité méme du désir, a savoir ce qui reléve de I’inconscient, et ce qui de ce fait nécessitera
une démarche, un processus d’extraction, de mise en interprétation. En mot, parler de désir c’est
déja parler de la démarche analytique qui procéde a la réappropriation de ce qui échappe a la
conscience, et ce dans un cadre bien défini, qui est celui de 1’Analyse globale.

De ce fait, il n’est pas possible de définir le désir, ce qui supposerait pour parvenir a la maitrise de
cette démarche méthodologique, de pouvoir accés a I’intégration d’un sujet que I’on prétend vouloir
cerner... Le désir ne se définit pas, car il n’est pas, la plupart du temps, reconnu comme tel, par le
sujet. Le désir ne s’installe pas dans le champ du discours, sauf peut-étre celui d’un académisme
d’enseignement, mais bien au contraire il se révele aprés le processus d’identification du ou des
signifiants qui s’établissent a 1’identification de I’analyste lors de 1’écoute du discours d e
I’analysant. Ainsi 1’analyste ne parle pas du désir ou de désir, mais il entend ce qui reléve du désir
dans la parole du patient, qui, lui-méme, le plus souvent n’identifie pas la nature exacte de la teneur
masquée de son propos. Il y a de I"opération de détective dans I’examen et 1’identification des
indices que le sujet peut fournir, et ce a son insu. Si le désir reléve du mystére, il n’en appartient pas
moins & ce qui est de I’ordre de la pulsion. Méme si la pulsion appartient, elle aussi a ce qui
¢chappe a la conscience. L’inconscient se verrouille de lui-méme quant a ses forces qui le
composent ou I’animent. Et de ce fait, en tant que tel, il ne sera pas, pour nous d’une grande utilité
dans I’identification de ce concept de désir.

Ne cherchons plus a comprendre ou a définir le désir, car ces actions ne sont pas possibles ; mais
attachons nous bien au contraire a entendre dans le discours de 1’analysant ce qui releve de ce
champ pulsionnel si spécifique. Ainsi nous posons le cadre spécifique et unique de I’appropriation
du désir, a savoir I’espace analytique, entendu comme 1’espace de la cure. C’est justement ce cadre
donné et les forces qui I’animent (transfert, signifiant) qui permettent de mettre en mot, ce qui par
essence appartient au silence, a savoir le désir.

Il y a du dire de désir dans les paroles du consultant, ou moins en ce qu’elles sont pergues comme
pouvant extrudées du sens de désir, et ce par la lecture si spécifique qu’en fait I’analyste. Il ne
travaille pas sur un propos qualifi¢ de désir par le consultant, mais il intervient en démarche de
relecture d’un propos ou peut s’embusquer du désir. Il n’a pas loin a dire que c’est I’analyste qui
redonne vie au désir du consultant, en 1’extrayant, de la gangue le plus souvent opaque des propos
racontés. Prenons I’exemple d’un consultant qui livre a I’analyse le récit de ses déboires conjugaux,

10



dans le sens ou ils ameénent chez la sensation de ne plus maitriser,ni sa place d’homme, ni méme sa
relation tout simplement avec le controdle. Il vit la confrontation avec la défaillance érectile comme
une insupportable sensation de dépossession, et comme la confrontation directe avec son
impossibilité a correspondre a ce qui serait de ’ordre de I’attente de sa compagne (du moins le
pense-t-il le plus souvent de la sorte).

Dans ce récit d’impuissance, se révele en fait, au-dela de ce dire, qui n’en présente pas moins
importance, la révélation d’une trace d’un manque a désir, celui de la toute-puissance.
L’impuissance érectile pénienne en traduit une impuissance plus déterminante pour le sujet, et
d’autant plus significative qu’elle se situe au carrefour du refoulement. Car I’impuissance en désir
n’est pas celle de la difficulté au coit, mais en ce sens ou elle réactualise un désir refoulé, celui de la
possession de la mére. Et peut-étre méme plus fondamentale, encore, le désir d’égaler et de
surpasser le pére, par la possession d’un pénis grand (comme celui du peére). Ne plus pouvoir
posséder son érection, a 1’age adulte, le repositionne dans ’archaicité d’un trouble, passé, celui de
tenir front au pere. Adulte non érectile, il redevient enfant soumis a la domination du pére, et a sa
destitution de candidat potentiel a sa succession. Cet exemple peut nous montrer combien le désir
est absent en conscience du verbe du consultant, mais combien il est fait revenant, par
I’interprétation de I’analyste.

Celui-ci se tient a 1’affit, pour identifier ce qui doit étre dans ce qui est du dire de cet autre si
particulier a lui. C’est notamment le déroulement de sa propre analyse qui a permis a I’analyste de
pouvoir s’extraire de ce concept « I’autre » ou 1’objet a. Dans sa propre rencontre avec son histoire
de vie et de ce qu’en a pu lui retourner, au sens de mettre a jour la face cachée des dires, 1’analyste
s’est extrait des pieéges de la relation, a I’objet a. La pulsion, comme énergie psychique tendant a la
recherche et a I’acquisition de la satisfaction, ne peut que se prévaloir d’une quéte de ’autre,
portant de la représentation d’une libération de la tension et agent réalisation de 1’orientation au
plaisir. L’objet a devient la symbolique de tous ces autres porteurs d’une satisfaction en réponse
libératoire aux pulsions. Le désir, ou du moins sa recherche inconsciente apres la frustration de la
toute premiere jouissance absolue (la premiére rencontre avec le désir désirant de la mere lors de la
premicre tétée.) n’est que suite répétitive et obsessionnelle pour revivre ce qui ne peut pas 1’étre, a
savoir la primauté de la toute premicre fois. Ainsi la plupart des comportements d’un sujet a I’égard
des autres est conditionné, au sens de déterminé par le principe de compulsion de désir. Mais bien
entendu sans que le sujet n’en posséde la moindre appropriation consciente. Je me permets une
parenthése ici, pour signaler qu’il faut peut-étre voir dans ce constat quasi déterministe,
I’explication de la farouche volonté négationniste des opposants a la psychanalyse. Il est toujours
difficile d’admettre et de reconnaitre son impuissance. Mais n’est-ce pas la justement le role de la
démarche analytique que de donner le cadre a la reconquéte d’une plus grande maitrise de son
histoire psychique. La pathologie, au sens psychique, peut de ce fait se révéler comme un
déplacement névrotique, d’un réel atteint, mais non conscientisable, a un autre réel (le trouble) lui
accessible, mais devant étre relu a la lumiere d’un systéme décodant, qu’est I’ Analyse globale.

Si le désir est donc bien difficilement lisible dans son premier abord, c’est par la lecture et la
relecture de I’objet a que 1’analyse va procéder pour atteindre ce qui fait sens en terme de conflit
pulsionnel. L’analysant parle et se parle dans son propos qu’il offre a 1’écoute. Il met sur la scéne de
la cure analytique les fondements de ses relations avec le monde des autres et de ce qui se joue pour
lui, et donc en lui (en terme analytique).Au-dela du récit, ce qui importe en terme d’accessibilité a
I’inconscient ¢’est la gestion du transfert. Le transfert est la scéne privilégiée, et pour ne pas dire
unique de I’expression du désir dans le cadre de la cure analytique. Le transfert installe a I’insu de
I’analysant, la réactualisation de comportement psychique, ou il est possible et loisible de lire en
désir. L’analyste n’est pas identifi¢ au pere ou a une forme de 1’autorité, ce qui stipulerait pour le
sujet en analyse la démarche volontariste de produire du transfert, en sens de transposition. Le

11



transfert n’est pas une transposition de ce qui n’a pas pu se faire dans le passé psychique du sujet. Il
est tout au contraire la matérialisation, au sens de modification de ce qui n’était pas accessible et qui
le devient, comme dans un processus magique. Mais 13, il n’y a pas de magie, si ce n’est celle de
I’inconscient qui se révele. Mais d’une révélation codifiée par la nature méme de la scéne
analytique.

L’expression conscientisée d’un désir ne peut étre possible, sauf a passer par le filtre de la situation
transférentielle. La personne de 1’analyste, la nature des liens qui s’y tissent opere 1’installation de
réactivation, non d’un vécu, mais de I’absence en conscience. Pour fuir le déplaisir, les ¢léments
pulsionnels de désir vont se trouver non accédant a la conscience, mais vont se trouver dans ce qui
est de I’ordre du refoulement. Sans méme obligatoirement, un geste ou une parole de I’analyse,
I’analysant va lui, se trouve en situation d’expérience du transfert. La personne de 1’analyste, de par
sa fonction et sa posture professionnelle implique une somme de représentations, tournant autour
des symboliques, du pouvoir, du savoir, de la toute-puissance. L’analyste n’est-il pas celui ou celle
qui a terminé son analyse, qui est sorti de la dictature des conflits et des mécanismes de défense.
Ces ¢léments qui activent la représentation ne peuvent que déclencher les mécanismes du transfert.
Inconsciemment, 1’analysant peut vouloir plaire a son thérapeute, comme jadis il le voulait envers le
parent de sexe opposé. De la méme facon, il peut souhaiter (je pourrais ici dire désirer) donner a son
analyste une bonne parole, comme jadis il donna de bons « boudins fécaux » a sa mere. Il peut aussi
attendre que se renouvelle la sensation de satisfaction apreés une « bonne » interprétation, comme
encore une fois, jadis avec la jouissance premicre.

Le désir comme I’inconscient vont se mettre en scéne, en lumiere de parole tout au long du
processus de la cure analytique. Le transfert devient alors une voie (ou voix) royale pour la
réappropriation de I’histoire personnelle. Le désir existe certainement en dehors de ’analyse, mais
c’est dans ce cadre que nous le reconnaissons et que nous pouvons I’utiliser. Tout en veillant a ce
qu’il ne s’utilise pas de nous, et 1a nous serons amenés a parler de contre-transfert, ou de
réactivation du désir désirant.

« Du Pére ca perd »

Ce n'est pas, ni la place, ni la fonction du pére qui sont en jeu dans I'évolution moderne de la
famille, mais bien celle au contraire du Pére. Avec I'évolution progressive et successive dune
régression quant a l'autorité du pere, la dimension symbolique s'en trouve mise au ban d'une
accessibilité aux fonctions de castration, en un mot celle du Pére ou plus exactement a la suite de
Lacan du Nom-du-Pére. La déclaration révolutionnaire des droits de I'homme qui fonde 1'absence de
toute référence aux devoirs et ensuite les dispositions d'abandon de l'autorité parentale (1970), a
contribué a une maternisation de la loi, quant aux relations avec un enfant. Ne serait-il pas possible
de s'interroger sur le sens d'un enfant laiss¢ dans une relation de jouissance avec sa mere du fait
d'un pere, relégué au rang d'un pére presque comme une femme et non plus en disposition
d'incarner la posture du Pére. La fonction paternelle se vide de toutes ses réalités, tant réelles que
symboliques ; autorité au coeur de la quotidienneté du vécu familiale, que par sa justification et sa
nomination légale. Ainsi, plus les femmes et les enfants auront des droits renforcés, et plus la place
du pere sera affaiblie. Il incarnait la puissance et le pouvoir ; il était le porteur symbolique des
insignes phalliques. Certes, ne mettons pas de co6té les dénis de la place de la femme, par son
infantilisation, période, au combien plurielle d'une crainte de la femme et de sa force spécifique.
Mais l'inversion quasi totale, ne peut étre, elle aussi que nuisible a la structuration psychique de
l'enfance, tout en tressant les lignes d'une compréhension des dérives sociologiques du jeunisme et
du déni de la loi.

12



Le cadre de la toute-puissance de la meére s'impose par I'acte méme de la jouissance qu'elle impose a
lI'enfant, et qui la place en nourriciere du réel, 1'alimentation, les soins portés, mais surtout en
nourriciére du symbolique par son installation dans le « jeu » du désir désirant. L'enfant se gave et
se perd dans cette relation, qui ne peut que lui apparaitre, dans I'état de virginité de son psychisme,
que comme la béatification de sa toute-puissance pulsionnelle. Dans ce stade de 1'oralité dévorante,
d'un nourrisson se nourrissant du sein et surtout du désir de la mére ; et d'une mére accomplissant
l'acte incestueux, sur le plan symbolique, d'une tentative de recomposer l'angoisse archaique du
manque phallique. Dans une mise en sceéne caricaturale, la mére incompléte de son manque du
phallus, rejoue le désir désirant, non plus sur la personne symbolique du pére, mais sur celle
vulnérable de son enfant. Comme la Gorgonne de la Mythologie grecque, celle qui change en pierre
tous ceux qui croisent son regard, la mére des temps actuels semble figer le pére de l'enfant dans
une destination qui ne le mettrait pas en obstacle a son projet (certes inconscient, mais projet tout de
meéme), d'un véritable cannibalisme en jouissance. Le pére materne, devient un homme comme les
autres, presque comme une femme, se trouve ainsi castré de sa fonction symbolique, a savoir d'étre
justement celui qui seul, peut poser la Loi de castration. Seule Loi qui permette a I'enfant de sortir
de l'indifférenciation jouissive a la mere, pour le faire entrer dans l'espace de 1'objet autre. Pour
accomplir « sa mission psychique » véritable excalibur d'une mission de quéte de la non-relation
d'inceste, le pére a besoin de se reconnaitre en lui et par la société comme identifié¢ et identifiable a
cette symbolisation du Nom-du-Pére. Il n'est pas que le papa qui caline et qui seconde la mére, mais
il est en essence celui qui, porteur de l'image symbolique du phallus, doit castrer la mére de son
désir désirant avant de pouvoir opérer la menace de castration sur l'enfant.

A la période cedipienne, comment le garcon pourrait-il se retourner vers son pére, puissance
castratrice et possesseur de la femme-meére, s'il n'a pas accompli auparavant son positionnement de
Pére. 1l semble se devoir de dire que pour incarner la dimension de Pére, il doit se faire limite a la
seule réalité de peére. Comment nommer ce Pére, réduit comme pére, par les lois de la société,
investi par la meére dans un réle de subordonné ou de subalterne, réduit pour canaliser sa « menace »
de porteur de phallus. Réduit a devenir un « papa-poule », pour ne plus avoir a étre le male d'une
femelle qui se désire s'oublier dans sa fonction d'ogresse maternelle. La mére se doit de demeurer
dans I'exclusivité de I'exclusion de la femme si elle persiste a se vouloir (en inconscient), dans sa
jouissance du désir désirant. Revenir a I'é¢tat unique de femme, serait accepter, le manque du
phallus, et ce malgré l'illusion de l'enfant-phallus. Traduisant, peut-étre une symptomatologie
précedipienne, la mere se fixant a son objet de jouissance, en la nature de son enfant, en fait et place
d'un objet de jouissance postcedipienne, comme le serait son conjoint et partenaire d'une sexualité
génitale. Dés lors, le pére exercant sa fonction de Pére concourt a sortir I'enfant de la dévoration
maternelle, a lui garantir une accessibilité au déni de la toute-puissance en jouissance, gage de sa
maturité psychique et sociale ultérieure.

La société moderne offre aussi d'autres éléments susceptibles de pervertir la fonction symbolique du
Pére, comme la possibilit¢ donnée a la mére de transmettre son nom a son enfant. Au de « ¢a »
d'une reconnaissance d'égalit¢ de la femme vis-a-vis de 'homme, il s'agit bien en fait de faire
perdurer, certes involontairement, la persistance du fait d'inceste. En perdant son nom de jeune fille,
la femme mariée abandonne en fait le nom de son pére, pour devenir la femme non plus du pére,
mais la femme d'un homme autre, la sortant ainsi de l'inceste paternel. Donnant son nom de pére a
son enfant, elle revient sous le joug d'un inceste paternel et place son enfant dans une errance de
lignée transgénérationnelle, ou son fils devient en quelque sorte son frére symbolique. A ce
moment-ci, il n'y a donc plus de place pour la fonction de Pére que devrait occuper son conjoint,
géniteur de l'enfant ; il devient ainsi comme le prince qu'on sort.... Il est d'un Pére qui perd sa
fonction et sa réalité opérationnelle au bénéfice d'une mise en action de la toute-puissance en
jouissance, ici sous le visage déformé d'un matriarcat tentaculaire qui veut se parer d'une facade

13



d'égalité. Que dire aussi de ces enfants nés de péres inconnus, ou seul de leur géniteur subsiste une
somme de spermatozoides transmis (fécondation post-mortem) dans une procréation recomposée en
¢viction définitive du Nom -du-Pére. Le pére est réduit a ses spermatozoides ou a son ADN, autant
dire que sa fonction est superflue; sa parole est lettre morte, la mére pouvant seule, parler a son gré.
Si le pére réel est absent ou rendu absent par la non-identification de la meére a sa vraie nature de
femme génitalisée, ne faisant pas de son conjoint le destinataire de son expansion en jouissance,
l'enfant ne sera que perdu dans les limbes d'une maternance enfermante et réductrice.

Il semble bien que la confusion entre la volonté d'une émancipation de la femme aupres de la toute-
puissance sociale de I'hnomme se soit confondue avec une éviction d'un fondement symbolique de la
construction psychique. La femme émancipée socialement a coté de 'homme, et qui prolongerait sa
propre conquéte de puissance, cette fois dans le domaine de la relation a I'enfant, ne contribuerait en
fait qu'a engendrer extinction méme de la puissance phallique. Et ce en la confondant avec la
domination masculine, qui ne peut se confondre avec la domination du Pére, nécessaire a la double
castration ; celle de la meére pour y réveiller la femme, et celle de 1'enfant pour le conduire sur le
chemin d'une dimension libidinale libérée de la tutelle matronique. Un enfant laiss¢ dans une
relation de jouissance avec sa mére, croit qu'il possede ce qu'il faut pour la combler. Il ne rejettera la
mere, au moment de 1'Oedipe, que pour l'objet du pere, le phallus — le pouvoir.

« Du Pére ¢a perd » = [Nom-du-Pére / mére enfant phallus] A parole

** V : étant I'opérateur qui mene la mere a la Mére comme installation de 1'en jouissance.

*# A 1 étant I'opérateur qui marque ce qui des signifiants a la parole.

Telle serait 1'équation de la fonction symbolique d'un pére se faisant Pére par la puissance de la
parole, celle de la mére qui retrouve son amant en génitalité et le nomme en tel et comme tel, et
celle de I'nomme qui pose la castration — ou non — et dans ce cas l'assertion « Nom-du- Pére » =
vide et l'assertion « Du Pére ca perd » devient pleine. Signifiant par 1a , que les limites a la toute-
puissance de la jouissance sont en installation et tendront au renforcement psychique.

« Quand le phallus s’est - ¢ca parle »

Alors d’un « gallus » aurait presque pu faire, en ce terme de lapsus, un dire se disant sur 1’autel de la
sceéne analytique, quant il est de question de ne pas pouvoir parler ou se parler quant a ce qui est en
instance silencieuse du role de la mére. Tout aurait bien pu commencer, par le récit d’une souffrance
actuelle, ou qui se semble et s’assemble comme telle. Un patient, en cette visite a lui
s’accomplissait dans 1’espace d’une séance de psychanalyse, se raconte de ce qui ne le pose pas, du
moins en sa convenance et peut-étre méme en sa jouissance, quant a sa capacité de mettre en mot ce
qu’il ressent et ce qu’il ne peut pas ou plus accepter en son coeur de couple. Car telle est la scéne
posée, celle d’une confrontation a lui imposée, ou par lui en terme de ses manques posés, au sujet
de sa compagne, a laquelle il ne peut poser de limites quant a ses intrusions dans ce qui lui apparait,
au fil des séances, comme étant son territoire de vie. Si territoire de vie se pose, il s’y voit répondre,
comme dans le miroir d’hier structurant sa subjectivisation naissante, en d’un seul terme — ’envie.
Il n’est pas venu se plaindre, mais sa plainte est celle de 1’absence de toute plainte destinée a celle
qui nomme sa compagne, mais qui se voit nommée du vocable de « mere » réinvestie par la voix
monocorde de 1’analyste. Pourquoi donc lui fournir autre parole que celle monocorde de la mere,
qui le lie et le structure depuis 1’enfance dans un espace plein, qui ne peut se nommer aujourd’hui
que par la cordée nouée d’un manque. Et que ce dit manque — dit des mots de 1’analyste — remplit
de I’absence de la fonction symbolique du pére ; ne produisant en ce sujet, qu’'une part en
production du phallus. Et il continue ce sujet, qui n’en est pas moins homme au sens de la génétique
et de "apparence générale. Mais il s’en va et vient tout autrement quand il se penche et s’épanche
sur ce destin de soumis a cette femme, qu’il désire tant, qu’il redoute tout autant, dans ces coleres et

14



dans son attachement a 1’enfermer dans une surveillance, qui régale le terme de jalousie. A I’abri,
dans ce cadre analytique, non soumis, en dehors de tous ces mots et ses maux qu’il accumule au
fronton d’une symptomatologie de défense et de déplacement, il parle, lui qui ne « s’est » que dans
le taire de toute affirmation d’autonomie. L’invitation, voire 1’invocation a la libre association de
parole, est ici une véritable offrande a la proposition normative instituée jadis par Sigmund Freud et
au combien pertinence dans le toujours, présent de cette actualité d’une ouverture aux méandres
d’une psyché confisquée.

Il parle notre sujet, qui pourtant au vu et en vue, faille a n’en plus se définir des Noms-du-Pére.
Qu’il est temps temps de mettre en jour les chaines de signifiants qui semblent s’aligner comme
autour de palanquées d’un vieux filet d’une péche, celle a ce mot de mére se substituant a celui de
femme dans le récit d’une envie - pour ne pas dire ici désir - de colére contre celle qui partage sa vie
au présent. Mais d’un présent qui s’emmaille et se démaille d’un désir, celui de la meére, a qui il
laisse ou se laisse emprisonné. Certes, il n’est plus le petit enfant d’'une mére dévoreuse de désir, ou
celui-ci ne fut certainement que peu remis en cause, par un pere réel phallisant son fils d’une
instauration affirmée et instaurée de sa fonction symbolique. Son état d’enfant Iégerement
prématuré, s’ajoutant a la dimension prématurée de petit d’humain dans la chaine d’évolution des
mammifeéres, ne pouvant que I’offrir en une pature alléchante au sein d’un gynécée fusionnel et
dévoreur d’espace. D’un pére, présent au quotidien, mais dans le maintien d’absence par le dire de
reconnaissance de la mere, ne le faisant par son destiné spécifique et privilégié¢ de son désir, il ne
pouvait qu’en étre maintenu dans une qualit¢ d’enfant phallus, en ce terme pour la mére. De sa
dépossession de jadis d’une phallissisation s’accomplissant par le manque, elle semblait en mére de
notre sujet, se réactualiser en ignorant ou rejetant ou déqualifiant, la dimension méme de sujet
manquant (du pénis et du phallus) qui certainement lui aurait permis de donner corps a la fonction
symbolique du pére, en reconnaissant I’homme pour le destin qui est sien, en cette occasion, a
savoir d’étre le support et non son enfant de son désir. Rejetant certainement (ce n’est pas elle que
se trouve au coeur des séances analytiques, méme si elle en demeure le coeur), I’homme — pénis
d’un désir génitalisé pour un enfant phallus dévoré de ses refoulements passés.

Si la castration symbolique fait naitre le « sujet » en ce que celui-ci doit renoncer a la jouissance
absolue de I’autre au profit d’une jouissance médiée par la parole — alors notre sujet, n’en est pas
totalement un de par les carences de sa structuration psychique. Il semblerait qu’un « tout » ce qui
fait différence et qui permet a I’enfant de se sortir de la relation duelle a la meére, ne fut pas.
L’enfant se raccroche a 1’identification au phallus, c'est-a- dire au désir de la mere, comblant ainsi le
manque de celle-ci. Il découvre, plus ou moins, qu’il manque quelque chose a I’autre - le grand
premier autre, la mére — et par conséquent, aussi a lui-méme. Cette nouvelle épreuve, de « s’avoir »
sa mere n’a pas le pénis, qu’elle est manquante et que lui peut devenir le porteur de pénis, apres
avoir ét¢é le phallus de la mere.

Si la meére introduit le pére, dans le discours du mot, elle le fait vivre aussi symboliquement dans sa
fonction. Cet autre (ici le pére) qui occupe une partie du désir de sa mere, détient de ce fait une
place qu’il pensait avoir. Il pensait tenir le phallus, il se découvre en « ¢a », qu’il y en a un autre ;
que le phallus est dans ’autre et par conséquent, qu’il ne peut effectivement pas étre identifié¢ a ce
phallus.

La meére doit ou devrait mettre un mot sur le désir qu’elle a pour le pére ; et ce mot, ¢’est le nom du
pere, et symboliquement, les Noms-Du-Pére. Par le jeu de la métaphore — Noms-du-Pére et fonction
symbolique du pere, le signifiant phallique, le phallus imaginaire est littéralement mis en oubliettes.
En conséquence, I’enfant va étre délogé de la position qu’il occupait en s’identifiant au phallus de la
mere ; il devient soumis a la loi (celle du pére symbolique) et renonce a étre le phallus, pour
s’introduire dans 1’acceptance avec son corps sexué (ici comme porteur de pénis, car homme).

15



La pathologie de notre sujet s’effa « ca»nt devant sa femme du présent, semble s’activer a une
lecture en rencontre d’une carence en Nom-Du- Pére, et a la persistance ou permanence d’une
identité a Iui encore imbriquée, d’étre le phallus de sa mére. Le travail analytique s’accomplira en
ce qu’il se pose comme un sujet en redevenir ; dans le sens il y a de la lecture de parole ou « ¢a »
fait mal. Pour découvrir que c’est toujours a la mere que les Noms-du-Pére fonctionnent comme
signifiant, il parle et il parle dans un espace ou la parole peut rephalliciser.

16



