%jﬁ Lrras

« Du mouvement »
- suite -

Pour une méditation sur le différent

Aoit 2014

Article publié dans le cadre du Cercle En-Passe analytique-L’Ecole.
Toute reproduction interdite sans ’accord de 1’auteur.
www.enpasseanalytique.com



Si le mouvement fait instance d’une ontologie, alors la différence ne peut que s’introduire a
I’aune du questionnement sur ’altérité. De 1’un a 1’autre, le déplacement de I’intelligence du moi se
regardant, pousse a la conjonction d’une nouvelle observation de 1’identité. D’une identité premicre,
sous-entendue de celle qui pense et se pense a celle qui pense I’autre et se pense en train de penser a
I’autre. Ce déplacement du référentiel de 1’étude mene a I’exploration, non plus seulement ce qui en
serait de 1’étre et de 1’étant, et ce dans le champ d’une différence comme le souligne Heidegger.
Eloignons-nous aussi I’espace d’un article, de la perspective de Lévinas sur la différence entre la
totalité et 1’infini, pour nous laisser inviter a la perspective, certes déformante, d’une considération
du fait du différent, comme concept. Il ne s’agit ainsi plus d’envisager une éventuelle comparaison
entre le moi et I’autre, ou bien encore des effets concomitants de 1’ipséité et de I’altérité, mais bien
d’envisager ce qui est de cette nomination de différence. Qu’est-ce que je dis, quand je pose que A
est différent de B; de quelle vérité je cherche a batir? Si je pose le principe, pour ne pas dire la loi
d’identité, telle que A est égal a A, que m’interpelle, non plus A, mais le « est égal ». Tout comme
I’invitation nous est proposée avec le « est différent ». Au-dela d’un résultat concernant la qualité
des objets A et B, c’est de la nature de la relation, de la fonction introduite par ce « est » qui doit
nous motiver au questionnement. Ce prédicat en introduisant une valeur référentielle d’identité
conduit au trouble de la multiplicité, du fait pluriel. Si B est identique a A, alors deux lettres, deux
quanteurs viennent dans un pluriel a poser le principe non, de I’altérité¢, mais d’une mémeté. Ces
termes d’identique ou de différent, instaurent I’apparence d’une opposition ou tout au moins d’une
logique d’une duplicité au méme et a I’altérité. L’invitation nous est faite, ou plus exactement nous
faisons choix de cette invitation, d’une exploration de ces objets que sont la différence, le différent,
pour constater qu’au-dela d’une évidence présence dans le champ du langage et de 1’étre au monde,
ces concepts n’en portent pas moins confusion au sens. Une certaine considération de la langue et
de sa grammaire nous conduira au questionnement sur 1’identité et la différence. Posant ainsi les
jalons d’une volonté d’interpeller la nature du sens méme de ce qui se trame sous le terme de
différent. Le regard porté sur 1’expérience analytique devrait nous fournir des éléments pour
continuer la réflexion sur le sens a construire au sujet.

Au-dela des différentes appellations qui jalonnent la grammaire, c’est bien du principe de spécificité
et de différence que se construit la langue. Tout comme les noms propres sont spécifiques a une
personne ou plus exactement a un groupe appartenant a une lignée ou rattaché a celle-ci, les noms

dits communs sont eux aussi différents et parlent la mémeté. Les noms dits propres ont d’ailleurs

2



¢t¢ mis en place pour pouvoir distinguer les habitants entre eux, et ce notamment aux fins de
perceptions de taxes et d’impots. Le nom de famille et le prénom seraient ainsi susceptibles de
chosifier un individu en posant I’espace d’une identification restrictive. Mais alors quant est-il par
exemple de deux Jean Farge, I’un pere et I’autre fils ou petit fils? Si le nom de famille fait champ a
une différence d’une autre famille, il n’en donne pas pour autant aucun référentiel d’identité. Ce qui
adviendra a se nommer 1’état civil, s’il fournit la différence entre homme et femme et encore pas
toujours grace a ces prénom de I’indifférenciation justement que sont les Claude, Dominique et
aussi ceux qui ne se distinguent que par la présence a 1’écrit d’une nouvelle lettre de féminisation
comme Pascal(e), Michel(e), André(e), etc. Le nom substantif ne donne qu’une identit¢ a la
réduction de ce que peut tracer le seul état civil. Tous les Boulangers ne fabriquent plus de pains
depuis bien longtemps, tous les Bouchers ne découpent plus aucune carcasse. Le Dupont ne signale
quant a lui plus sa localisation géographique. Ces noms font le différent, mais ne somment plus la
différence a ’'unisson de ’altérité et du méme. Un Braquet, est un Braquet parmi d’autres membres
de cette famille des Braquets, a la fois différent et inscrit a une mémeté, qui va de la qualité de
membre de cette famille a celle d’habitant de tel site et encore a celle d’appartenant au genre
humain. Ainsi donc le nom donne dans le méme instant le méme et le différent. En dehors des noms
de personnes, la langue est construite sur une différence, celle des mots et de leurs fonctions au sein
d’une phrase. Et chaque phrase a son tour fait différentiation dans un registre d’exploration d’un
propos énoncé. Le substantif est différent du verbe, de I’adverbe, de la préposition. Mais le verbe
voit son role et sa fonction faire différence quant a sa forme, par la conjugaison et sa fonction dans
la phrase, comme les phrases infinitives par exemple. Et pourtant le méme verbe chasser, par
exemple sera chargé d’une fonction différente par son infinitif conservé dans une phrase ou par les
différents ¢léments qui vont ordonner la phrase d’une manicre spécifique au temps et au mode du
verbe. Le méme portera aussi le différent. C’est par la différence des mots et par celle des
organisations au sein de la phrase que la grammaire structure la langue pour lui permettre sa
fonction de communication et de révélation de sens. Différence donc, mais aussi et surtout identité,
car le mot reste le mot, comme le verbe demeure verbe et non substantif, la plupart du temps.
Chaque mot dans la phrase est a la fois identité a ce qu’il est dans son déterminisme premier, mais
aussi ce qu’il devient du fait de la construction d’une phrase en particulier. Et ce en fonction d’une
intentionnalité du locuteur, qui va utiliser les régles de la grammaire, différence et mémeté, pour
construire son propos. L’objet langage est structuré par la double nécessité d’une fixité a une norme
compréhensible et par la volonté de matérialiser par I’organisation des mots, dans leurs formes et

leurs structures 1’acte de penser du sujet parlant. L’instance de ce mouvement de 1’un a ’autre qui
3



s’opere aussi dans la fonctionnalité du langage, se trouve dans les différents mouvements internes
aux conjugaisons des verbes, aux places des locutions et ainsi a leur fonction de sens, immédiat ou a
révéler. Le passage d’un temps du présent a un temps du passé construit une autre logique
d’acceptation de sens. L’organisation des propositions ou coordinations, au sein d’une méme
phrase, tend a spécifier, a marquer la nature de cet acte du différent. Un méme mot, mis en posture
d’apposition ou d’attribut marque ainsi la différence tout en se constituant d’une identité du méme.
Le véhicule propre a la fonction de mise en relation entre I’un et I’autre, qu’est la langue, introduit
la réflexion sur la différence et I’identité, comme spectre de 1’altérité ou de la mémeté.

Si la différence ne fait pas I’opposition, mais une certaine invitation au penser, il convient toute fois
de tenter d’en cerner ce qui pourrait apparaitre comme manipulation au sens. Prenons 1’assertion
suivante : « la femme est différente de I’homme ». Le terme de différent ici, ne suffit pas a
déterminer ce qui de la femme ou de ’homme ne serait pas du méme. Nous savons toute foi, que
tous les deux appartiennent au genre humain et de ce fait ne portent pas cette différence, mais cette
mémeté a I’identité. Dans d’autres registres qu’il convient donc de cerner ce que signifie différent.
La réalité biologique et anatomique marque le plus souvent I’espace de cette différence. Mais nous
pourrions poser aussi que I’homme est différent du singe, tout en étant tous les deux appartenant au
genre des mammiferes, tout comme a celui des bipedes. Le terme de différent ne somme pas le
quantum de ce qui qualifie tel ou tel individu, de telle ou telle espéces. Ce substantif fait, et c’est
peut-étre sa véritable fonction, invitation a 1’acte de penser. L’homme est différent de la femme; cet
homme est différent de cet autre homme; et n’est-il pas d’ailleurs différent a lui-méme dans telles
ou telles situation et représentation? De cet état ou I’ignorance de ce qui le fonde réellement le
masque a toute remise en cause de telle ou telle duplicité du moi; comme la toute puissance, du
moins dans sa représentation. Poser le terme de différent, quoique qu’il fasse présence a la langue,
n’en induit pas pour autant la détermination d’un sens, mais peut-étre seulement I’invitation a un
acheminement au-dela de I’évidence.

Que signifie donc que poser en référence a la relation entre deux objets, la qualification de différent
ou différence? Cette expression renforce I’examen de 1’altérité signifiante a 1’identité de la relation.
Il est d’une fonction qui se positionne entre les deux. Mais I’un ne peut-il pas étre autrement que
différent a 1’autre? N’est-ce pas le déterminant de 1’altérité que de poser cet acte de différence. A
n’est pas B et B n’est pas A. Mais A et B sont tous les deux de I’identité au méme; ils sont de I’étre.
Il ne peut y avoir un de I’étre et un autre du non-étre. Nous avons bien, le « il y a » ’'un et I’autre,
différent et méme a la fois. Ce terme de différent ne semble donc pas conséquent pour qualifier, ni

la nature d’une relation, d’une fonction, entre les objets. Il n’opére pas non plus la nécessaire
4



compréhension de la mémeté. Devons-nous alors nous contenter de ces approximations, ou nous
laisser inviter a ce qu’est le différent, « aAn0eia ». Vérité ou aprés Parménide, Heidegger fait
invitation au dévoilement. Le « & » privatif de dinfeia, n'est pas seulement un symbole
grammatical, il indique un « dévoilé » qui est aussi et surtout un arraché a I’occultation. Au-dela de
la présence du A7y (oubli), le « & » privatif fait signe vers la prévalence de l'occultation qui régit
entierement l'essence de 1’étre. Pourrions-nous ainsi penser, que dire A est différent de B, c’est faire
invitation a la nature, non des étants spécifiques a chacun d’eux, mais de I’étre en ce qu’il constitue
une permanence, une continuité, une non-limite a 1’infini de I’essence. Le parler de différence fait
lit de I’existence, la révélation fait le langage d’un au-dela de 1’identité. De cette identité qui ne se
signe plus des déterminismes directement accessibles, mais d’une identité autre, celle du sujet en
mal de savoir. De ce qui est savoir, au dela de toute connaissance et peut-étre méme en réaction a
cette reconnaissance du connu ou a cerner. D’une aventure au savoir, comme acheminement a
I’inconnu de ce qui est recherché pour favoriser la rencontre de ce qui n’était méme pas, ni entendu,
ni attendu comme savoir. La réflexion sur le différent concourent a cette ouverture a un infini, qui
par définition ne peut étre cerné. Cette identité en-différence, de cette non-connue au sujet
déterminé de Dl’incomplétude au méme, trace la ligne directrice du savoir autre, celui de
I’inconscient. Savoir non différent, car faisant différence a la différence d’une mémeté encore
appareillée a I’altérité sans I’implication de 4%6y.

Dans le cadre de I’expérience analytique, la réflexion sur la différence ne semble pas manifester
toute sa pertinence. Et c’est trés certainement pour cette raison qu’il est de notre démarche d’y
porter attention. Bien entendu, la différence fait apparence a la position spécifique des deux
protagonistes de l’analyse, ’analysant et le psychanalyste. Des deux se fera le un, ce retour a
I’identité autre, celle non plus du seul sujet, mais du sujet de I’inconscient. Quand le langage
jalonne le parcours analytique, chevauchant sur les restes fumants du refoulé mis en sceéne, le mot
articulé ou non dans une phrase cohérente, fait sailli de par la libre association. Celle-ci hurle le
silence d’une ipséité rompue aux soubresauts des véhémentes de I’altérité. Non plus seulement
d’une altérité entre 1’analysant et sa mere phallique ou son pére du N-d-P, mais d’une altérité a sa
propre identité, a son moi assailli du doute du véritable, sous les coups démasquant de tous les
vertiges des divers signifiants. Et ceux se jouent en place d’un autre, au nom ou non d’un sujet qui
n’en finit pas de se construire. Mais était-il d’ailleurs construit pour étre aussi facilement livré en
pature aux affects, aux refoulés et a leurs corteges de névroses, de psychoses et de perversions? Le
moi si facilement dupé, si aisément manipulé, ne parle-t-il pas la langue du trouble quant a la nature

de toute relation entre I’identité et la différence? Ce moi, insensé et encens¢ trop souvent, ne
5



devient-il pas I’indicateur d’une nécessaire méditation a installer sur les rivages nauséeux de toutes
ces absences aux langages qui font différence? Si la psychanalyse est une thérapie par la parole
comme le formula Freud, elle est aussi ce formidable espace du silence qui fait tonner le manque,
dans sa différence a toutes les logorrhées de confort sur les discours du bien-étre. Ce qui est de
I’étre ne s’adjoint d’aucuns qualifiant de bien ou de mal, il est, et cela est. Trés certainement
certains analysants cherchent, jusqu’a en devenir des chercheurs. Ils cherchent leur identité de sujet;
ils cherchent le retour de leur refoulé, salué sous les douleurs d’une impossible gestion du désir. Et
puis certains cessent de chercher, je ne parle pas de ceux qui abandonnent ou s’abandonnent a la
monotonie des « racontailles », mais de ceux qui s’accepte a se dépouiller de toute identité
apparente pour découvrir I’identité autre, celle de I’adnfsia. Sur le chemin de cette déconstruction
se tisse dans I’insaisissable de I’identité de 1’analyste, au travers de toutes les représentations dont il
est paré par I’analysant, les fragments épars de toutes les résonances de I’altérité et du méme. Dans
une différence qui ne fait plus différence, mais contribue a I’¢laboration d’un différent, non celui du
résultat, mais du processus qui conduit ’individu a s’€tre plutét qu’a devenir. Est-il différent
I’analysant en fin de ce processus analytique de ce qu’il fut au début de son installation dans le
discours analytique? A-t-il intégré ce que différent stipulait pour lui, et selon quels critéres ou
normes référentielles? Est-il devenu celui ou celle qui conviendrait de devenir en toute raison au
terme d’un processus de psychanalyse? Combien de fois est-il possible d’entendre vers une fin qui
s’annonce, du moins comme telle pour 1’analysant, 1’expression d’une meilleure connaissance de
soi, d’un relevé des compteurs du désir, d’une certaine appropriation de cette mécanique encore
jouissive au tout analyse? Serait-il possible alors de parler de différence, comme d’un traité de paix,
la paix entre soi et 1’ignorance, entre soi et la toute-puissance reconnue? Mais ce soi ne peut que
demeurer sur les pentes de I’illusion ou au mieux de la jouissance. Ce sentiment d’avoir progressé,
d’avoir atteint un quelque chose de nouveau dans ce qui devrait €tre du savoir, est et demeure un
artéfact du manege du différent. Il tourne et tourne encore, nous gratifiant de ces petits savoirs, de
ces parcelles de changement. Mais en quoi, en qui avons-nous changé? L’analysant de la fin de son
analyse est-il d’un autre étre qu’au début? Les mécaniques de positionnement entre le méme et
I’altérité ont-elles été dénaturées dans leur essence, dans leur identité? Si a la question de qui est-il,
la fin d’une analyse peut proposer la réponse suivante, il est fils ou fille de la fonction phallique. La
rencontre avec la question « qui suis-je quand je suis », ne peut se satisfaire du seul cogito,
enfermant dans une certitude aveuglée au moi tout puissant. C’est ’invitation a une méditation sur
ce pronom « je » qui peut poser les jalons d’une véritable transcendance de la finitude de I’analyse.

Les « je suis » ou le « je pense », n’en libérent aucunement la nécessaire déconstruction sur

6



I’identité du sujet. Et d’ailleurs la psychanalyse, avec Lacan, nous a montré combien la thématique
de sujet était évanescente, sauf a la sortir du seul moi de I’individu. La rencontre de I’identité du
différent, comme axe de positionnement ne peut qu’offrir & I’analysant la perspective d’une
conservation de toute dérive narcissique. Ainsi au c6t¢ du manque, de 1’absent, c’est d’une
confrontation au différent que s’articule le processus de déconstruction, celui de ainfeia. Quand
advient la remarque faite d’un « je me sens mieux maintenant, je sens la fin de I’analyse », il
s’agirait d’interpeller le « je » et le « me » pour découvrir ce qu’ils sont, d’ou ils viennent et de quel
masque ou jouissance, ils se font les Héraults. Comme le processus d’analyse d’un texte, de mise en
aplat ce qu’il est et n’est pas, ce qu’il dit et ce qui doit étre identifié¢ sur le non-dit indirectement
accessible, la déconstruction du savoir de I’analysant passe par la déconstruction de ce qu’il se croit
a étre. Bien heureux le dit de névrosé ou autre, bien dit, mais pas a tout dire que la complainte de
toutes ces souffrances, car ils posent I’occultation du réel, celui d’un manque au savoir de 1’étre. Il
est évident, et la psychanalyse nous 1’a enseigné que la névrose, par exemple est une des plaies de
I’existant, mais aussi, et il convient de le souligner, sa force pour en masquer la nature de ce qui est
et fait I’essence. Le regard porté sur le différent marque la trace d’une reconstruction de 1’identité

du An6y.

A suivre



