Thierry Piras
Psychanalyste

"Ecris"
Méditations métaphysiques

)

,l;

e

«Les enfermés» Juillet 2012 - T. Piras

i
(|

0




Cela pourrait peut-étre commencer comme un jeu, qui se formulerait de la sorte :
"dis-moi quelque chose de vrai et je te dirai si c'est la vérité". De nombreuses formules
s'associeraient alors a cet énoncé, comme donnes-moi la couleur du ciel - si tu dis bleu,
ce doit bien étre la vérité. Encore faut-il que nous prenions en considération, un ciel
dégagé de tout nuage, sans aucune précipitation majeure, et que cette observation se
déroule durant le jour. La, dans ces considérations, en vérité, et marquant le vrai, le ciel
est bleu. Ou du moins il apparait comme tel au regard d'un observateur pourvu d'une
capacité visuelle suffisante a cette expérience. Et d'ailleurs celle-ci peut étre reproduite,
dans les mémes critéres et avec d'autres observateurs pourvus eux aussi de capacités
visuelles suffisantes a 1'appréhension des tons bleus. Si nous nous situons en hiver, avec
un ciel couvert, et en présence de témoins malvoyants, l'affirmation du ciel bleu, est
fausse, doublée en plus de l'impossibilité¢ de tout étalonnage visuel, si par exemple il
s'agit d'aveugles de naissance, pour qui le bleu n'est qu'un réel du langage et non le
constat d'une observation du réel.

Dans le cas d'un ciel d'Automne, d'une question tournée vers deux aveugles ou deux
personnes portant un bandeau sur les yeux, le ciel ne peut pas étre que nommé de la
couleur bleue, sans qu’il soit vu. Toute fois, il ne s'agit pas d'un faux, ou d'un mensonge
quand on parle d'un ciel bleu. Cette affirmation appartient, et ce quelle que soit
l'observation du réel, & un moment donné, a un savoir appartenant aux lois de
l'universalité. Il existe au moins une situation, ou un observateur possédant les
compétences requises, tant physiologiques que psychologiques, peut attester de la
pertinence de cette phrase : il existe un ciel bleu. Sans en oublier, toutefois, que le bleu
identifi¢ n'est qu'une adaptation du cerveau au spectre lumineux. Prenons un nouvel
exemple, d'affirmation d'un vrai a valider ou invalider par le jeu de I'observation, du
savoir fourni par les organes des sens ou par la structure des fonctions de la pensée. 1l
s'agit cette fois, d'une affirmation célebre : "tous les hommes sont mortels, Socrate est
un homme, donc Socrate est mortel". Au-dela de la connaissance de la fin tragique du
philosophe contraint au suicide par la vindicte des citoyens courroucés de la cité ; il est
toute a fait possible de s'interroger sur la nature méme de la mort ou plus exactement de
ce qui est mort de Socrate. Certes, son étre de chair trépasse sous 1'effet du poison, mais
I'étre de savoir est toujours présent a nous, malgré sa mort physique. Tout comme les
autres philosophes, qui laissent leurs ceuvres a la postérité malgré leur disparition
physique. Il est vrai de dire, dans cet exemple, que Socrate est mort, mais il est aussi

vrai de dire, qu'il continue de vivre par ses savoirs, par son discours et par le portage qui



est mis en place, a chaque fois qu'un "sachant" accomplit 1'ceuvre de Savoir. C'est a dire
quand le ou les savoirs de Socrate, par exemple dit ici, ne sont plus seulement des
connaissances acquises et transmises, mais imprégnées de ce qui fait Savoir. La ou le
Savoir transcende le savoir pour inscrire la vérité, non plus au cceur du seul réel (le réel
de la science, si proche de la réalité, du moins de celle qui se livre a la recherche de
vérité), mais dans le ventre mou de la pensée d'un : "je crois que je pense, donc je finirai
bien par croire que j'y suis". La pensée n'est a bien considérer, ni vraie ni fausse, elle
semble simplement exister quand elle devient discipline en tant que ce quelque chose
qui s'élargit du simple réel observable.

Que pouvons-nous affirmer, au sujet de la pensée, si ce n'est notre propre subjectivité,
pas pour autant faussée d'ailleurs. Subjectivité¢ du disant de la pensée, qui dans cet acte
de nomination de ce qui reléve de sa propre considération, par le "je pense", s'attele
dans un vouloir combler 1'impossible a un dit du tout de 1'étre. La pensée est donc bien
ce concept mou, et qui pourtant fait couler beaucoup du discours de l'ignorant, a
considérer qu'il puisse y avoir autre chose qu'un discours de l'ignorant. Nous pourrions
bien entendu, nous combler d'aise, au sens de satisfaction, a continuer d'affirmer que la
pensée serait la somme des manifestations profondes de ce qui animerait 'individu dans
ses tentatives d'appréhender, et le monde et lui-méme. Non dans ce qui serait de 1'action,
mais dans cette étape dite préalable, d'une réflexion, d'une cogitation - eh oui le cogito
n'est pas loin- la pensée comme espace d'ou partirait toute justification, toute raison des
actes, véritable carte maitresse, noyée au coeur de I'étre, qui avant d'étre parlant serait
étre pensant.

Dans notre cheminement actuel au vrai, il est de constater tout de suite que ce crédit ne
peut tenir a la lumicre du sens, qu'a considérer 1'étre comme concepteur et utilisateur
total de ce qui le fonderait en terme d'élaboration "interne". Freud avec la psychanalyse
est venue balayer ce savoir de la toute puissance de I'étre, par les tirs croisés de
l'inconscient, du désir, de l'acte de refoulement, sans s'étendre ici, sur la sexualité.
Comment 1'étre pourrait-il s'inscrire dans le "donc je suis", quand le "je pense" est le pur
produit mécanique du désir, de la jouissance, sans en oublier le langage et le discours,
dixit Lacan. S'il est vrai que l'individu pense et fait acte de pensée tout comme acte de
compulsion de pensée - pensons, c'est le cas de le dire, aux névroses obsessionnelles-. I1
est tout aussi vrai de dire que ce qu'il pense, et ce a condition que 1'on puisse le recueillir
par sa parole, n'est que le reflet d'une certaine appropriation de la réalité. Tout comme

l'est la situation des prisonniers de la caverne de Platon. Ce que l'individu parle de sa



pensée passe autant par le filtre de ses choix conscients, mais surtout par le filtre de
I'économie psychique, elle, totalement de 1'inconscient.

Et méme si 1'on nommait pensée, ce que je ne ferai pas, l'ensemble des signifiants
lacaniens, cette pensée n'en serait que poudre aux yeux, et du réel de la science, et du
réel lacanien. Alors, que faisons-nous de cet obscur objet de désir qu'est la pensée, si ce
n'est que le reléguer a sa place, celle du lieu de ce qui justement se joue pour l'individu,
a savoir la dimension de I'étre. Ainsi donc, ni il est par ce qu'il penserait, ni il pense
puisqu'il serait. Et d'ailleurs, que pourrait-il donc advenir d'un sujet qui se mettrait, au
nom de je ne sais quelle magie, a penser qu'il puisse penser, sauf a se croire lui-méme
objet de sa pensée. S'il advenait qu'il puisse penser qu'il soit élément ou totalité de sa
propre création, c'est a dire de sa pensée propre, alors il aurait fort a parier qu'il serait
vrai ou faux de penser ceci. Laissant la ces divagations de la pensée, pour tenter de
penser a autre chose, c'est a dire, d'ou parle la pensée. Autant qu'elle parle d'ailleurs, et
ce méme si on en parle, il n'est pas dit que se soit le fait de parler de la pensée qui
justement ou pas, encore le dilemme vrai/faux, qui manifeste la pensée. Quel pouvoir
possede ainsi la parole, jusqu'a venir créer ou du moins donner corps a un concept, par
le seul fait de le faire exister dans le réel. En parlant de corps, et c'est vous en
conviendrez, une sacrée pensée, notre individu, celui de la pensée a bien besoin de se
manifester par le corps, pour parler, a moins que ce soit encore une fois une
mystification. Sauf a intégrer qu'une fois le corps déposé au registre de la morgue, il
peut subsister une pensée ; mais la c'est un autre registre, celui de la foi. Qui n'est pas
elle aussi, exempte a nous mener sur les traces d’une vérité, certes d’une essence
mystique.

La vérité est en quéte depuis l'aube de I'humanité pensante, d'une universalité a instaurer
d'une certification du réel, pour se rassurer de l'impénétrabilité du doute raisonnable.
Vraie ou fausse, la vérité semble mener le jeu, pour ne pas dire la danse macabre, que la
psychanalyse ne manquerait pas de nommer de face a face de la pulsion de mort. Alors
la vérité ne peut-elle étre que semblant, demandant, et ce d'ailleurs par qui et pour quelle
raison, une lecture, pour ne pas dire trop vite une interprétation. Sans en venir trop vite,
a une préoccupation strictement psychanalytique, disons tout de méme que la pensée, ou
du moins de ce qui s'en échappe par la parole du pensant, nous en apprend - et a voir de
quoi. Et puis pourquoi, se soumettre a ce questionnement d'un nécessaire ou nécessité
du fait d'apprentissage? La pensée, en fin de compte, du moins de ceux qu'elle réalise si
on s'autorise du questionnement sur ce qui fait justement I'étre, va mener 1'observateur,

le cherchant, et puis pourquoi ne pas dire ici le sachant de pensée a ne pas demeurer aux



apparences du trouble et du semblant. Le propriétaire de la pas encore dite pensée ne
peut que tenter de cerner sa propre pensée au fil de ce qu'il tisse par le langage, et par
conséquent l'attention de converger vers un autre.

Quant a celui qui chercherait 1'étude de la pensée tierce, il ne pourrait en fait que s'en
remettre aux propos énoncés et a leurs cortéges d'intentions. A ce moment précis, la
psychanalyse pose le cadre de conflits intra psychiques que seul le discours analytique
peut joindre, étayer d'un propos conceptuel et interpréter pour ce qu'il en est du désir et
de la jouissance. Il ne suffit pas d'écrire Savoir comme ceci, pour que cette entité se
caractérise automatiquement ; si ce n'est déja a en attirer l'attention du lecteur par la
majuscule premiére. Si la sagacité du lecteur est mise en cause, de ce fait de 1'écriture,
alors il est peut-€tre question que certainement ce substantif fasse questionnement ou du
moins incongruité. Cette particularité d'écriture ne se veut pas une simple coquetterie de
l'esprit, mais la marque d'une délimitation spécifique.

En ce sens ou Savoir, ne se fait pas équivalent, a savoir, ni aux savoirs, et encore moins
aux connaissances. Mais alors de quel lieu parle-t-il donc ? Fagon de parler puisque
Savoir ne semble pas parler, mais bien étre a parler, ou a écrire comme je tente avec
vous de le faire ici. Sortons immédiatement de I'iddée de Savoir, comme manifestation ou
traduction d'un universalisme, dont il conviendrait de se faire sien pour en atteindre une
vérité tout autant chimérique. Ce substantif sans article a le précéder sert 8 nommer, car
il s'agit bien de nomination de 1'indicible. D'une tentative pour faire passer en écrit et
dans toute communication, ce qui serait en fait incommunicable autrement. Pour le
moment, comme vous le constatez, notre attention semble se porter sur la forme, et ce
dans l'attente du fond. Que disons-nous, quand se pose ce terme Savoir ? Que nous
interpellons, non ce qui serait de la connaissance, de l'accumulation de savoirs, mais de
cette autre chose qui se compose quand justement l'individu tente de se faire é&tre
sachant. Cette distinction, au-dela des connaissances, des savoirs acquis qui eux peuvent
faire 1'objet d'une parfaite évaluation, porte la marque de l'essence de 1'étre parlant se
devenant étre sachant. Et je ne définirais pas, ni le Savoir comme qualifiant du sachant,
ni le sachant comme porteur du Savoir. Cette terminologie Savoir inscrit par contre la
place d'ou se fonde le sachant, et a nous maintenant de nous en ouvrir au discours de la
vérité.

Ce que Freud découvre avec l'inconscient, c'est ce qui parle dans le réve, le lapsus, dit la
vérité de I'étre du sujet. Cette assertion : "Le savoir de la psychanalyse, un savoir sur la
vérité" inscrit-elle pour nous ce retour a l'approche logique du vrai/faux? Le discours

questionne a comprendre s'il meéne a la vérité. La réponse par le négatif pourrait



s'appuyer de l'allégorie de la caverne, ou bien entendu les enfermés du savoir vrai, sont
persuadés de penser et de dire vrai, en fonction de leurs seules perceptions d'une vérité,
en fait dénaturée. Dans le propos de l'analysant, le discours teint la vérit¢ de la
mascarade du dit, au nom du "il ne sait pas ce qu'il dit". La encore le discours ne fait pas
vérité, du moins a s'entendre sur la nature du discours. Si vérité il y avait, elle serait de
la place de la castration et du constat du "il n'y a pas de rapport sexuel". Mais en place,
ou par la grace du Manque, le discours vrai fait carence dans le dit, non pas qu'il soit
censuré¢ ou oubli¢ de l'analysant, mais indicible du fait de sa nature méme. Et cette
nature peut trés certainement étre qualifiée ici d'essence du sachant.

Ainsi notre homo parlant, n'en est qu'a la lisiére du sachant, et donc du Savoir, du fait
méme de 1'impossible complétude de la pensée. Combien il serait agréable et pourquoi
pas vrai de pouvoir considérer la pensée comme le reflet de la totalité de 1'essence d'un
sujet a exister autrement que barré. Mais hélas, et fin de complainte existentielle, la
pensée n'est qu'une galéjade, comme un mode pernicieux de défense résultat de
l'inconscient. L'inconscient freudien, celui qui rend la pensée au monde des contes de
fées, trace dans son sillage indicible, la piste d'une vérité absolue totalement caduque.
Sauf peut-étre a prendre acte, que la seule vérité serait justement que l'inconscient a été
nommé¢ structuré comme un langage. Ce qu'écoute un analyste c'est la vérité que le
malade refoule : c'est la vérité de son désir. Ecouter la vérité pour pouvoir la dire, mais
il est impossible de dire toute la vérité. Nous sommes donc bien en présence d'un mi-dit,
c'est a dire d'un dit qui ne peut se narrer de la complétude. Si le dit de I'analysant ne fait
qu'ombre au soleil du savoir de la vérité, il devient par conséquent appelant d'une autre
vérité, celle du dire, quoique trés certainement elle aussi partielle, a n'en pas douter.
L'analyste intervient déja, et sans méme avoir prononcé la premiére parole, ni encore
moins l'interprétation. Son intervention se fonde de sa propre essence, celle du sujet
supposé savoir, du moins de ce qui fait son état dans la pensée et au-deld de son
analysant. Le discours de l'analysant n'est pas vrai au sens d'un dit partiel, auquel le
Mangque ne fait pas défaut. Le discours de 1'analyste n'est pas plus vrai non plus, car il ne
prétend pas I'étre ; la psychanalyse n'agit pas comme préposé a la réintégration sociale.
La question qui viendrait, serait de savoir s'il existe une quelconque vérité en
psychanalyse, a part d'exister comme réponse aux carences de la pensée. Il n'y a pas de
vérité du dire, méme s'il y a un dire de la vérité. Le symptome représente le retour de la
vérité dans les failles du savoir. Et ce, bien entendu a la seule condition de 1'entendre de
la sorte. C'est parce qu'il ne dit pas la vérité que le symptome de 1'hystérique est vrai.

Les manifestations qui prennent la scéne du corps pour leurs représentations sont



fausses en termes de pathologies neurologiques, mais c'est vrai que ce signe qu'est le
symptdme mene a faire tour d'une économie psychique archaique.

L'aphasie est vraie sur le seul registre d'un trouble de la parole, mais elle est vraie aussi
sur le registre de la rencontre avec la structure névrotique, et ce notamment de ce qu'il
en est de la sexualité, dite infantile. Mais comme nous le voyons, a condition d'une
vérité autre, celle de l'inconscient. Pour autant que nous puissions considérer en fait
l'inconscient comme vérité et peut étre comparée a la pensée et encore.

Mais par contre d'une vérité que je peux nommer Savoir, qui ne positionnerait ni le vrai,
ni le faux, mais I'entre d'eux. Le chemin aux tours dits se passe dans 1'¢laboration d'un
discours Savoir, de celui qui s'énoncerait de cette injonction : "écris". Alors j'écris par ce
qu'il dit et qu'il ne peut pas en savoir du dire, sauf a en faire succession de ces aléas de
la libre association, parfois s'éclairant du désir de l'analyste. J'écris, mais comme autant
de cris qui ne résonne qu'a sa pensée, et qui n'en feront pas pour autant vérité, sauf a ce
que l'analysant lui-méme s'en donne de ce Savoir. Savoir, qui ne s'éclaire nullement des
découvertes du savoir, mais Savoir avant tout, comme structure de ces entre d'eux ou
deux d'ailleurs. Alors quid de Savoir, désolé, je n'en sais rien, a vouloir le faire vérité¢ du
ou des savoirs, mais j'en s'est beaucoup a l'aulne des fils de signifiants se déroulant
d'une loi de castration, toujours ignominieuse. Si je dis que le Savoir, je n'en sais rien,
alors je dis vrai. Je ne sais pas, mais j'en suis. Et c'est certainement ce qui fait la vérité
de la psychanalyse, comme voix qui peut faire tendre l'indicible au-dela de son trou de

désir.

Juillet 2012



