Thierry Piras

Psychanalyste
Lettre «Ecrit el Suvocry - w77~ Avit 2075

"Du réel et de 'Homme"

«Le réel» -T. Piras - 2005



Sommaire

Contribution a une thématique du réel et de 'Homme.
La raison et son rapport au réel : quelques pistes pour lire Hegel, Kant et Heidegger.

Réel et psychanalyse.



L'invite du titre fait sensation a une relecture du sens, ou plus exactement au sens du sens dans
ce qui marque ce qui s'interpelle d'un adjectif fait substantif, le réel. Il semble d'un premier abord
bien difficile d'appréhender dans une perspective comparative le réel et I'humain, a n'en pas douter,
sous le vocable d'Homme. Sans omettre aussi la dimension de celui qui questionne cette thématique
méme, de par sa nature, intervenant comme appartenant a I'ensemble Homme. Nous voila bien en
présence d'une impérieuse nécessité de clarification, a savoir, comment celui qui fait acte de penser
et de langage sur le réel, peut-il le faire sans l'indispensable distance a I'objet a observer. Prendre en
compte le questionnement du réel et de I'Homme, c’est bien dans un premier temps consigner que le
sujet pensant et trés certainement parlant est parti constituant du réel. Ainsi, aborder le réel et
I'Homme mene le penseur a se consigner lui aussi comme objet d'expertise dans cette démarche de
questionnement. Le lecteur du réel se fait ainsi lecteur de 1'impossibilité a considérer un objet, dont
il ne fait pas extériorité a lui-méme. Lire le réel serait donc cette relation a I'impossible, d'un
impossible a dire une vérité autre que celle attenante, non au réel ou au concept d’Homme, mais a
l'espace vide. La vérité fait alors admonestation a une raison qui ne peut se départir de ce paradoxe.
Le réel s'instaure du fait méme de 1'impossible a le cerner comme entité totalement étrangére au fait
humain. La tentation est vive, dune approche dite scientifique, qui serait apposée sur un réel ne
prenant fait et cause que pour des espaces mesurables et quantifiables. Et ce dans une relative
volonté depuis Bichat et l'instauration du terme de biologie, de passer de 1'étude de la vie au vivant.
Mais d'une appropriation du vivant qui met l'accent sur les différentes structures systémiques plutot
que sur les anciennes assertions de la métaphysique et de I'ontologie. Le réel, c’est ce qui est propre

a la «resy, c'est-a-dire a la chose, ’affaire, le fait.

C'est l'existant possible, et qui peut faire I'objet d'une nomination, d'une communication. Mais
prenons un peu de temps, qui au passage appartient lui aussi au réel, pour marquer le retour a
l'espace vide, en saisissant la complexité de la chose. Prenons un objet d'étude pris dans le champ
du réel, un arbre, qui se manifeste et d'une réalité et d'un fait de langage par le mot arbre. Il s'agit
bien ici de deux réels pour une méme réalité. L'invitation nous est faite de considérer les enjeux
présents a l'acte de penser sur le réel, dans ce qui s'implique avec le fait humain. A considérer ce qui
en serait alors de la raison et de quelle raison il serait souhaitable ou logique de considérer. Le réel
se présenterait comme un ensemble de signes qu'il faudrait savoir interpréter pour faire surgir ce
que l'on tenait pour une vérité. Cette démarche nous menera sur les traces d'Hermes et par
conséquent a I'herméneutique. Le réel désigne ce qui existe, par opposition a ce qui est illusoire ou
imaginaire. Mais ne serait-il toutefois pas possible de considérer, ne serait-ce que l'espace d'un

instant que l'illusoire et I'imaginaire, comme le symbolique d'ailleurs, appartiennent eux aussi au

3



réel, du moins celui du langage et de l'acte de pensée. Dans cette ligne, le non possible ou
l'impossible, comme l'idée que l'eau pourrait monter sans l'apport d'une poussée extérieure, se
positionnent comme appartenant a une réalité¢ non d'existant physique, mais de phénomenes, et de la
pensée et du langage par la présence méme des mots qui désignent ou stipulent un acte
d'observation, et ce méme par le déni. A nous de tenter de cerner ce que nous posons comme
I'impossible scientifique, ce réel, non plus des faits observables, quantifiables, mesurables, mais de
I'ensemble de ce qui fait phénomene au jeu du langage. Ainsi le réel n'est plus ce que je vois, ce que
je peux démontrer en tant que systémes ou lois reproductibles, mais ce dont je parle et ce : je "suis
parlé". L'individu, celui pour simplifier ici, qui aborde la thématique du réel, avant d'en étre celui
qui en parle est celui qui en est parlé. Et pourtant le réel ne dit rien, du moins dans la langue des
mots. Mais il est dire de silence, celui de la place du sujet au sein de cette réflexion. Prenons un
exemple d'une loi du réel remise en cause, une science remettant en question une ancienne science,
qui au passage perd sa crédibilité. Il s'agit de la cosmologie galiléenne qui place le savoir des
Ptolémés au rang d'erreur ou de superstition. La Terre perdant son héliocentrisme cosmique par le
fait d'observations et de calculs, c'est bien un réel qui prend place d'un autre réel. Avec cependant
cette assertion que le réel ne concerne pas uniquement la chose qui existe, celle qui est, mais se
concerne avant tout de celui fait fonction de sujet pensant; et ce, avec la raison du vrai ou le faux de

la raison.

La science médicale, bien plus que la physique ou la mathématique ont mis de c6té la vie, I'humain
au profit du vivant, entendu dans son acceptation de sommes de systémes non €loignés d'ailleurs du
modele machiniste du XIXe. Si l'interrogation sur la vie croisait irrémédiablement une dimension
métaphysique et certainement théologique, le regard sur le vivant semblait permettre une
appropriation plus raisonnée par le fait de science. Comme si 'acte de science capitalisait a lui seul
la dimension de raison. La raison ne pourrait-elle qu'appartenir a un réel vérifiable et mesurable,
celui des nombres ? A faire alors l'espace de l'ombre pour le fait humain, pourtant toujours en
présence ne serait-ce qu'en la situation du scientifique. Il ne peut exister de science, d'exploration
scientifique, de démonstration, de véracité et pourquoi pas méme de preuves ou de vrai, qu'a
l'existence de ce qui fait la science, 'homme en acte de penser. Méme a ne considérer le corps
humain, que comme du vivant, donc de la mati¢re a faire réel du déni de la vie, celui qui acte ainsi
en est de I'humain, de ce réel non totalement mesurable, identifiable. Rappelons-nous que la
fascination de la mise en nombre du vivant provient de l'impossibilit¢ pour l'individu a faire
compte, et du rapport sexuel et de la fonction phallique. Voici, une observation rigoureuse, pourtant
issue d'un courant de pensée clinique qui ne peut répondre aux criteres d'éligibilité a I'appellation de

science.



Pour savoir si une chose est réelle, on s’appuie sur les sens, mais aussi sur notre raison. La
raison désigne la faculté¢ de raisonner, c’est-a-dire d’enchainer logiquement des idées. Encore
faudrait-il savoir s’il y a un sens a dire « nous connaissons le réel ». Car si le réel est une réalité
mentale comment pouvons-nous prétendre connaitre une réalit¢é hors de 1’esprit si toute
connaissance est d’abord un état mental ? Le réel n’existe que grace a la raison. Lorsque la raison se
penche sur le réel, elle se penche aussi nécessairement sur elle-méme ; elle a méme comme
facheuse tendance a se prendre elle-méme pour objet réel... Et si au contraire la raison n’était
finalement qu’un instrument, une grille arbitrairement plaquée sur ce réel qu’on appelle le Monde
pour mieux le manipuler. Pour en faire dire un discours, non plus de la raison, ni de la rigueur, mais
de l'intentionnalit¢, d'un déterminisme a faire insulter tel ou tel message. Et ce, en vue d'une
utilisation mercantile ou politique au sens le plus péjoratif du terme, le contrdle des individus pour
maintenir un pouvoir. Ne soyons pas naif pour croire que le discours scientifique ou autre aussi ne
serve qu'une vérité vraie, au sens du bien commun, mais d'une vérité partielle au sens d'intéréts
particuliers. Et 1a encore, il s'agit bien de réel ; a ne plus considérer comme une valeur autre que
celle d'intention humaine. Le réel est neutralisé¢ par le réel de la science. Le chiffre qui fait taire

I'homme pulsionnel. Ou du moins qui s'y exerce et s'y emploie.

L'interprétation et la question du sens posent donc la place des signes. Suivez-moi encore un instant
vers le monde grec, ou s'instaure cet acte de l'interprétation. D'ailleurs ce mot renvoie au dieu
Hermes, ou 'Epung - en grec ancien. Ainsi nous avons : 'Epunveio : l'interprétation - 'Eppnvevo :
j'interpréte -'Epunvedewv : interpréter. Dans I'hymne homérique a Hermés (vers 368-369), il
s'annonce comme celui qui va dévoiler quelque chose. L'interpréte est celui qui annonce en
énongant par le discours, quelque chose a propos de quelque chose. Pour Paul Ricoeur, il est
question d'une sémantique du montré-caché. Le langage est espace de traduction, une premiere mise
en forme par le signe. Pour que les états d'ame soient entendus, il convient d'un décodage.
L'herméneutique n'est pas seulement exégese des textes sacrés, mais tout travail d'interprétation sur
le langage, qui est déja lui-méme une interprétation. Interprétation de ses produits. L'acte
d'interpréter c'est remonter d'un signifiant a quelque chose d'autre, qui ne se trouve pas dans le
champ d'une immédiateté. Ce qui est apparent ou semble comme tel, appartient ou constitue le réel,
tout comme bien entendu comme ce qui doit faire 1'objet d'une démarche herméneutique. Comme
avec Hermes, la révélation fait transparence a la vérité, mais aussi au mensonge. Mais si mensonge
il y a, n'est-ce pas encore une vérité, celle d'une logique raisonnée au discours de I'homme. Celui-ci
dit-il le vrai ou bien ne peut-il dire que le faux en ne pouvant justement pas réussir a dire
l'intégralité de ce qui devrait étre a dire; et de ce qui ne passe pas par le langage? La psychanalyse
fait irruption dans une logique de la raison par la révélation du fait d'impossible avec l'inconscient,

tout comme I'ontologie, avec le penser d'étre. Au-dela du processus de décodage de langage, c’est
5



bien d’une avancée vers le discours dont il s’agit. Mais ici, du discours de I’impossible a dire, mais

pas a étre entendu; et ce au travers des divers temps de ’analyse.
La raison et son rapport au réel.

La formule de Pascal, dans I’une de ses Pensées, pourrait ainsi constituer la meilleure mise en garde
contre toute conclusion hative que nous serions amenés a tirer, a propos de la raison, en privilégiant
exclusivement soit ses forces, soit ses faiblesses : deux exces, nous prévient Pascal, doivent en fait
étre évités, « n’admettre que la raison », mais aussi « exclure la raison ». C’est a mettre en évidence
la logique de ces deux exces qu’il convient avant tout de s’employer, non pas seulement pour nous
prémunir contre chacun d’eux, mais aussi pour esquisser, entre 1’un et 1’autre, entre un rationalisme
inattentif aux limites de la raison et un antirationalisme choisissant de tenir la raison, selon la
formule de Heidegger, pour « ’ennemie la plus acharnée de la pensée » (Chemins qui ne menent
nulle part), le tracé d"une voie possible. Identifions trois postures de la raison dans son rapport au

réel.

Une premiere posture peut étre désignée comme d’esprit « hégélien ». Elle consiste a prendre au
pied de la lettre la formule célébre par laquelle Hegel exprimait la teneur de son idéalisme
spéculatif : « Le réel est rationnel et le rationnel est réel». Plus globalement, on peut dire que ce
modele de position de la raison par rapport au réel est celui qui assume pleinement
I’accomplissement de la rationalité sous la forme du systéme. Il rend par 1a méme problématique le
devenir futur des sciences (condamné a inscrire son contenu, du moins les principes de ce qu’il
pourra contenir de nouveau, dans le systéme d'ores et déja clos) tout autant que le statut de la raison.
Parce que les contenus scientifiques ont connu depuis Hegel des bouleversements dont on ne voit
pas comment en inscrire les principes dans le systéme (pour ne rien dire de I'émergence de
disciplines nouvelles) et parce que les questions normatives continuent de se poser avec insistance,
I'adhésion a ce modele parait aujourd’hui délicate, sauf a en procéder a de vigoureux et subtils
correctifs. De telles difficultés a concevoir le réel comme rationnel, jusques et y compris dans ses
dimensions les plus horribles et insensées, le roman de Malraux intitulé, la condition humaine, nous
en fait entrevoir quelques-unes lorsqu’il met en scéne 1’exécution par les nationalistes chinois des
protagonistes de la révolution menée en 1927 contre le fascisme en vue de rendre Shanghai, alors
dominée par les nations étrangeres, aux armées révolutionnaires. Un deuxiéme modele de position a
I'égard de la systématicité, qu'incarne pleinement la pensée de Heidegger, consiste a renoncer
intégralement au projet d’épuiser le réel par la totalisation rationnelle des savoirs. Renoncement au
systéme qui ouvre alors, c’est expressément le cas chez Heidegger, sur une déconstruction radicale

de la rationalité ne laissant plus subsister grand-chose de ses exigences au terme d’une critique

6



proclamant, nous 1’avons déja noté, qu’apres avoir ét¢ « magnifiée pendant tant de siecles » la
raison doit désormais nous apparaitre comme « 1’ennemie la plus acharnée de la pensée ». Des deux
cOtés, la raison pratique, notamment, apparait comme une illusion : illusion naive de la jeunesse,
chez Hegel, ainsi que nous venons de l"apercevoir ; illusion du sujet se croyant « comme maitre et
possesseur de la nature », au point, selon la mise en question que Heidegger développe d’une telle
affirmation moderne de la subjectivité, de poser lui-méme et a partir de lui-méme considéré comme

valeur supréme 1’ensemble de ce qui doit étre.

Une observation du méme ordre vaudrait a propos de la relation aux sciences. Revenons a la
conviction de Hegel selon laquelle le systéme du savoir est clos, vouait les rationalités scientifiques
a ne constituer que divers moments ou diverses dimensions de la rationalité spéculative. De son
coté, Heidegger soutient que «la science ne pense pas», en expliquant, dans ses Essais et
conférences, que ¢’ est méme la ce qui fait sa force : en réduisant le réel a un objet de manipulation,
la raison, sous la forme de la technoscience, se ferait 1’adversaire le plus opiniatre de la pensée en
oubliant délibérément le fait méme qu’il y a des choses. Et que, si elle peut tout (ou presque) sur les
choses, elle ne peut rien sur le « il y a » lui-méme. Chacun déterminera jusqu’a quel point il peut se
reconnaitre dans 1'une ou 1"autre de ces deux positions prises aussi bien par rapport a la raison qu’en
définitive par rapport au réel. Selon qu’il se défiera plus ou moins des sciences ou encore de la
morale, il sera plus ou moins séduit soit par la plus grandiose expression des ambitions spéculatives
(Hegel), soit par la plus radicale déconstruction de ces ambitions (Heidegger). Si ['une et 1"autre lui
apparaissaient faire difficulté, et ce pour ce qu’il faut bien appeler des « raisons » différentes, c’est-
a-dire des arguments différents, il lui faudrait définir un type de rupture avec la raison spéculative
qui soit capable de ne pas détruire la raison elle-méme. C'est dans ce contexte que la posture
proprement kantienne a 1'égard de la raison pourrait apparaitre constituer un troisieme modele,
correspondant a un troisieme type de position sur la raison et sur le réel, susceptible de fournir peut-
étre les moyens de surmonter 1’affrontement de la spéculation et de sa déconstruction infinie. Cette
spécificité de la position kantienne tient en fait a la manicre dont s'articulent chez Kant deux théses,
aussi importantes 1'une que l'autre, sur la question du systéme. D'une part, le modele kantien partage
avec une position de type heideggerien la conviction selon laquelle 1'achévement du projet de
systeme est impossible. En 1785, le § 40 des Prolégomenes a toute métaphysique future désirant se
présenter comme une science 1'indique sans la moindre ambiguité : « La totalité de toute expérience
possible (= le systéme) n'est pas elle-méme une expérience». Dit autrement : en raison de la
radicalité de notre finitude, nous ne pouvons pas avoir une rencontre de la totalité des objets d'une
expérience possible, donc de la totalité¢ du réel. En conséquence, comme nos concepts, par eux-

mémes, sont des formes vides, les concepts que nous pouvons nous forger de la totalité¢ des objets

7



sont, nous l’avons compris, de simples « idées » qui, si elles sont susceptibles d'étre pensées, ne
sauraient du moins donner lieu a une connaissance. L'unification du divers des connaissances sous
une idée capable de fournir le principe de leur mise en systéme n'aura donc jamais elle-méme le
statut d'une connaissance. Bref, la systématisation est un travail infini qui ne s'acheévera jamais par

I'émergence d'un savoir (absolu) de la totalité des objets (ou de leurs connaissances).

La teneur spécifiquement kantienne de cette critique du projet de systématisation théorique du réel
n'est atteinte toutefois que si 1’on prend en compte une seconde thése sur le systéme, qui vient ici
donner sa vraie portée a la premicre : si en effet « la totalité de toute expérience possible n'est pas
elle-méme une expérience » (premiére thése), elle constitue néanmoins pour la raison, ajoute le
méme paragraphe des Prolégomenes, un « probléme nécessaire », dont la simple représentation
exige que nous maintenions une référence aux « idées ». Pourquoi inscrire dans le registre de la
nécessité un tel probléme, ou une telle « tache », dont il vient pourtant d'étre exclu par principe
qu'elle pht étre menée a bien ? La réponse a cette question permet d apercevoir en quoi la critique
kantienne de la raison, pour radicale qu’elle soit, demeure sur le terrain méme de la raison, y
compris apres la déconstruction des illusions dont cette raison est capable. Face a la diversité des
connaissances acquises, il faut bien en effet, a chaque époque, chercher a la fois a les organiser et a
les accroitre : visée de la totalité qui, explique Kant, fournit donc le moteur méme du progres
scientifique. Or, pour l'accomplissement infini de cette tache, force est de disposer de concepts
unificateurs, qui sont des notions de la totalité et constituent comme les foyers sous lesquels nous
pouvons nous imaginer ranger la diversité des connaissances sous une unité. Ainsi chaque notion de
la totalité (= chaque « idée », celles de Dieu, de 1’ame ou du monde) joue-t-elle le réle d'un « foyer
imaginaire » par référence auquel une diversité de connaissances peut se laisser ordonner comme a
partir d'un principe d'unité. Si l'on a compris selon quelle analyse Kant désigne proprement par
« raison » la faculté de produire de telles idées (a la différence de I'entendement comme faculté de
produire des concepts auxquels peut correspondre une expérience réelle ou possible), on comprend
alors qu'il peut relier en ces termes raison et systétme : « Si nous parcourons du regard nos
connaissances d'entendement dans toute leur étendue, nous trouvons que ce qui s'y trouve a la
charge propre de la raison et qu'elle cherche a mener a bien, c'est la dimension systéematique de la
connaissance, c'est-a-dire son articulation a partir d'un principe. Cette unité de la raison présuppose
toujours une idée, a savoir celle de la forme d'un tout de la connaissance précédant la connaissance
déterminée des parties et contenant les conditions requises pour déterminer a priori a chaque partie
sa place et son rapport avec toutes les autres. Cette idée postule donc une unité compléte de la
connaissance de l'entendement, a la faveur de laquelle celle-ci ne soit pas seulement un agrégat

contingent, mais un systéme articulé suivant des lois nécessaires » (Critique de la raison pure). Ce

8



que Kant découvrait a cet égard est en fait dune importance capitale pour le destin
postmétaphysique de la raison : ces points de fuite ou ces foyers imaginaires d'unité qui se trouvent
requis pour l'activité méme de I'esprit humain, y compris pour dynamiser son travail scientifique,
correspondent de fagon ultime aux notions mémes dont la métaphysique dogmatique croyait
pouvoir faire des objets de connaissance. De fait, chacune des trois idées de la raison métaphysique
(I'ame, le monde et Dieu) constitue a sa manicre un tel foyer supréme d'unification du divers : 1'idée
de monde, nous avons vu comment, l'idée d’ame vis-a-vis de la diversit¢ de tout ce qui peut
survenir a une conscience, 1'idée de Dieu vis-a-vis de la diversité infinie des possibles. Ainsi, ce
n'est ni par hasard ni par aberration, que tant de pensées et de pratiques se sont orientées, durant tant
de siecles, a de tels pdles. Mais surtout, méme apres avoir percu quelles illusions se sont attachées a
ces poles, nous avons encore besoin de la raison et de ses idées apres leurs critiques : si l'illusion
(constitutive de la métaphysique dogmatique) peut étre dissipée selon laquelle des objets réels
correspondraient a de telles idées, et celles-ci pourraient définir la matiére d'un savoir, ces mémes
idées, a condition de ne pas étre «réifiées» ou «objectivées» (dans le vocabulaire de Kant :
«hypostasiées»), peuvent et doivent conserver, au-dela de la métaphysique, un «usage régulateur»

pour 'organisation et l'accroissement du divers des connaissances.

Réel et psychanalyse

N'attendez pas ici que je vous parle de Lacan et du RSI, du réel lacanien, la littérature spécialisée
est beaucoup trop riche pour faire plagiat ou redondance inutile. Mais je vous propose de poursuivre
ma réflexion sur la psychanalyse comme réel parmi les réels. De par son essence et son existence de
création humaine, la psychanalyse ne peut qu'appartenir au réel, et ce d'autant plus qu'elle prétend
en dire quelque chose. Si la psychanalyse, ou plus exactement ses petits soldats que sont les
psychanalystes peuvent faire 1'objet d'identifications, d'observations, d'analyses de répartition
géographique, par exemple, ils n'en sont pas pour autant des phénomeénes naturels. Méme
appartenant a la cité, leurs référents et leurs positionnements cliniques ne peuvent que les éloigner
d'une appartenance scientifique. Ils représentent, a coté des artistes, des philosophes, et des
religieux ce qui demeure a considérer I'humain dans sa valeur d'individualité spécifique, dans des
formes ou I'étre ne peut que caracoler a la reconnaissance comme digne descendant du concept de
vie. Il est heureusement des scientifiques, qui ont pris aussi, et c'est a leur honneur, place a la table
de 'Homme et non plus seulement a celle du vivant comme somme de structures. Ainsi la
psychanalyse fait son réel, par la rupture, avec l'inconscient, le désir, le langage et tous ces

collatéraux qui constituent et la clinique et le champ conceptuel. La psychanalyse existe et fait sa

9



vérité de cette existence méme ainsi que de sa pratique et non pas d'une recherche satisfaisante
quant a ses performances ou son intégration aux schémas de pensée dominante. Et par conséquent,
comme tout réel, il questionne, il interpelle, voire il dérange, car faisant marge a toute normalisation
ou récupération - du moins on peut encore l'espérer. Le terrain est 'homme et son langage ou plus
exactement ses absences, ces manques qui l'éloignent non d'un bien-étre, mais de I'étre. De cette
valeur transcendantale a toute volonté utilitariste, ramenant 1'individu qui s'entreprend en son
analyse, comme le Champion de jadis a la quéte d'un nouveau Graal, ou le méme peut-étre, celui du
savoir, d’une vérit¢é non universelle. D’une vérité qui s’instaure ni de soi, mais en soi. De cette
vérité qui fait manque au seul Moi, a la seule conscience, qui réduit et limite le cogito, dans une
illusion. Il n’y a donc toujours que du réel, au cogito, a I'inconscient, a I'herméneutique de 1'écriture
de l'étre. Mais d'un réel qui fait valse a la diversité, a la multitude de celui qui tente de
I'appréhender, c'est a dire, méme s'il n'en a pas toujours conscience, de se reconnaitre, comme part
d'un tout. Avec le réel et la psychanalyste, il s’agit de poser acte de penser du réel du réel ou de
I'impossible au faire possible. Cette quéte de la puissance que serait le possible contrit par

l'inexorable puissance de cette impossible a faire limite a la raison.

L'inconscient, c'est bien justement ce qui échappe au réel de la science, pour batir le réel de
I'Homme. Et il faut bien I’admettre, avec la psychanalyse, le chercheur de réel en trouve et pas
toujours de la nature de ce qu’il espérerait. A I’interprétation des réves et du dit, le dire fait irruption
sur la scene du désir et de la jouissance, sans qu’il soit possible de poser la figure rassurante du
nombre & porter comme mesure ou étalonnage d’une quelconque vérité, vrai, mais ici fausse, car
impossible a établir. Le langage, dans ce qu’il mene I’individu, I’analysant au seuil de la
transparence de sa dimension d’Homme, fait rupture au seul réel du vrai de la science. Posant
toutefois, les jalons d’un réel incarcéré dans les mécanismes offerts a I’entendement par Freud, ceux
du refoulement et du retour du refoulé. Il semble par conséquent possible de poser que le réel de la
psychanalyse est celui de 1’analysant, dans cette démarche d’herméneutique. D’un réel qui ne se
laisse saisir que sur les rives du langage, a rompre avec toute réalit¢ mesurable. Encore qu’il serait
la encore du possible a I’ombre de I’'impossible au tout dire, d’un établissement d’une unité de
mesure de ce réel intime, cerné et a la fois cernant ce qui est de I’étre. Posant non plus ce qui est ou
devrait a étre, mais bien ce qui n’est pas ou s’absente a étre dans la rencontre de ce qui en somme
fait I’étre. Point de tableau en perspective, nulle courbe, pas plus que de diagramme visitant ces
mesures de I’impossible, mais d’avantage 1’annotation a 1’absent et pourtant tellement présent. De
ce seul possible au réel de I’impossible, le retour a la matiere et a la quantité qu’est 1’étre en fait la
mesure du chemin a parcourir pour faire accessibilit¢ a un retour a ’Homme. De ’homme a

I’Homme, se pose la question, au-dela de la raison, et méme de la vérité, du sens du sens a en étre

10



de ce questionnement qui ne se départit pas de la rencontre de 1’origine. Qu’en est-il de la relation
de I’analysant a I’étre ? Quels liens a tisser entre le symptome, dans ce qu’il fait avancée au
langage, et I’impossible a cerner la totalité des trous du «il est parlé, avant de parler»? La stratégie
du bien-étre ou de la rectification des signifiants a I’aune de signifiés posés comme porteur de vérité
peut-elle mener la psychanalyse a disparaitre dans un souci de normalisation et d’adéquation a un
réel voulu extérieur au sujet? N’est-ce pas I’impensable de la vie et de 1’étre qui nous pousse a

penser et permet la possibilité méme de la pensée ?

(A se suivre)

11



