% s

« Du mouvement »
Premiere partie

Juillet 2014



Faudrait-il en passer par une certaine agitation de la pensée pour
pouvoir approcher ce qui serait du mouvement? Tant a considérer ce mode
d’existence qu’est le mouvement, il s’agit bien davantage de procéder a
une véritable opération de sens pour tenter de cerner ce qui marque
I’horizon de ce concept. La logique la plus élémentaire voudrait que nous
parlions ici de ce qui poserait les bases d‘une physique ou d‘une
mécanique du déplacement, d’une appropriation de la vitesse, du calcul de
trajectoire ou bien encore de celui des résistances a la propagation et au
résultat atteint ou a atteindre. Nous faisons le choix de laisser de c6té le
mouvement dans ce qu'il pose d’observations et de résultats sur une
courbe de lidentification d’une trajectoire mesurable et reproductible.
Nous n’étudierons donc pas, ni le mouvement des corps célestes, ni celui
de tout objet solide amené a se déplacer sur une trajectoire donnée, et ce,
mue par une quelconque énergie engendrant ledit mouvement. C’est par
contre dans le champ de |'acte de penser que je souhaite poser ici
guelques invitations autour de la rencontre du mouvement. Aprés avoir
posé la trop manifeste et apparente contradiction entre le mouvement et
I'impermanence, il conviendrait d’effectuer un retour au Sophiste de
Platon. Ces référents posés, nous effectuerons un retour cette fois-ci a
I’économie psychique et a I'expérience analytique, pour tenter d’approcher

le mouvement en psychanalyse.

Il serait d’'une vraisemblable évidence a vouloir poser le paradoxe entre
I'acheminement a la finitude et la question d’'une impermanence de |'étre. Tout
semble concourir a la mise en acceptation que I'homme, comme étre au
monde est engendré dans une parenthése, que bornent la naissance et la
mort. Si la finitude marque la limite a l'infini de I'homme comme matrice de
I'étre, I'étre porterait toutefois la qualité d’'une impermanence a tout fini. Poser
la corrélation par trop évidente entre I'étre et un hors espace du mouvement

ne serait-elle pas trop d’une logique a enfreindre toute lecture du devenir. Si le

2



devenir de I'homme-chair est la corruption de sa matiere constituante, le
devenir de ce qui est de sa nature a I'étre semble bien moins faire évidence a
une quelconque finitude. Serait-ce a dire que I'étre dans ce qu’il compose
I'impossible a toute identification conséquente, comme le pourrait toute
approche d’une lecture physique ou biologique, trouverait sa véritable nature
dans cet étant? Est-il par conséquent possible de parler de permanence de
I’étre sans le réduire a un quelconque objet observable et cernable des sens ou
de l'esprit? Le détour par le concept de mouvement nous procure la possibilité
d’en revenir avec le semblant de contraire, tel qu’a pu apparaitre le non-étre;
prenons alors ici comme contraire au mouvement, le repos. Il semble bien en
effet que le mouvement ne fasse pas allégeance au repos ni que celui-ci ne
puisse se mouvoir. Tout objet, animé ou inanimé qui se meut, traduit la qualité
de mouvement, a charge d’en identifier si besoin la destination, la vitesse et la
nature de la propulsion. De la méme facon, I'objet au repos ne manifeste
aucune expression d'un changement, quant a Il'accomplissement d’‘une
direction ni de la mise en oeuvre d'un protocole pouvant engendrer le
déplacement. Tout en considérant qu’il est loisible de constater un objet en
mouvement qui ne présenterait aucun déplacement.

Il suffit de prendre l'exemple d’'une roue tournant sur son axe central.
L'homme, quant a lui, peut vivre le mouvement d’une partie de son corps, sans
gu’il n'y ait aucune locomotion. Si I’'existence fait mouvement d’un point a un
autre de la chaine temporelle de la vie, il semble difficile de qualifier I'essence
par une observation de mouvement. Et d'ailleurs que ce dit mouvement soit de
locomotion ou non. Il semble que la nature de I'essence ne puisse s’appareiller
a toute logique du mouvement. Sauf peut-étre alors a considérer un
mouvement qui ne serait plus de déplacement, de changement de position
dans l'espace et dans le temps, mais d’'un mouvement, justement au repos. Il
ne pourrait alors s’agir, en dehors de toute confusion mentale, que d’une
invitation a toute nomination de I'étre, comme réalité impossible et possible au
réel. Cette derniére assertion ne pouvant que nous mener a considérer le fil
tenu de toute compréhension de I’'étre comme processus de complétude. Nous

semblons manifester la présence d'un objet d’étude qui pourrait se laisser

3



cerner, le mouvement et d’un objet, quant a lui impossible a cerner, dans toute
idée d’absolue, I'étre. Combien il peut étre tentant d’en finir avec l'ontologie,
source non tarie de I'acheminement au questionnement. Mais nous choisissons
ici, le chemin d’une vassalité a l'impossible réduction de ce mystére. Qui
comme tout mystere ne peut que solliciter a la mise en oeuvre d’un véritable
codex de révélation. N’est-ce pas de toute facon, cela le sens de vérité
(&AnBeia)? Le mouvement s'il se fait entendre, c’est comme expression de
I'exercice de l'individu vivant. Tout a considérer aussi que la mort puisse étre
entendue comme un autre mouvement, celui du non-mouvement. N’est-ce pas
d’ailleurs ici faire retour au repos, en ce sens ou la mort signe le repos non
plus seulement de I'étre vivant, celui de chair, mais de ce qui est de I'étre.
Peut-il s'agir du repos du mouvement ou d’une autre forme du mouvement? Le
repos par la mort de l'individu, n’en signe pas pour autant la finitude de I'étre.
A la mort de I'homme, que devient I'&tre, s’éteint-il avec Iui ou bien accéde-t-il
a une certaine transcendance, celle du langage? La mise en terre de l'individu
ne modifie en rien, la capacité et la possibilité de faire acte du penser sur ce
que fut I’étre et combien il demeure une transcendance a la finitude du vivant.
La considération portée sur I'étre ne peut que dépasser les limites physiques et
méme meétaphysiques du vivant, pour entrer sur la voie d’'une implication a une
complétude toujours intangible au-dela du seul langage.

A y bien considérer le mouvement ne semble pas s’accrocher & une vision de
contradiction quant a sa mise en adéquation avec la finitude et
I'impermanence. Si le mouvement ne fait pas seulement référence a toute
prise en considération de déplacements physiques et d’ajustements temporels,
c’est pour pouvoir marquer ontologiquement ce qui justement n’est pas de
I'ordre d’un quelconque déplacement. Que serait alors le mouvement sans
déplacement, si ce n’est le reflet de toute complexité a la prise en compte de
I'indicible nature de |'essence de toute chose? Et méme a considérer le
mouvement avec déplacement, celui d’'un objet sur une trajectoire d’acquisition
de destination, la nature méme de ce que I'on nomme mouvement est-elle
atteinte par la considération de la vitesse, de la masse dépassée ou bien

encore de la projection de destinée? En dehors d’une identification d’un

4



positionnement dans l'espace et dans le temps qui change. L'objet partant d’'un
point A se retrouve en un point B apres la mise en oeuvre d’un déplacement ou
d'une projection sur un plan. Le terme de mouvement, ni ne qualifie
I’éventuelle modification de |'objet au cours de cette translation, ni ne
communique d‘ailleurs d’information sur ledit parcours ou projection. Le
déplacement fait ainsi langage de savoir sur |'état de I'’étant, repos ou non-
repos. Il fournit l'indication quant au statut de qualification de I'objet, ou du
moins non sur son essence profonde, mais sur sa relation au monde.

Il est la ou la; il vient de 13; il se projette la ou la bas. Prenons I'exemple de la
course, ol un homme s’élance a une invitation d'un point a un autre point. Le
mouvement ne marque pas la direction, ni la qualité de sa locomotion, ni le
temps réalisé, ni méme un jugement sur sa prestation quant a l'‘objectif
atteint. Le mouvement n’est présent, non par effet d’observation, mais par
acte d’analyse, de nomination. Est nommé mouvement, I'acte d’introduire une
mobilisation physique, mais aussi psychique.

Le mouvement s’inscrit comme le quanteur qui peut établir la modification de
tout état spécifique a l'individu. Mouvement dans le temps et |'espace, mais
aussi mouvement dans |'exploration d’attitudes ou de comportements. Ainsi il
devient possible d’évoquer le mouvement d’un homme immobile spatialement,
mais mobilisé dans son appropriation identitaire par exemple. Le mouvement
ne parlant plus alors la langue du dépassement, mais celle d’'une évolution,
d'un acte du penser. L'acte du penser, ne pouvant quant a lui étre de
I'immobile, sinon il ne serait pas. A toutefois, considérer, si ne pas mettre en
oeuvre l'acheminement au penser ne signifierait pas tout de méme a un acte
de penser, par l'implication de ce qui est de |I’'étre dans les deux cas. Le retour
au Sophiste de Platon, ou du moins a un extrait choisi comme significatif a
I'examen du mouvement semble ici justifié, du moins quant a I’'ancienneté de
la réflexion sur le mouvement et l|'étre. La premiére interrogation nous

menerait a concevoir si le mouvement et le repos participaient de |'étre.



Cette contradiction qui semble pour le moins évidente, semble toute fois laisser
la place a l'alternative d'un jeu de I'étre en posture de concourir aux deux
instances. Le mouvement n’est pas le repos, mais dans le méme temps de la
logique, il est possible de poser qu'il fait tout a fais le retour par sa position de
contraire. L'un comme ipséité appelant 'autre comme altérité. Et ce dans le
miroir du méme, a savoir que l'un fait le deux ; non plus seulement dans
I'opposition ou le contraire, mais dans la différence. Mouvement et repos ne
supposent plus que dans I'expression d’une opposition; ils se complétent et
forme la structure de ce qui est , par la qualité de cette double détermination.
Double détermination, mouvement et repos, en font les deux facettes d’un
méme a révéler, |'étre.
LETRANGER. (253d)

Diviser par genres, ne pas prendre pour différents ceux qui sont identiques, ni
pour identiques ceux qui sont différents, ne dirons-nous pas que c'est I'ceuvre de la
science dialectique?

D’une invitation ici qui s’inscrit au registre d’un formalisme a I'étude de la
compréhension. Dans un au-dela du seul signifiant du mot, pour en atteindre,
non le sens caché, mais une véritable exigence a I'assomption du mystéere. Ou
I’étre fait mysteére, de par la difficulté a toute identification recluse d’un absolu,

et ou il inscrit par la méme le lien a faire existence a toute chose.

L'ETRANGER.

De tous les genres dont nous avons parlé tout a I'heure, les plus grands sont
I'étre lui-méme, le repos et le mouvement.

THEETETE.
Sans contredit.
L'ETRANGER.

Nous avons dit que les deux derniers ne peuvent pas étre mélés l'un avec
l'autre?

THEETETE.
Oui.

L'ETRANGER.



Mais I'étre peut étre mélé avec tous les deux ; car tous deux ils sont.
THEETETE. (254e)
Oui.
Ainsi, au-dela de ce qu'ils sont dans la différence, ils s’appareillent a I’'étre, du

seul fait d’étre.
[...] LETRANGER.

Cependant ni le mouvement ni le repos ne sont l'autre ni le méme.
L'ETRANGER.

C'est qu'alors et le mouvement se mettra en repos et le repos en mouvement;
car si I'un des deux, quel qu'il soit, tient de tous deux, l'autre sera forcé de se changer
dans le contraire (255b) de sa nature, puisqu'il participe de ce contraire.

THEETETE
Evidemment.
L'ETRANGER.
Or tous deux participent du méme et de l'autre.
THEETETE
Oui.
L'ETRANGER.

Ne disons donc pas que le mouvement est le méme ou l'autre ni le repos non
plus.

THEETETE
Soit.
L'ETRANGER.

Mais peut-étre devrons-nous considérer I'étre et le méme comme ne faisant
qu'un?

THEETETE

Peut-étre.

L'étre et le méme a ne faire qu’un, semble questionner autant sur la nature du
méme que sur celle de I'étre. Malgré I'impossibilité de cette égalité, il s’agissait

7



de pouvoir poser la réflexion sur I'espace de l'identification. Et ce au-dela de
I'opposition, en introduisant le concept de différence. Qui semblerait tendre ici,

plus a une complémentarité qu’‘a une stricte opposition.

L'ETRANGER.

Mais si I'étre et le méme ne font qu'un, quand nous dirons que le mouvement et
le repos sont tous les deux, nous dirons (255c) que tous les deux sont le méme, par
cela que tous les deux sont.

THEETETE.
C'est pourtant une chose impossible.
L'ETRANGER.
Ainsi il est impossible que I'étre et le méme ne fassent qu'un.
LETRANGER. (256a)
Mais il est, par participation a I'étre.
THEETETE.

Oui.

Si I'étre et le méme ne peuvent étre assimilés, ils concourent toute fois a une
mémeté par le fait, troublant cette, et pourtant incontestable, qu’ils sont tous
deux de I'étre.

L'ETRANGER.

D'un autre c6té, le mouvement est aussi différent du méme.

THEETETE.
Oui.
L'ETRANGER.
Il n'est donc pas le méme.
THEETETE.
Non.
L'ETRANGER.

Et pourtant il est le méme, parce que tout participe au méme.

THEETETE.



Soit.

Nous retrouvons ici la méme force d’une logique a la mémeté. Il est possible a
la fois d’identifier une différence, et dans le méme instant de pouvoir signifier

leur appartenance a un concept qui les dépasse en les englobant.

L'ETRANGER.

Il faut donc reconnaitre que le mouvement est le méme et n'est pas le méme, et
ne pas s'effaroucher de cela ; car quand nous disons qu'il est le méme et n'est pas le
méme, ce n'est pas dans le méme sens. (256b) Quand nous disons qu'il est le méme,
c'est a cause de sa participation a l'idée du méme; quand nous disons qu'il n'est pas le
méme, c'est par rapport a ce qu'il a de commun avec l'autre, qui le distingue du méme
et fait qu'il est autre que le méme, de sorte qu'on peut aussi dire justement qu'il n'est
pas le méme.

L’ETRANGER. (257a)
Ne faut-il pas dire aussi de I'étre qu'il est autre que tout le reste ?
THEETETE.

Nécessairement.
Comment ne pas se laisser aller a cette valse des sens, entre |'autre, le méme
et I'étre? Le mouvement et le repos posent a leur tour ce qui fait retour a
I’étre, comme d’un signe a l'essentiel. Il n‘est plus a douter qu’au-dela de
I'apparente simplicité d’'un terme, 'ouverture a l’'exploration d’une nécessaire
congruence au coeur du langage trace la voie a I'étre. De cet étre qui semble
et s’assemble comme intemporel et hors le champ physique, pour en
manifester toutefois ce qu’il conviendrait de nommer d’'une transcendance.
L'étre est et n‘en doutons pas, et ce méme s'il échappe a tout enfermement de
la raison. D’une raison a reconstruire sur les limites, celles de la maitrise et de
la toute-puissance d’'une pensée conquérante du moi.
Maintenant que nous avons posé de nouveau quelques éléments pour
I'acheminement a l'acte du penser, il convient de prendre en considération ce
qui est ou serait du mouvement dans |‘économie psychique et dans
I'expérience analytique. Si apparemment le concept de mouvement ne semble
pas appartenir directement a la psychanalyse, il n‘en fait pas moins sens a une

évidente appropriation. Prenons tout d’abord ce que Freud nous a nommé

9



comme le retour du refoulé, qui marque a la fois le déplacement et la
condensation, deux types de trajectoires qui font mouvement. A ne pas
seulement considérer la transposition d’un quelque chose du refoulé d’un point
vers un autre point ou plus exactement d’un espace de l'inconscient a un
espace déja du conscient. Le mouvement ne somme pas uniquement ce qui
serait d’'une mesure de la qualité ou de la quantité de matériel appartenant au
champ du refoulement et se manifestant, dans les réves, les actes manqués ou
mots d’esprit. Il va traduire, par son analyse, la nature méme du jeu d’un moi
confronté a ses propres limites. L'identification de l'inconscient et des
mécaniques du refoulement pose une relative remise en compte, c’est-a-dire
d’'un compte a reprendre, du cogito, de la toute-puissance du moi a traduire la
réalité de l'individu en considération. La partie de I'homme qui pense et qui
serait, n‘est en en fait qu’'une maigre parcelle de ce qui pourrait le constituer
dans sa totalité. Et ce malgré toute impossibilité a appréhender de fait la
totalité, notamment de ce qui est nommé, l'inconscient.

L'interrogation sur le mouvement dans le cadre de I’économie psychique, ne
reposerait pas sur l'identification des quantum de matiéres refoulées ou faisant
leur retour sur la scéne du traumatisme névrotique. Mais a la suite de ce qui a
été posé au début de ce propos, prendre le mouvement comme un quanteur
d’une limite du moi, comme une aide a la compréhension des subtilités de ce
qui constituerait l'individu. Et ce dans ce qu’il est ou n’est pas, dans ce qu'il
peut reconnaitre ou non comme étant de Iui, et surtout si cela fait
échappement a toute saisine. Nous retrouvons le mouvement dans le stade du
miroir, ou l'oeil de I'enfant fait le chemin d’une image a l'autre. Mais ou circule
surtout ce qui fonde la réalité de l'identification, portée par le langage, comme
axe de symbolisation de l'identité en altérité de I'enfant. L'enfant circule sur le
chemin de la différence, lui/l'autre, mais se trouve marqué par le paradoxe
d’un moi, et spécifique et méme, non dans l'identification, mais dans la logique
du « il est ». Il y a le moi de la mére, c’est-a-dire qu'il existe un moi spécifique
de la mére et un moi spécifique de I'enfant, et que tous les deux moi sont du
moi. Ce qui concourt a ce réel qu’est, non pas le moi, mais d’en étre. Certes

c’est bien d’une construction psychique qui s’établit a I'aune du miroir et de la

10



fonction phalligue, mais pourquoi ne pas considérer aussi la dimension
ontologique, comme porteur d’une vectorisation a l'identification de
I'impossible. Il pourrait paraitre surprenant de poser l'impossible comme piste
de compréhension de l'individu en analyse? Mais la nature méme de I'analyse,
la nature spécifique du postulat de l'inconscient et du retour du refoulé, ne
font-il pas sens a un impossible d’une logique formelle au cogito? Poser que ce
qui est, l'inconscient, est dans le méme entendement que le «n’est pas », au
sens d'une impossibilité a toute mesure dite scientifique. Et de toute facon,
comment cerner l'entendement d'un étant de l'inconscient dans une logique
formelle de |'existant? Les preuves de l'inconscient ne sont en fait que celles
qui nous sont accessibles ; que savons-nous de ce qui est de l'inconscient dans
le non manifesté par le retour du refoulement, par I'absence de matériaux
oniriques, par l'absence de signifiants. Notre regard porte sur ce qui se fait
exister par sa présence, elle-méme d’ailleurs fruit d'une véritable
herméneutique.

La vérité, comme révélation ne porte que ce qui est connu, sur ce qui fait
mouvement a étre reconnu. Mais il est tout a fait logique de penser que
I'inconscient et le refoulé ne sont pas limités a ce qui en est du mouvement du
retour et de d’analyse, mais aussi de cette partie qui demeure dans |'obscurité
de limpossible a saisir. Acceptons que l’'existant d’'un non manifesté existe a
coté de ce qui est manifesté a longueur de I'expérience analytique. Il est de
constater que les grandes problématiques de la psychanalyse ne fassent pas
intrusion directement dans le discours de l‘analysant, mais nécessitent la
lecture analytique du psychanalyste. Cette lecture qui s’appuie sur la nature du
discours dit et non dit, mais aussi sur ce qui s’installe du transfert, entraine
I'analyse dans une voie de l'acte de révélation. Avons-nous ainsi entendu
beaucoup de personnes, dans les cabinets manifester directement, en ces
termes leur enfermement dans la fonction phallique ou dans les dérives d’une
telle ou telle fixation a tel ou tel stade, au sens freudien? Ce qui est a entendre
est justement ce qui ne passe pas par le langage et qui sera inscrit dans une
logique herméneutique. Le mouvement et le regard ontologique contribuent,

dans ce qu'ils ne «collent» pas uniquement aux paroles premieres de

11



I'analysant, mais a ces impossibles du discours et de toutes expansions du
moi. Concretement, il ne s’agit pas d’interpeller I'analysant sur les thématiques
du moi, du méme, de l'altérité, de l'ipséité et de I’'étre, en ces termes, mais de
lui permettre de s’approprier les limites du moi et la « présence » de |'étre.
D’une présence, qui se signe tant par I'absence que par la manifestation, mais
de toute facon dans la prégnance du « il est ». Au-dela de cet individu, sujet
certes de l'inconscient, mais sujet d’une dimension de I'étre qui ne se fonde a
lui que dans la transparence de l'impossible, c’est toute la voie de
I'incomplétude que se dessine. Incomplétude a la possession de la mere
phallique, incomplétude a la dépossession du retour du refoulé, et toujours
complétude a la demande masque du désir. La nature de toute rencontre avec
I'autre que soi, s’établissant dans un autre-a-soi, d’'un autre non différencié a
la mouvance de l'ipséité, pose la nécessaire appropriation de la problématique
de l'impossible.

Ainsi ce ne sont pas tant les autres que lui qui font invitation dans I'examen de
la nature des relations ou des non-relations, mais ce qui est de l'autre dans la
compréhension de ce qui le fait advenir. La représentation, I'image et méme la
dimension symbolique de l'altérité vont procurer a l’‘analysant un terrain
d’exploration des diverses structures du mouvement psychique. Le mouvement
psychique posant ainsi étre posé comme |'écart entre la réalité telle qu’elle
pourrait étre si cela se faisait et le réel du moi existant comme produit des
représentations et des histoires passées. Prenons l’exemple d’un individu
ressentant une tension dans la présence d’une autre personne. Nonobstant la
relation familiale, amoureuse ou professionnelle, cet autre peut étre ressenti
comme porteur d’'une menace, d'une instance a la domination ou a la
séduction, d'un sentiment d’infériorité. Au-dela des faits et des paroles émises,
la nature de la dimension imaginaire que porte l'autre prend la place d'une
réalité des actes de relations. L'autre existe bien entendu en lui-méme, mais
dans le champ de ce qu'il représente. Il est donc l'autre, mais surtout l'altérité
et dans le méme temps le méme, car il en de I’'étre Iui aussi. Le mouvement se
pose pas tant de ce qu’engendre l'autre, mais dans ce qui serait engendré par

lui chez une tierce personne, et ce méme si aucune action directement

12



identifiable ne peut exister. L'expression mainte fois entendue en séance : « il
est comme mon pére », n'est pas l'invitation a une mémeté physique, ni méme
psychique, mais a une mémeté d'un mouvement au sein de lipséité.
L'analysant ne sighale pas dans cette expression que I'homme dont il parle
posséderait des éléments propres a son pere. Il parle, et ce sans le savoir, de
lui-méme, de ce qui fait sens en terme d’identification a une représentation, a
une souffrance, au travers de signes de la réalité vus au travers de sa
problématique, non au pére réel, ni d’ailleurs imaginaire, mais ce qu’il est lui
dans tout processus de relation a l'altérité.

Dans les vides du discours durant I’'expérience analytique se forge la présence
de tous les impossibles a cerner, a comprendre et méme a dire. Ces
impossibles sont autant d’espaces de rupture dans la vision d'une toute-
puissance du moi, que la possibilité que se donne l'analysant, non a se
connaitre, mais a se «déconnaitre». Déconstruire la connaissance
représentative pour batir un savoir méme de la déconstruction. L'expérience
analytique peut devenir alors, non plus le processus de changement d’un état
psychique a un autre, mais le mouvement qui tend a approcher cette
métaphysique subtile de I'étre. Si guérison il peut y avoir, au-dela de tout
soulagement des protocoles névrotiques ou autres, c’est du savoir dont il est

guestion. D’un savoir qui ne se sait pas, mais qui s’est.

La deuxiéme partie : Sur la différence et la déconstruction.

13



