07t

Cz/d;zfz[/ 5 c/

ps//n@//{ ///6 ‘e
_/

</

Acheminement d’une Pensée

« Du langage et de I’altérité ».

Le lengatge, ainsi nomm¢ a la fin du Xe siecle est la maniére de s’exprimer propre a un groupe, une
langue. Le langage est cette facult¢ que les hommes possédent d’exprimer leur pensée et de
communiquer entre eux au moyen d’un systeme de signes conventionnels vocaux et/ou graphiques
constituant une langue. Le langage est cet ¢lément qui fait spécificité de 1’espéce humaine. Il en fait
dire et écrire dans nombre de champs - du linguiste au philosophe en passant par le mathématicien,
le poete, le psychanalyste et nombre d’autres. « Nous nous exprimons nécessairement par des mots,
et nous pensons le plus souvent dans l'espace. En d'autres termes, le langage exige que nous
établissions entre nos idées les mémes distinctions nettes et précises, la méme discontinuité qu'entre
les objets matériels (Bergson, Essai donn. imm.,1889, p. 13) ». Ou : « ... la nature n'a pas juré de
ne nous offrir que des objets exprimables par des formes simples de langage ; (...) la transmission
parfaite des pensées est une chimere, et (...) la transformation totale d'un discours en idées a pour
consequence l'annulation totale de sa forme. Il faut choisir : ou bien réduire le langage a la seule
fonction transitive d'un systéeme de signaux : ou bien souffrir que certains spéculent sur ses
propriétés sensibles, en développant les effets actuels, les combinaisons formelles et musicales, —
jusqu'a étonner parfois, ou exercer quelque temps les esprits. » (Valéry, Variété 111,1936, p. 18). Ou
encore, « La clarté du langage s’établit sur un fond obscur, et si nous poussons la recherche assez
loin, nous trouverons finalement que le langage (...) ne dit rien que lui-méme, ou que son sens n'est
pas séparable de lui. » (Merleau-Ponty, Phénoménologie. Perception, 1945, p. 219) Pour le
psychanalyste, au regard de la séance analytique, nous ne pouvons que suivre J. Lacan qui soutient
que [’inconscient est structuré comme un langage.

Dans un premier temps, sans nous instaurer linguistes, nous pouvons simplement nous autoriser en

critique sur ce que le langage (se) devient, d’une évolution sociétale dont les conséquences, non



encore transparentes, viennent pourtant, peu a peu, se mettre a jour dans le quotidien, par la
présence d’une disparition de I’altérité¢. Dans un deuxiéme temps, nous voici confrontés aux effets
obtenus, sinon voulus, par le constat d’une perversité a circonscrire, restreindre les limites de la
pensée, voire la pensée elle-méme. Au point que I’acte de réflexion, I’acte de questionnement, 1’acte
de penser, deviendraient des provocations intolérables pour un autre absent qui n’en peut ou n’en
veut rien entendre, comprendre ou penser. Il ne s’entend méme plus penser lui-méme a lui-méme.
Notons pourtant que la contradiction méme trouve sa structuration dans le contredire qui est aussi
du langage, au méme titre que 1’assentiment ou la critique, le jugement, tel le regard que nous
portons ici sur le langage, tout en ouvrant sur 1’autre par le possible d’une discussion, d’une
controverse, d’une réfutation. Dans le champ de la psychanalyse, substantiellement, le langage
donne le pouvoir d’en dire pour I’analysant et le pouvoir d’en interpréter pour 1’ Analyste, de ce qui
¢chappe et de ce qui gouverne néanmoins toute la vie du sujet qui s’en deviendra, de cette
reconnaissance, sujet de 1’inconscient. Et dés lors que la langue (francaise) va perdre sa propre
structure grammaticale, syntaxique - de celles qui la fondent -, nous pourrions nous questionner sur
ce qui pourrait advenir de I’inconscient, de sa structure, alors que le langage se paupérise, et a
I’aulne d’une ére nouvelle ou communiquer ne rime plus avec langage, non plus qu’avec I’autre ?
Dans la séance analytique, il n’y a pas communication de I’analysant a I’Analyste, mais il y a
communication a 1’Autre. Le langage y fait a la fois pivot et étayage de la structuration psychique

du sujet par et avec I’appropriation d’une tierce personne, I’autre, sensée étre acceptée dans 1’infans.

Partant du postulat que la langue fait I’altérité, ou encore est de I’altérité ou enfin que « L’altérité est
dans la langue » (1), nous ne pouvons que constater qu’au commencement il y a du Langage et il y
a de I’Altérité. Un questionnement, d’ailleurs sans fin a ce jour, serait de vouloir connaitre si c’est
I’évolution d’une société qui fait I’évolution d’une langue ou bien si ¢’est I’évolution d’une langue
qui détermine 1’évolution d’une société. Il semble que dans la réalité nous retrouvions les deux
systemes, sans pouvoir établir précisément lequel triomphe. Etablir un tel palmarés n’est point la le
fondement de notre réflexion. Par contre, nous pouvons nous interroger sur une société qui fait
exclusion du grand nombre de minorités, abolissant la multiplicité linguistique par déni de la
différence. C’est ainsi que certains groupes d’élaborent un nouveau langage, duquel sens, seuls les
bannis du grand nombre peuvent avoir acces et recevoir cette reconnaissance a eux déniée voire
interdite. Parmi eux, citons le langage dit des banlieues qui a pris racine ces vingt derniéres années.
Sa structure nécessite la présence d’un sous-titrage dans les programmes télévisés, au méme titre

qu’'une langue étrangeére ou que les langues régionales. Nous assistons aujourd’hui a un
2



rétrécissement du monde des mots qui entraine dans sa chute les forces vives du langage avec,
semble-t-il un accompagnement de la dévalorisation et de la dissolution des valeurs morales et du
respect pour 1’autre. L’autre de la communication par le langage disparait, méme si parfois il semble
prendre encore trop de place face a des narcissismes absorbants qui régentent la vie du seul
pulsionnel, a s’ériger en maitre contre I’impossible extinction de la frustration a 1’autre. Dans le
champ de la psychanalyse, ceci n’est pas sans nous rappeler le proto-langage de 1’enfant
préoedipien. Les exclus de I’intelligentsia sont relégués, dans un état de toute-puissance a ne pas
pouvoir ou savoir penser par eux-mémes. Ils sont confinés, assignés a ne vivre que de ce qui releve
de la pulsion, de I’immédiateté, de I’avoir plutot que de 1’étre, 1a ou le lien entre langage et altérité
se voit progressivement oblitéré. A les exclure de la transmission de la langue archaique, ne leur est-
il pas fait perdre le droit a vivre I’autonomie que confére le langage de et a I’a(A)utre (2) ?

La paupérisation de la langue et de sa structure reconduit des questionnements déja trés vifs des les
années soixante dix. La parole, toujours susceptible de n’en rester qu’a la dimension du semblant,
gagne davantage a se satisfaire d’une logorrhée, d’une imposture qui n’a plus usage que d’étouffer
le vide, la rupture, le manque dont elle procede. L’ignorance fait I’enjeu de la parole d’étre devenu
un moyen d’information rapide, de description, et d’utilit¢ immédiate. Dés la sonorité des mots,
nous sommes interpelés d’entendre 1’'usage d’un débit trés rapide, comme si seul comptait le dire le
plus possible, sans besoin de s’appesantir sur ce qui est dit, sur le contenu des mots, sur
I’articulation linguale autant que syntaxique qui ne sont plus des priorités. L’articulation des mots
pour d’autres en vient & se réduire a une espece de bouillie sonore, la voix comme pateuse. La
phrase, sa structure, n’ont plus cours. Cette logorrhée va parfois s’interrompre la ou 1’on
n’imaginait pas de césure, ni de ponctuation. Mais se soucie-t-on encore de la ponctuation ! Quelle
importance peut-elle donc présenter pour obtenir immédiatement ce que 1’on désire ?

Néanmoins, le fondement du dire singulier fait qu’il passe par I’acceptation de la langue commune.
Apporter des transgressions structurales a la langue par des torsions et distorsions de langue, des
troncations, une ponctuation erronée va dans le sens de I’absence de régles qui, bien que pérennes
seraient, dit-on aujourd’hui, néfastes a la vie émotionnelle des enfants. Dés les temps anciens, et
nous le retrouvons en psychanalyse, la structure tient a distance 1’angoisse, la névrose. Innover sans
structure ou sans appui sur 1’étayage d’un acquis du passé millénaire, va opérer des modifications
profondes dans la société et le social. Cette nouvelle langue nous questionne donc : serait-elle en soi
porteuse d’un renouveau possible ou, au plus, s’agit-il des effets d’une impuissance d’apprentissage
linguistique, conséquence elle-méme d’une exclusion et d’une marginalisation subies par une partie

de notre communauté ? Au méme titre que certains sont émondés de la société, les locuteurs vont

3



effectuer des troncations par aphérese, apocope ou syncope, allant plus loin encore qu’avec ce qui
apparait depuis la deuxieéme moiti¢ du XXe siecle (métro, tél., frigo, radio, car, bus...) en le
systématisant et banalisant dans le discours. Apparait 1’oubli de 1’étymologie du mot, donc de sa
structure et de son sens originel. L’utilisation du verlan, ce procédé de codage lexical par inversion
de syllabes, insertion de syllabes postiches, suffixations, infixations systématiques crée aussi une
nouvelle langue qui autorise 1’exclusion d’autres ignorants de ce langage. Le langage devient non
celui de ’autre, mais celui de 1’exclusion de ’altérité. D’aucuns y voient une capacité a la créativité
et a I’inventivité. Quelle créativité trouver a les moyens terriblement limités d’expression avec un
vocabulaire treés restreint, un usage des marques grammaticales approximatif, une difficulté quasi
douloureuse a organiser une chronologie et une logique aux différentes parties du discours. La
douleur a accoucher d’un langage méme appauvri et qui ne se supporte que des seules proximité et
immédiateté se voit fustigée par I’absence de longs discours et la tenue a distance de I’expression
écrite, de I’imprévisible et du passé ou du futur. Ce phénomene sociétal n’est-il pas plutdt en train
d’entériner insidieusement 1’exclusion en lui accordant des mérites ? A I’instar des textes appauvris
des chanteurs qui courent en hurlant sur les ondes tels des modeles a reproduire. Les sujets, verbes
et compléments s’absentifient quasi définitivement pour n’entendre émettre qu’'une suite phonétique
de mots sensés donner sens... Nous semblons plonger -a temps perdu !...- dans la validation de
I’inexistence d’un temps qui serait le passé dont nous sommes et qui fait étancon pour le présent
vers un futur qui se prépare dés longtemps avant dans le passé. Nous entrons dans une ére ou seul le
présent se justifie. Il est de ’ordre du pulsionnel et fait camouflage de ce qui dérange de porter a la
réflexion, sur le passé et le futur, tant dans leur essence que dans leur emploi grammatical. Cela
semble ¢éloigner davantage de la réalité de 1I’étre qui flt, qui aura été, qui aurait pu étre ou qui sera,
aura fait ou aura été fait... Dans tous les cas, cela semble fustiger I’idée méme de la transmission
qui fait forcément réalité de 1I’ensemble des temps et espace.

Un peu plus avant dans le champs de la paupérisation, nous trouvons le langage sms, ou fexto,
typique d’un langage qui fait référence de 1’¢loignement de I’étre a lui-méme. Il n’a de cesse
d’inventer des abréviations, des transcriptions phonétiques, des rébus typographiques, des valeurs
appellatives des lettres, des chiffres, des caractéres, des sigles, 1’anglais, 1’arabe et autres... C’est
I’expression la plus concréte du régne du langage d’efficacité, rapide et immédiat, qui n’attend
aucune suite. L’€tre n’y est plus, n’en est plus de lui-méme. Nous entrons dans une ére de
rétrécissement complet du langage, un phénomeéne « d’économie linguistique » dans le sens, non de
faire des économies, mais d’ajuster ses dépenses linguistiques aux exigences spéciales de

I’utilitaire. L’imprécision linguistique devient la régle d’un jeu linguistique socialement réduit. Il
4



semble qu’un idéal serait atteint lorsque 1’on réussira a supplanter définitivement I’ancienne langue
(I’abolition des temps du passé, la suppression de 1’étude des parlants et écrivain du passé, la
suppression méme de 1’histoire individuelle ou de parties de I’histoire collective). L’école d’antan
ne serait que psittacisme qui n’apporterait plus rien a la structuration neuronale de 1’apprenant. Il ne
peut aujourd’hui, par ailleurs, qu’étre le constructeur de son savoir, du savoir. L’adulte s’absentifie
un peu plus. Son réle d’enseignant devenu celui d’accompagnant, le savoir ne s’appuie plus sur les
compilations du savoir ancestral.

Pourtant, de cette capacité a oter, modifier, transformer vers un moins plutét que vers un autre, il
pourrait néanmoins apparaitre une forme de créativité¢ innovatrice. Certains auteurs vont s’autoriser
a créer de nouveaux mots, tel Lacan avec sa lalangue par exemple, ou ces philosophes qui utilisent
des mots connus pour en dire autrement, différemment. Mais dans le méme temps qu’ils se
permettent cette transgression, ils le font de maniére paradigmatique en se soumettant au respect des
lois de la syntaxe, des regles édictées par la transmission de la langue depuis ses origines. C’est
ainsi entretenir 1’idée d’avoir le sens de 1’autre, de sa rencontre avec 1’autre, qui se trouve dans les
lois communes, les codes particuliers de la langue, dans 1’adhésion collective a quelque chose qui
est commun a tous, mais qui, par ailleurs, conserve la possibilité¢ de la spécificité de chacun. Ces
écrivains ne se départissent pas de 1’idée, de la pensée d’une transmission vers un autre, vers
d’autres qu’eux-mémes. Actuellement, la transformation de la langue autorise certains a parler de
« novlangue », d’un terme emprunté a Georges Orwell dans /984 dés 1948, et qui donnerait un sens
nouveau a langage et altérité. Ce terme, retenu dans le monde de I’enseignement lieu de prédilection
de la transmission, parle donc une nouvelle langue pour en dire de la réforme du collége.
Cependant, elle fait poindre un obscurantisme ou 1’énoncé s’embrume par 1’'usage de mots ordonnés
de facon a faire, non révélation, mais a nouveau camouflage de la réalité.

Tout ceci n’est pas exhaustif de ’appauvrissement de la langue, mais laisse déja a déterminer, a
trouver une voie qui soutienne autrement la présence du repere, de la reégle, de la tierce personne qui
puisse trouver place entre une culture d’antan, dite obsolete, sans tomber dans la jouissance obligée
et incontournable d’aujourd’hui. La voie de la psychanalyse, de la philosophie, entre autres, nous le
verrons, autorisent toujours une voie du questionnement, de la pensée, de la révélation de ce qui fit

forcément obscurantisme, ignorance.

A force de voir a I’'usage ces nouvelles formes de discours, il est de s’interroger sur les effets que
peuvent susciter cette paupérisation de la langue qui, fondamentalement, n’incite plus a réfléchir ni

a penser puisqu’elle n’est plus celle de la communication de transmission, mais seulement celle de
5



I’utilitaire. Tout processus de réduction d’une langue, de la restriction des mots augmentent la
propension au confinement a la toute-puissance non réflexive, et fait vecteur essentiel d’une perte
de I’acte de penser. Dans les partages (forums, blogs...), des mots disparaissent du vocabulaire ou
bien ne sont plus compris, des mots qui importants qui fondaient pourtant une recherche de vie
sociétale, tel : justice, moralité, respect, loyauté, démocratie, ou encore certains autres sont limités
dans 1’usage tel liberté, différence, genre... et bien d’autres encore. Il n’est plus besoin de penser le
mot dans ses nuances qui feraient forcément appel a ce qui ferait référence a I’étymologie Nous
découvrons ainsi le crimesex, le biensex...

Il y aurait aujourd’hui comme une usure du langage, a exclure toute réflexion, tout questionnement
et toute pensée qui pourrait étre critique ou contradictoire de maniére a faire résonner une réplique
autre, une controverse qui pourrait faire mouvement vers... un autre, vers une parole... autre,
différente. Ainsi, les utilisateurs du graphisme style sms n’écrivent plus de lettres ou ne savent plus
rédiger de textes qui pourraient leur permettre d’en dire sur eux et sur ce qu’ils pensent de la vie, de
la société, du langage et de altérité. Or, ’invention de I’écriture se fit, entre autre finalité, pour
dépasser les limites des contraintes du temps et de 1’espace, en ouvrant les paradigmes du passé, du
futur et de 1’ailleurs. Il semblerait donc que cette forme d’écriture ferait privation a I’homme d’un
de ses pouvoirs de libération, s’extraire justement de 1’ici et maintenant pour ouvrir sur autre chose
et d’autres. Un vocabulaire pauvre, des phrases tronquées permettent difficilement 1’acheminement
avec I’acte de penser. Vivre dans 1’utilitaire de la proximité et de I’immédiateté permet de tenir a
distance ’acte de questionner, de penser sur ce que pourrait étre sa vie dans un ailleurs et/ou dans
un futur proche ou €loigné. Cela ne permet pas 1’¢laboration de projets, la pensée projective a I’aide
d’expériences passées. Cela obligerait a penser 1I’étre et non plus la course du faire. L’étre se
retrouve emprisonné dans un monde d’illusion ou le réve et I’imaginaire n’ont plus le processus de
I’écriture pour support de substitution. Nous assistons a un amoindrissement de la symbolisation,
parole et écriture, qui pourtant rapproche du réel. Le renoncement a dire ou mettre en mots justes et
précis une pensée audacieuse et contrdlée Ote toute chance de dialoguer, de réfuter ou de discuter,
de s’étre.

Sans forcément emprunter la voix de la banalit¢ de ’utilitaire, une langue peut s’appauvrir en
remodelant le réel par 1’utilisation des mots et du sens qu’on leur reconnait de manic¢re a mener a
une signification en adéquation avec une période, une idéologie particuliére. L’euphémisme qui, a
I’origine, est une forme de pensée privilégiées pour adoucir des déclarations qui seraient trop
brutales, voit dans 1’exagération de son utilisation aujourd’hui un ¢éloignement plus marqué du réel.

Lorsque I’on dit de quelqu’un qu’il est parti en place de il est mort, I’information donnée ne permet
6



que le questionnement évident de savoir ou il est allé. Cet euphémisme qui sert a camoufler une
réalité¢ par ailleurs trop triste et/ou trop douloureuse met fin a toute communication. Plus
profondément, se fait jour la perte de la nécessité, autour d’un tel événement, de réfléchir sur la vie
et la mort, sur le sens de la vie et de la mort. En parler devient méme caduc puisque partir utilisé
comme verbe intransitif n’est que vecteur d’action, de mouvement et que cette courte phrase ne
prévoit aucun ajout de substantif ou infinitif n’appelant quelque réflexion que ce soit et encore
moins transcendantale. Les euphémismes proliferent désormais, non plus pour adoucir la vie, mais
pour faire fi de la réalité. Effectivement, nommer un mal voyant, une technicienne de surface, une
personne a mobilité réduite n’ajoute rien, ni aucune amelioration a la vie de 1’aveugle, de la femme
de ménage ou de I’handicapé physique. A ne plus parler de pollution quand aujourd’hui nous
mesurons /a qualité de [’air, elle ne disparait pas pour autant. Les enseignants n’enseignent plus.
Ils deviennent des accompagnateurs du savoir. Le terme professeur ou controleur (dans les trains)
ne peut plus que susciter dans leur expression une violence pour ceux qui refuseraient de se
soumettre a une autorité qui fait structure. Cette euphorisation nouvelle du monde semble vouloir
permettre de cesser penser la vie. Le désir profond est d’estomper voire d’escamoter la réalité, tout
ce qui fait objection a la mémeté/altérité, telle la différence des places, des sexes, le pouvoir de
certains sur d’autres, I’impossibilité d’un consensus, la distance au réel. Les jeux virtuels ou les
morts revivent systématiquement a la vie font auprés des enfants entérinement d’un monde a
distance de la réalité. Un autre mot dont le sens a été détourné, 1’oxymore. De oxus (aigu) et moros
(sot, fou) nous avons une expression qui allie deux mots contradictoires pour leur donner plus de
force expressive, telle une douce violence ou bien hdte-toi lentement. A son origine donc,
I’oxymore rapproche, associe deux réalités antagonistes et ainsi rend compte de ’existence de
I’opposition dans le discours social. Il autorise la confrontation, la rencontre de deux existants
antagonistes qui peuvent €tre a la fois de la mémeté dans 1’altérité. Mais, forgé artificiellement (et
parfois volontairement) de manicre répétitive il peut aussi €tre 1’indice de la mainmise sur les
esprits en devenant des outils de mensonge qui visent a assurer un empéchement a penser, comme
ce fit le cas sous différentes idéologies dictatoriales. Un exemple fort et encore présent dans les
esprits est ce qui se produisit avec la langue allemande. Infiltrée et faconnée par I’idéologie nazie,
elle finit par « changer la valeur des mots et leur fréquence... elle assujettit la langue (et nous
pourrions ajouter pour assujettir 1’autre (3)) a son terrible systeme... » (4). Sans entrer dans la
sémantique d’une langue particuliere comme 1’allemand, -d’autres 1’ont fait-, sachons que quantités
d’expressions, d’apparence banale, ¢étaient utilisées avec une volonté unidirectionnelle de

manipulation vers la destruction de 1’autre, pour faire forclusion de I’altérité, en tant que 1’autre
7



peut étre différent et penser différemment. Aujourd’hui il semble se passer la méme chose dans le
monde du terrorisme. Il y a recrutement a force de manipulation par les mots d’esprits fragiles et
vulnérables comme le sont les jeunes. A force de répétition, les mots s’imposent comme de
minuscules doses d’arsenic qui sont avalés sans y prendre garde ; I’effet toxique plus ou moins
tardif finit toujours par se faire sentir d’'une manicre ou d’une autre puisque le recruté finit par ne
plus penser par lui-méme et sans en avoir aucune conscience. Que dire d’une réalité quotidienne ou
le langage se transforme au point que le sens des mots se perd et finit par mener a la
désorganisation, la déstructuration de 1’esprit qui ne sait plus penser par lui-méme, ni méme
simplement penser. C’est I’installation dans un état 1éthargique de I’esprit qui fait vacuité a ne se
remplir que de ce que ’on veut bien lui donner pour le nourrir. Ceci pourrait nous conduire a

I’errance d’une pensée en absence.

Dans le champ de la psychanalyse, I’acte de penser fait retour, méme si le sujet n’en n’a pas
forcément conscience. Dans cet espace de la mise en parole d’une pensée non conscientisée, le
langage donne le pouvoir d’en dire pour I’analysant et d’en interpréter pour 1’Analyste, de ce qui
échappe et qui gouverne néanmoins toute la vie du sujet. C’est par ce cheminement qu’il s’en
deviendra forcément, de cette reconnaissance, sujet de I’inconscient. La séance analytique
s’acoquine du dit et du dire, d’une parole inévitable puisque I’on doit tout dire méme et surtout ce
qui semble incongru ou ce que I’on voudrait masquer. C’est forcément par la mise en parole que se
recueillent les signifiants issus de ’inconscient, qui feront chaine a étre décodés aux fins
d’interprétation. Des lors que la langue francaise perd la richesse de sa structure, nous pourrions
penser que le travail psychanalytique n’a plus sa place d’autan que ’on s’appuie sur l’idée
conceptuelle que L’inconscient est structuré comme un langage. Mais que la langue s’appauvrisse
au point de laisser la primauté a 1’absence d’un étre qui penserait, ne donne pas 1’indication de la
disparition de toute structure psychique. Cela s’avere davantage relever du signe d’une fixation a
une période de I’évolution psychique de 1’étre qui ne dépasse pas aujourd’hui le stade pré-oedipien,
celui du regne de la toute-puissance, monde du pulsionnel qui ne fait vivre que la proximité et
I’immédiateté, comme lors de I’infans, seul objet de désir. La disparition de la tierce personne, par
I’abandon de I’altérité, fait empéchement a la gestion de 1’Oedipe. L’autre, le pére, est sensé venir
mettre fin a une relation unique entre mére/enfant qui ne sont que de 1’un, situation qui absentifie
tout autre que le duo de cette relation ainsi que le langage. Cette situation fait, par définition, silence
des mots et crée une asphyxie du langage a ne point accéder a la rupture de 1’état de dualité. La

nouvelle forme d’expression logorrhéique d’aujourd’hui meéne le psychanalyste a faire révélation de
8



la présence d’un exces de manque, d’un exces de jouissance, reflet de I’attachement a la situation de
I’un jouant les prolongations de 1’exclusion de 1’autre. L’appauvrissement du vocabulaire, de la
grammaire, des régles de conjugaison nous raméne a cette dimension archaique de carence au
langage et au réel du pere absent qui pourtant, de faire rupture de la fonction phallique mere/enfant,
permettrait a I’enfant de se devenir sujet en place de rester 1’objet de désir de sa meére, 1’objet a. Ces
régles de la langue, qui font repéres, existent pour faire structure commune vers une finalit¢ de
partage avec 1’autre. Ce sont des régles en rapport avec ’altérité. En psychanalyse, c’est I’acte
parolé d’interdit donné par le pére qui fait régle de césure pour le passage de I’état de toute-
puissance a celui de parlant en gestion de son monde pulsionnel. Dans la séance analytique, si
transfert il y a, c’est de la régle premiére énoncée dés la premiére séance, qui sous-tend déja la
césure d’avec I’¢re de la toute-puissance. Dans le présent de la séance s’édicte déja, par le rappel
d’un passé, pourtant achevé, I’avenement d’un futur qui interviendra avec la fin de I’expérience
analytique du sujet. Dans ce lieu, ’ici et maintenant n’ont d’existence que dans leur rapport au
transfert qui parle de toutes les dimensions du temps, passé, présent et futur, et de 1’espace, ici et
ailleurs. Dans la séance, les signifiants qui s’échappent et achoppent de la discontinuité de la parole
de I’analysant fait que nous sommes des étres parlants et la transformation du langage ne peut I’y
soustraire, sinon seulement momentanément. Ce qui chute de la parole, du fait d’étre parlant, est
bien I’objet a, objet de désir. Le sujet est un €tre de désir et ’altérité existe du fait d’€tre parlant,
bien avant la conscience de la différence des sexes. La paupérisation du langage ne touche
probablement que faiblement a la structure de I’inconscient. Ce qui semble étre mis en danger, plus
que I’altérité, est de I’ordre de I’expression du sujet et de ses achoppements a en dire, durant la
séance, de sa jouissance qui fait névrose voire psychose. Dés lors que le travail psychique de se
séparer du premier autre n’est plus au programme, il peut y avoir une accélération dans le fait que le
langage puisse jouer d’une sur-valorisation de I’expérience de réciprocité, consciente ou pas, entre
I’instrumentalisation de la langue par le systetme (média, publicité, réseaux sociaux...) et les
changements que celle-ci subira progressivement jusqu’a induire en retour une modification de la
pensée. Jusqu’a voir 1’acte de penser se déliter de jour en jour faisant place a une espece de
décadence intellectuelle ou il ne s’agirait plus de penser par soi-méme, mais seulement de faire
comme tout le monde, de paraitre comme tous - d’un tous qui s’ignore d’une réalité autre puisque
reléve essentiellement de la dimension de toute-puissance.

Ainsi de ce mode de fonctionnement moderne unique avec les réseaux sociaux, les blogs. Derriere
les dithyrambes réseau sociaux semblent pourtant se cacher de faux autres, de faux semblants, de

faux pensants. Nous entrons sur un réseau social, ou plutdt nous y sommes aspirés, pour rencontrer

9



d’autres soi-méme, des milliers d’amis clonés qui sont unique-ment de la mémeté. Ils pensent la
méme chose, aiment la méme chose, font les mémes choses. Nous sommes dans la culture de
I’unique, de 1’'un qui rappelle forcément 1’Urn de la période pré-oedipienne ou reégne la toute-
puissance d’un état dit fusionnel. Ainsi donc, le semblant d’altérité disparait sous un amas de
mémes que soi qui ne partagent que les mémes choses, sous peine d’exclusion ; nous retrouvons
une méme soif de I’affichage, une méme absence de pudeur d’une intimité immédiate et débridée
qui n’a que faire de la retenue, élément pourtant constitutif qu’impose la découverte respectueuse
d’un autre a différencier de soi, psychiquement et psychologiquement et physiquement... La
relation décrétée reste factice, illusoire, de I'ordre du fantasme voulu réel, grace a la distance
spatiale qui en dit long, par surcroit, sur la peur du regard de 1’autre, sur la peur méme de sa parole
portant son exigence d’étre différent. Cela peut aller jusqu’a la peur d’étre reconnu dans sa
singularité signée évidemment par 1’acte de penser par soi-méme et de soi-méme. Voici le régne de
la perte identitaire, de celle que ’analysant vient chercher dans 1’expérience analytique a grand
renfort de dire et de silence a dire. Ainsi donc, cette mémeté créée artificiellement, et qui exclut
I’altérité, ramene a 1’¢re, toujours renforcée, de la toute-puissance pré-oedipienne. Par définition,
les mots, comme le dit Valéry -mais d’autres aussi dont Freud et Lacan-, engendrent une
impossibilité a tout dire. Les mots portent en eux ce qui nous colle a la peau, le pas-tout. C’est le
fait méme que leur émergence suppose un impossible, ici un impossible a dire, impossible a dire la
vérité, celle de recouvrir entiérement ce qu’il désigne. Parlons d’une corrélation mots/étre/
incomplétude qui, malgré les efforts accomplis a paupériser la langue, ne peuvent en venir a
disparaitre de la vie psychique. A n’avoir pas conscience de demeurer de la toute-puissance de
I’infans ne peut empécher I’évolution psychique de cheminer vers ce qui crée une sécurité dont le

monde est exempt aujourd’hui.

Des 1948, Georges Orwell nous décrit, dans 7984, la langue d’aujourd’hui : « Nous taillons le
langage jusqu’a l’os... C’est une belle chose, la destruction des mots. Naturellement, c’est dans les
verbes et les adjectifs qu’il y a le plus de déchets, mais il y a des centaines de noms dont on peut
aussi se débarrasser. Pas seulement les synonymes, il y a aussi les antonymes. Apres tout, quelle
raison d’exister y a-t-il pour un mot qui n’est que le contraire d’un autre ? »... A rester assujetti a
ce mouvement général, nous empruntons pour parler, le parler vulgate, le parler en raccourci, le
parler en onomatopées, le parler pour ne rien dire... a I’autre, a soi, et qui pourtant en dit long au
Psychanalyste. Comment pouvoir retrouver sa vérité identitaire, si nous nous laissons noyer dans

des tsunamis de vérités a nous jetés, sans autre choix de nous donnons que les consumer rapidement
10



immédiatement, telles les seules lois viables pour 1’étre ? L’inconscient dans sa structure oblige le
psychanalyser a toujours questionner le mot, du dit au dire, d’un signifiant a un autre qui éclaire la
structure psychique du sujet. Questionner le mot c’est revenir sur le sens et I’essence, c’est poser sa
réflexion sur la vie matérielle tout autant que la transcendance des choses. Aujourd’hui par le déni
de I’altérité, I’étre tombe dans 1’errance a ne plus pouvoir en étre du partage ; les obstacles font
pléthore a la communication avec 1’autre, qu’il soit son conjoint, con enfant, son collégue, son ami,
son Dieu... Il n’est plus temps de croire en soi, en 1’autre, en un Dieu qui accompagnerait sa vie. Il
n’est plus de place pour réfléchir a tous ces autres. Sans peur d’étre précipité dans la Géhenne, il a
¢té d’une éternité passée d’avoir eu a se questionner sur toute chose. La Vérité est un mouvement
qui fait corrélation avec Incomplétude qui est de la mémeté et de l’altérité. L’immédiateté ne
rameéne qu’a soi par le pulsionnel inextinguible qui fait qu’au commencement de 1’étre incarné
furent le Manque et la Jouissance. Avec 1’exclusion de ’altérité, a travers I’illusion de la multitude
des réseaux sociaux, il se sent finalement seul, perdu, loin des autres, a distance du divin qui s’est
vu condamné a I’expulsion de n’étre utile a rien précisément. A force de remplacer I’individuel par
une croyance dans le seul collectif, il se fait retour a un semblant de fusionnel qui génére une
solitude physique et psychique. La croyance en un Dieu, invisible mais qui représentait le tout,
I’éternité, qui se nommait donc de la complétude, n’était-elle pas ce qui faisait existence de ’altérité
par une recherche de comprendre ou d’atteindre cet autre ? Aujourd’hui, la langue utilisée se tient a
distance de la croyance et méme du doute, de la logique et de I’intuition... Elle fait seulement
utilitaire immédiat dans un essai stérile de suspendre le temps. L’étre est confisqué a lui-méme
d’étre un parlant. Le XXe siecle fit celui ou la parole fut ouvertement confisquée. Elle a été
condamnée a n’étre que victime avec la Shoah, symbole de la condamnation au silence des mots.
Les juifs d’alors n’ont pas eu le choix. Ils ont ét¢ éradiqué pour faire taire la conscience de
I’a(A)utre. Aujourd’hui, devons-nous penser que ces camps font partie de nous et perpétuent la
parole confisquée ? Pourtant, méme fortement mutilée, la parole est. La nomination toujours
perpétue 1’autorisation a la conscience de la place du vide et de I’incomplétude, la place du Manque
et de la Jouissance, malgré les voiles du silence de nouveau déployés insidieusement pour créer
dissimulation.

Pourtant, nos anciens en disaient et nous portent encore aujourd’hui au questionnement. Ils en
savaient déja tant et, si nous nous 1’autorisons, ils nous accompagnent encore aujourd’hui, d’une
écriture qui préte a penser, simplement penser sans utilit¢ a cela. Non pour en terminer avec le

langage et ’altérité, mais pour y revenir grace aux pensées de I’un de nos anciens voici quelques

11



énoncés recus du Poeme de Parménide qui nous en dit sur la parole, ’acte de penser, 1’acte
d’apprentissage, I’'univers et la transcendance :

- Allons, si moi je parle, toi, écoute mes paroles et retiens-les, quelles sont les seules voies de
recherche a concevoir... (fragment 2).

- 1l faut dire et penser que [’étre est : [’étre en effet est, le néant n’est pas ; voila ce que je t’ai
ordonné d’exprimer. De cette premiere voie de recherche je t’écarte, et ensuite de celle-ci que les
mortels qui ne savent rien imaginent, doubles tétes ; en effet |'impuissance pousse leur esprit
errant dans leur poitrine ; ils sont emportés également sourds et aveugles, frappés d’hébétude,
foules indécises, pour qui l’étre et le non-étre sont considérés comme la méme chose et pas la
méme chose, et le chemin de tous revient sur ses pas (fragment 6).

- Tu sauras la nature de [’éther et tous les signes dans [’éther et les effets destructeurs de la pure
lampe du soleil sans souillure et tu apprendras aussi d’ou proviennent ces effets tournant autour
(de la terre ?) de la lune a l’oeil rond et sa nature, et tu découvriras aussi le ciel qui les tient
separes, d’ou il est né et comment la nécessité, le conduisant, [’a contraint a contenir la limite
des astres. (fragment 10).

(1) « L’altérité est dans la langue » de Jean-Pierre Lebrun et Nicole Malincoli, Ed. Tres, Psychanalyse et
écriture, mars 2015.

(2) Lieur de la parole.

(3) Réflexion de I’auteur.

(4) V. Klemperer, LTI. La langue du Troisieme Reich. op. cit, p. 40-41.

(5) Pour certains comme Georges Steiner, « la retraite du mot » serait a ’oeuvre depuis le XVlle s., suite a
I’expansion du langage mathématique lors du développement du calcul par Newton et Leibniz. Mais nous
pouvons aussi, a contrario, rappeler ici que les Grecs anciens, friands de calculs mathématiques n’étaient, par
ailleurs, pas parcimonieux concernant 1’usage de la langue, des mots, en dépit de ’importance de la place
accordée aux mathématiques..

(6) Entendre ici « je suis » du verbe suivre, tout autant que du verbe étre, et que du substantif étre.

12



