%jﬂ Lrras

« Du de-dans et du de-hors »

« L'entre-autre »

Novembre 2014

Article publié dans le cadre du Cercle En-Passe analytique-L'Ecole.
Toute reproduction interdite sans I'accord de |'auteur.

www.enpasseanalytique.com


http://www.enpasseanalytique.com

Les termes altérité et limites, de notre titre, font déja congruences a une
mémeté de sens. Dire altérité n’est-ce pas déja poser l'existence, la présence
d’au moins deux choses qui interagiraient ensemble pour que I'on puisse poser
le constat de l'autre et de ce fait de son alter ego, I'un? L'altérité implique donc
la considération d’au moins plus un éléments a considérer, et qui se
positionnerait en relation, non plus seulement a lui-méme mais a ce quelque
autre a lui. C'est ce n+1, non dans son essence ou ses spécificités mais dans
son acte d’existence, qui trace les lignes opératives de la différence. Le terme
de limite(s), qu’il soit au pluriel ou au singulier, instaure tout autant la
tracabilité de l'autre, du plus qu’un. Altérité et limites par leur positionnement
d’étant au monde nous invitent dans cette évidente répétition démasquée, a
reconfigurer par I'acte de penser la problématique du de-dans et du de-hors.
Installons la scene de I’'étre au monde configuré a la dimension de corps vivant
par I'examen de ce que nous révéle la bouche dans le champ d’'un mouvement,
d’une transcendance du Je au Tu. Cette béance buccale fait blessure ouverture
d’une circulation spéciale entre le monde du de-dans et celui du de-hors. Dans
cette bouche, le lait maternel ou son substitut s’y rencontre en réponse aux
cris et aux pleurs. Dans cet aller et retour du désir de I'un a un autre un, de
I’enfant a la mere, et de la mére a I'enfant, se dressent les chemins tors d’un
échange au désir. Tant le besoin alimentaire que celui de la satisfaction et de
densification a la fonction phalligue, méne a un véritable aménagement que
devient cet organe frontiére. La bouche fait limite, tant au besoin qu’au désir,
mais instaure par la satisfaction et la frustration les bornages de tout illimité.
Le derriere de la bouche, a savoir I'enfant, son désir, son rapport a la mere
comme substitut phallique, communique avec le devant de la bouche, la mere
et le place dans la dimension d’étre au monde. Il recoit aussi bien la chose de
la mere sous forme liguide que sous la forme de « |'acte de mére », dans le
positionnement de ce qui fut femme pour s’advenir désir-sein nourricier. C'est
en quelque sorte par la bouche béante du de-dans de I'enfant, que le de-hors
incarné par un liqguide venant lui aussi d’'un de-dans, matérialise cet espace du

mouvement a l'altérité. Le lait fait son systeme, comme le terme grec « ydio »



nous le révele, a la fois dans le sens de lait et de galaxie. D'une organisation
qui fait la mise en oeuvre de lintrojection et de lincorporation. Ou
I'introjection, I'image de cette chose qu’est la mere, est incorporée au moi et
au surmoi de l'enfant. Dans l'acte du don qui conduit a l'introjection, par
I'existant qu’est ce phénomeéne de l'incorporation. Le sein et le lait, mais
surtout I'image fantasmée offerte sur la scéne d’'une dévoration double, pose le
réel d'un jeu a la limite qui sépare et oppose a la fois introjection et
incorporation *. Au-dela du processus de remplissage viendra le temps de la
parole qui continuera de faire émergence d’'un de-dans, du désir a l'altérité de
I'enfant. La langue de l’'enfant se révele comme celle de cette altérité qui se
construit sur la mémeté, et pourtant d'une ipséité différente, mais reliée par la
possession du désir désirant. L'enfant parle la langue qui peut séduire la mere,
cette langue qui n’est pas sienne, mais autre deviendra méme au nom d’une
altérité instaurée d’une limite transcendée. Quelle est la limite ou d‘ailleurs
Iillimité a la fonction mére/enfant, si ce n'est I'absence de différence, ou la
différence des absences que I'on nomme par désir. Dans ce choc de l'altérité
construite sur le socle d’une identification a un moi halluciné, notamment par
I'introjection, est-ce I'enfant qui se construit ou l'ipséité qui se déconstruira au
risque d’un idéal du moi toujours en retard de l'autre? Le de-dans incarne a la
fois I'altérité et la limite du de-hors, mais aussi cette mémeté des ipséités, qui
ne peut que faire invitation a toute considération de |'étre.

Ce n'est pas l'insuffisance du Moi qui empéche la totalisation, mais l'infini
d’Autrui. Et d’ailleurs le Moi pourrait-il autrement qu’insuffisant quand il échoue
a masquer ou dévoiler le retour du refoulé. Il n'est pas le tout, ni de l'individu,
sauf a en ignorer ou nier linconscient freudien, ni méme de |'étre qui
transcende le moi comme existant au-dela du fait vivant. Qu'est-ce que l'autre
au moment ou le terme autre est utilisé pour tenter de cerner une altérité? Y
aurait-il donc une limite au sens entre tous ces autres, de ce qu’ils semblent
étre, a leur entendement a celui qui les prend en considération, et dans une
tentative de généralisation? Le dire d’autre place I'attention sur cette rupture a
I'ipséité quand du moi se pose une ramification vers I'autrui. Il n'y aurait donc

ipséité qu’a considérer l|'altérité; ce positionnement de la différence et la



tentative d’une caractérisation illustre le flou d’une limite, toujours a
reconstruire. Mais d’ailleurs, cette limite existe-t-elle réellement entre le moi et
I'autre et entre ces deux concepts d’ipséité et d’altérité? Il semble pourtant
qu’un tel fait fasse exigence a la logique et a la raison. Seulement a considérer
gue les termes de Je et Tu concernes aussi bien les deux protagonistes, et ce
parce qu’ils existent et fondent une relation entre eux. Il ne saurait exister I'un
sans un autre un, pour qu’il puisse faire la réciprocité a l'altérité. Il est bon, me
semble-t-il de pouvoir sortir d'une logique d'une éventuelle limite de l'altérité
ou limite de I'autre, pour méditer sur la problématique d’une limite a la limite,
faisant justement place a la distinction moi/ autre. Dans cet exercice, la limite
a la limite inscrit un possible, celui de |'extravagance du langage. Prenons
I'exemple d’une simple phrase détourée des paroles d’un analysant : « je suis
limité ». Il indique par ce propos quille ressent et constate un certain nombre
de limitations quant a ses intentions, ses projets et peut-étre méme a une
relative identification de ce qu'il considérerait comme limite personnelle.
Certes, il peut directement faire allusion a des difficultés de réalisation,
d’identification de stratégies de réussite et tout autre discours trop généraliste
pour ne pas nous inciter a la prudence, et faire acte du penser &An6esia, de
cette vérité en terme de dévoilement. Ainsi, cette phrase installerait un tout
autre objet que celui d’un constat immédiat d’empéchement. Elle pose le tour
a l'instance du fait du limité, au sens de confrontation au désir en rapport a
I'autre, en 'occurrence ici trés certainement la meére. Ainsi le « je suis limité »
nous parlerait de ce qui est de I'impossible a la fonction phallique. La conduite
de I'expérience analytique validerait, si besoin était, cette problématique citée.
C’est encore la bouche qui fait limite, par ce qui est dit et par ce qui est
absent. Et cette limite au dit et au dire, révélatrice du jeu complexe de
I'altérité implique une attention nécessaire a l|’‘appropriation du champ

conceptuel de la forme, autant, si ce n’est plus que du contenu.

*Voir Derrida dans Fors dans Abraham et Torok - Le verbier de I'homme aux

loups. 1976 - Aubier Flammarion.



