Thierry Piras
Psychanalyste

Leltre «Ecrit ef Suveiry - w7 - NWM& 2072

«D’une métaphysique du penser»

/\/”/‘/_

-

Lg% *w




Ce qui donne le plus a penser, c’est bien que 1’inconscient existe. Du moins si I’on se situe
dans le paradigme de la psychanalyse, conditionné par cette affirmation, ’inconscient ne peut
qu’exister et c’est en sorte qu’il se donne a penser. Comme I’enseigne Heidegger, pour pouvoir
accéder au penser, il convient que nous soyons en situation de penser. Ainsi nous devrions étre parés
a ’apprentissage de la pensée. Et convenons-en, une fois parvenue a cet apprentissage, il est de
reconnaitre qu’avec cet acces aux modalités d’appropriation du savoir, nous n’en pouvons pas pour
autant user du pouvoir de penser. Sommes-nous alors condamnés a errer dans les limbes d’une
¢ternelle quéte de la rencontre de la pensée, sans pour autant s’en prévaloir de 1’acte de penser?

S’il s’agit bien d’une démarche volontariste, qui cloue au pilori de I’immobilité, la volonté de
penser, reconnaissons toutefois que les obstacles a la mise en oeuvre s'égrénent, tel un chapelet
dévot. C’est par le mot, que penser se fait corps au discours ; d’un mot qui au-dela de la
représentation articule le sens de la langue. Si les pensées comme une myriade d’étincelles
continuent de jouer la sarabande d’un esprit qui flirte avec la création, c’est par la transmission vers
I’extérieur de I’individu que la nébuleuse de la pensée prend forme dans le «penser» et dans 1’acte
de penser. Pourrait-on en venir a penser que I’inconscient existe, et quelle serait alors la nature ou la
forme de ce qui ménerait a un tel constat? La démarche de la raison nous invite a pouvoir
collationner les ¢léments d’une démonstration, et pour peut-&tre penser la preuve, ou tout du moins
en asservir I’existence a des ¢léments dont la réfutation ne serait que manifestation tendancieuse de
I’esprit chagrin. Devrions-nous par la suite engranger une série de postulats ou d’hypotheses,
régissant un rapport a supposer possible entre le penser et le qualifiant inconscient comme existant?
Mais n’est-ce déja pas faire acte de penser que de s’instaurer de ce questionnement?

L’inconscient existe, car il est fait exister dans ’espace treés spécifique de I’expérience analytique.
Non pas qu’il ne semble pas exister en dehors, mais c’est par la «faute» de la psychanalyse, que
I’orthographe d’une écriture de la pensée s’en vient a se penser autrement du fait de cette
découverte freudienne. Ce qui existe ou est fait existant est, tant le penser a propos de 1'inconscient,
que l'inconscient lui-méme quand il ne ferait pas existential du penser. Bien entendu, et, car cela ne
sera pas entendu, car non dit, e¢ méme pas d'un dire a venir en surprime de la jouissance,
l'inconscient ne se fait en rien de 'acte de penser. Tout au plus peut-il s'accueillir au sein de pensées,
comme autant de réveries ou de fantasmes que l'individu peut étre malmené a entreprendre. Nous
dirons alors qu'il peut advenir qu'il pense a l'inconscient, tout comme il pourrait entrer dans la
pensée de l'existence de I'inconscient. Le psychanalyste ne serait-il pas de ceux qui pensent? A n'en
pas douter, il a su adjoindre a 1'étre parlant, la qualité d'étre pensant et sa rencontre avec le désir de
l'analysant le conforte dans notre dualité¢ d'investigation. Clamer que l'inconscient existe serait
prendre le risque du ridicule, non pas que l'on puisse prouver le contraire, mais il serait de cette

clameur a éteindre 1'essentiel, ce qui fait le réel. La gausse de l'inconscient existant ne peut mener
2



qu'a une relative perte de substance, celle non plus d'un contenant, mais celle d'un parlant. A vrai
dire l'inconscient est déja du parlant quand on commence par le formuler ainsi. Mais cette
formulation ne semble pas en dire d'avantage, sauf a faire invite d'un dire a révéler. Si le penser ne
correspond pas a une simple énonciation d'une mise en action, de la pensée peut-étre, il convient de
s'en assurer au risque de la confusion. Le penser s'instaure d'une nomination, celle qui caractérise
par le mot, ici, le verbe non conjugué, de ce quelque chose sorti du flou de la pensée pour faire trou
au langage. Le passage a la langue instaure la complémentarité des acteurs mis en jeu, celui qui en
est du parler et cet autre, qui ne peut en fait que conjuguer I'Autre, et ce cortége de significations a
l'inconscient. Parler instaure l'acte, parler instaure la fonction, parler fait entrer ce qui parle dans
l'espace du sens a la qualité de celui qui parle.

Le penser positionne, non pas tant ce qui est dit ou ce qui ne peut pas étre du dit, mais le regard a
porter sur celui qui agit et ainsi sur sa nature d'étre agissant, ici d'étre parlant du penser. Et si la
question nous vrille, ce que je n'espere pas, la pensée, a nous en questionner du : «mais de quoi
parle-t-i1?» -il convient I'espace d'un temps, de se positionner au-dela du contenu, et méme de ce qui
pourrait apparaitre comme contenant. Le penser fait invitation a la prise en compte de la nature
donc de celui ou celle d'ailleurs, qui met en action l'acte de penser. Pas tant, dans sa réalité de
parlant simple, mais d'étre parlant, en ce sens ou il fait son qualifiant d'étant par la méme. Qui est
cet &tre qui fait cause du penser, non pas ses identifiants sociétaux, mais qui est ce révélateur du
penser. En marge que tout humain est un étre parlant, serait-il ipso facto un étre pensant? Cela, a
n'en pas douter, donne a penser. Non plus uniquement pour faire accession a un quelconque résultat,
comme vérité ou mensonge d'une aspiration, d'une quéte de savoir, mais comme assertion d'une
potentielle essence. Ou l'essence du parlant serait le pensant, mais d'un pensant qui se fraye a la
langue et au langage. D'un pensant, comme d'ailleurs d'un état de parlant qui n'en restituerait pas la
dimension de 1'étre par le langage, ne serait que lettre morte a l'inscription de toute signification. Du
parlant comme du pensant ne sont en fait que des potentiels a activer sous le jeu de registre ou le
langage fait lit de I’inconscient. Certes nous pourrions en demeurer a la surface du conscient, voir
du Moi, pour que s’en continue les déclinaisons rassurantes du cogito cartésien.

Mais nous pouvons aussi nous interroger, sur ce qui est du penser, quand s’y adjoint I’inconscient
comme existant. Partons des diverses affirmations de Lacan, comme «1’inconscient existe» ou bien
encore celle du «l’inconscient, ¢a parle». Si parler fait acte de nomination a I’existence, alors
l'inconscient existe puisqu’il est déja ici mentionné, et comme existant et en rapport avec ce quelque
chose qui parle. Que disons-nous de si spécifique avec cette invitation de I’inconscient existe?
Certes, I’inconscient freudien fait réalit¢ de sens et du réel pour le psychanalyste, et certainement
progressivement pour ses analysants. Quand I’inconscient freudien conjugue I’exister, du moins

dans cette interpellation que soumet le locuteur, il ne nous en donne pas plus a entendre que dans

3



I’autre propos, I’inconscient parle. Comme avec le cogito, serions-nous amenés, modélisés par le
passage du "je pense, donc je suis" au "I’inconscient parle"? Si l'inconscient parle, alors il devrait
exister ou étre fait existant de cette seule affirmation. Cette logique ne peut que nous mener sur le
terrain du faux, I’inconscient n’étant pas un individu. Méme si nous pouvions poser la réflexion sur
I’étre de I’inconscient; ce que nous ne manquerons pas de mettre en oeuvre. Tout en n’étant pas,
quoique en faisant tour toute fois a 1’étant, 1’inconscient va questionner, au sens d’interpeller le
sachant, ici celui qui en sait de cette nature. Si parler n’est pas communication, échange entre deux
subjectivités, si parler n’implique pas 1’expression d’une volonté de transmission, de témoignage,
alors «I’inconscient parle», peut étre fait existant. Existant, car de ce propos se recueille une somme
de données qui peuvent corroborer ce qui serait de 1I’existence de l'inconscient.

Le réve, le lapsus, le mot d’esprit ouvrent la porte d’un contenu latent, non directement disant mais
a coder au risque de la psychanalyse. Risque de ne pas seulement écouter ce qui est dit, mais de
mettre a jour la structure de ce qui a amené «un quelque chose» a ne pas pouvoir se faire langue. Le
dire serait a la rencontre de I’inconscient, ce que I’infrason est a l'acoustique : 1a, mais pas tout a fait
la, dans I’accessibilit¢ immédiate. Ce présent du passé qui ne peut éclore que dans un présent qui
¢carte les limites du temps linéaire. L'inconscient parle et pourtant je n’entends rien, au sens
qu’aucun mot de la langue ne fait approche a mes oreilles; et pourtant certains mots, eux qui font
incongruités peuvent, de par cette rupture de sens, faire nouvelle logique. L’inconscient ne me dit
rien, que je sois analysant ou analyste d’ailleurs; mais de par cette logique de I’absence, de la
béance, il est dit de ce qui fait manque. Et si le manque ne manque pas, c’est bien par ce qu’il
manque (au sens du ratage) la langue, qu’il ne peut faire retour que par le langage. Ce langage qui
ne dit rien, mais qui, ainsi en dit de ce tout inaccessible et inaudible. L'inconscient en ne pouvant
étre parlé dans la langue, fait trace, fait trou de cette confiscation a la pensée, que sont les en-cause-
du refoulement. La pensée fait elle aussi manque a l'accessibilité, sauf a s'en inscrire comme penser,
ou |'étre fait devant et derriére de la scéne humaine.

Alors tout serait entre les mains de cet étre qui pourtant n'en posséde point, car son existence ne le
prédestine pas a étre individu, mais seulement sujet d'une mascarade, celle qui met en place, la
double substitution qui nous fait invite au réel de sens. Il s'agirait a la fois, d'un signifiant qui
représente un sujet pour un autre signifiant, et d'un § en place d'un S. La téte peut nous tourner
maintenant sous la ronde d'une métaphysique, non plus seulement du penser, mais tout autant de
I'exister. Comment pourrait-on penser l'inconscient, dans ce qu'il puisse parler ou bien méme
exister, sinon par l'immersion dans le trou, la faille a la raison de cette gigantesque confiscation a
I'homme qu'est sa psyché? Comme pour faire écho au qu'appelle-t-on penser de Heidegger, nous
pourrions prendre la trace du langage, pour ne plus pouvoir nous en départir de cet inconscient.

Insondable, infernal, intemporel, maitre ou esclave d'ailleurs du semblant, 'inconscient existe et

4



nous le faisons exister par la langue, en nommant justement ce qui ne peut pas étre approché
autrement que par cette assurance a l'incomplétude. L'inconscient est-il plein ou vide, et ce d'autre
chose que nous pourrions dans nos fantasmes de toute puissance a la raison et au discours de la
science, tenter d'y mettre pour le cerner.

De ce remplissage a la langue, que les échevins du langage que sont les analystes vont faire terrain
de dé-semblant. L'inconscient, effectivement, ¢a parle. Non plus seulement toutes ces ritournelles
vraies, des pulsions, du désir, de 1'Autre, mais tout autant de tout ce discours méme sur
l'inconscient. Et si ce discours en cause de l'inconscient, fait du penser, alors il en donne tout autant
corps a l'existence. L'expérience analytique et son siége d'une parole a entendre et a faire tendre a la
vérité font lit de l'existence de l'inconscient, bien plus que l'annotation au registre de preuve des
collations de signes qui émergeraient. Si en pensant, puis en parlant de I'inconscient se réalisent les
conditions d’une parole en plus, a celle simplement dite par 1’analysant, et que cette parole en place
d’une nouvelle vérit¢ fasse sens a I’étre de I'individu, il semble possible de faire acte de
psychanalyse. Vous aurez traduit par vous méme, qu’il ne s’agit pas de parler de l'inconscient durant
une analyse, mais peut-étre tout simplement de penser qu’il serait possible de le faire, pour que
s’accomplisse 1’étre de 1’analysant. L’étre de 1’analyste étant pour sa part du fait méme de ce
cheminement au désir d’analyse... Si I’inconscient parle, et il nous doit bien ¢a, alors il n’y aurait
pas plus vrai que le penser pour parler, non pas de ’inconscient, ni méme inconscient, mais pour

parler I’étre.



