(Elerole gt
- i
Tead o

Lo fewdle du discours - n° S - janocer 2013

In ou ex-cursion métaphysique

Chantal Belfort

Salvador Dali - Enigme sans fin - 1943



L’inconscient, terme conceptuel qui cherche a traduire ce qui de la psyché nous est caché et,
plus encore nous échappe, espace dont les bornes nous sont inaccessibles. Il n’existe ni dans ce qui
serait du fini, ni de ce qui releéverait de 1’infini sinon dans les représentations, tout autant que lui-
meéme reste inaccessible de sa totalité, sinon 1a aussi probablement dans les représentations que 1’on
décide de s’en faire. Dans I’aprés de I’expérience analytique, nous pourrions vouloir dire que nous
en savons beaucoup plus, mais, en fait, de quel (Ss)avoir est-on réellement en acquisition qui
sortirait de I’ignorance ou de la méconnaissance autour de 1’inconscient qui reste subjectivité ou
méme de ’Etre lui-méme ? L’inconscient reste le siége d’éléments refoulés non connus, ni de
mémoire ni de conscience, et qui ne peuvent donc pas étre quantifiés au point de pouvoir déterminer
précisément et nommément ce qui pourrait rester ou pas comme refoulé. Ce que Freud nous en dit,
c’est qu’il est bien le lieu ou se r-assemble tout ce qui est du refoulement, de ce qui ne fit pas
accessible a la symbolisation dans une période de 1’enfance, faute de paroles possible sur ce qui ne
put alors qu’étre refoulé. Dans cette période de I’enfance ou le langage est en voie d’appropriation
par 1’apprentissage dés apres la césure mammaire d’un sein qui, d’emplir la bouche et le désir en
manque de I’enfant, I’assujettissait a la loi du silence, la loi maternelle pré-oedipienne.

Au coeur de la réalit¢ du sujet existe une expérience subjective qui est celle du désir, de la
jouissance, de I’angoisse, du manque. Voici «affichés» (1) ainsi les indicateurs d’un réel non
objectivable qui ne peut que s’exclure de la raison du cogito de Descartes et qui se construit selon
une autre logique qui est celle de cette réalité objective de 1’expérience analytique. Des théories
actuelles neuro-scientifiques se veulent annonciatrices de I’éradication de toute subjectivité, nous
faisant penser a cette volonté de pensée unique qui séduit. Elle suit sinon précede, et en tous cas
accompagne ces nouvelles avancées. Elles arguent d’une continuité entre la matérialité d’un support
biologique maitrisable et les troubles de la conscience, portant I’inconscient au rang de I’inexistence
puisque non cernable ni quantifiable matériellement. En psychanalyse, nous savons nous appuyer
sur I’approche logique du Réel tout en nous trouvant en accord avec d’autres avancées scientifiques
plus récentes qui en disent sur I’inconscient. Comme nous avons pu le voir avec les discours de
Lacan (2), la psychanalyse reste la plus sérieuse possibilité¢ d’articuler singularité subjective et
¢thique de la responsabilité au sein du groupe social.

Partons de I’idée que I’inconscient puisse étre un espace, un ensemble d’éléments infini, c’est-a-dire
sans borne aucune dans le sens de ce qui est a I’opposé du fini. Ce n’est pas I’expérience analytique
qui peut nous faire démonstration de cet infini, dans le sens ou les éléments du refoulé existeraient
en nombre illimité et pourraient se dénommer d’une infinitude. La fin de I’analyse meénerait-elle

alors a la possibilit¢ de dénombrer exactement les éléments, dits infinis, constituant cet ensemble

2



qu’est I’espace inconscient ? Rien ni méme ’analysant en passe de devenir Analyste ne parvient a
I’exprimer ainsi. Du discours de 1’ Analyste il ressort (3) que dés lors qu’il ne peut y avoir extinction
de la pulsion qu’avec la mort, il ne peut survenir non plus que du rien (4) n’emplisse 1’inconscient
au point qu’il ne soit plus. Nous pourrions éventuellement en dire d’un Urn-fini, mais en tant
qu’ensemble d’éléments refoulés, le constituant, de ceux reconnus comme ayant ét¢ extrudés, mais
qui ne peuvent étre précisément quantifiable a aucun moment et qui nous conduirait a parler de
I’Un. N’en a-t-on jamais terminé de «faire le tour» de son inconscient, alors méme par ailleurs, que
méme la fin de I’analyse ne vient pas nous annoncer la fin de ce qui fait tour et retour de la
demande en désir ? Nous pourrions simplement dire que la cure analytique est une expérience
singuliére qui met en jeu les inventions singulieres d’un sujet par le jeu du langage. L’inconscient,
lui-méme structuré comme un langage, reste 1’enjeu du sujet qui, de son incomplétude, fait la
jouissance accompagner le sujet dans le cheminement de la cure. C’est par ce que le sujet va
assumer de sa parole qu’il va ainsi permettre ’articulation avec la jouissance, autour de son
symptome. En quelque sorte, le sujet doit inventer une solution lui permettant de traiter
discursivement ce qui, du réel indicible et inarticulable, 1’assaille pourtant dans son corps a travers
son symptome. Indéniablement, il y a de la parole et du langage qui font la singularit¢ fondamentale
de I’étre humain.

Le parlétre que Lacan expose aprés 1975 fait le sujet habitant du langage, mais il ne le rend pas
pour autant maitre en sa demeure et n’appelle pas non plus de réponse sur ce qu’est réellement
I’Etre ni d’ou il s’origine, mais seulement un nouveau questionnement. Il est évident que, lorsque
dans la séance analytique I’analysant parle son désir, sa jouissance ou son manque, ses associations
verbales lui font dire plus, a c6té ou le contraire de ce qu’il voulait dire dans son discours manifeste
souvent préparé, menant pratiquement a des néologismes non conscients. Il peut ainsi faire tomber
le masque de ce qui fit parti du refoulé et qui est du Reéel, a la grace, pourrions-nous dire, de
I’existence du transfert qui a-méne le sujet a se perdre dans les dédales de son désir ou, plus
précisément, de celui de I’ Autre ré-initialisé par I’ Analyste, avant de pouvoir se retrouver a s’étre
avec lui-méme. Le parlétre détermine une expérience de I’analysant qui ouvre pour chacun a une
¢thique de la responsabilité de son mode singulier de jouissance. Le parlétre désigne ainsi «I’étre
charnel ravagé par le verbe» «qui parle cette chose ... qui strictement ne tient qu’a lalangue (5), a
savoir I’étrex.

Sujet du désir, sujet de I’inconscient, sujet divisé... Tant de sujets pour ne penser ou ne parler que
d’une personne, d’un Etre qui I’est de la nomination qui ne suffit pourtant pas a en dire sur ce qu’il

est, ni sur qui il est, ni d’ou il est, ni @ donner réponse sur ce qu’est ’Etre en général et/ou en

3



particulier, en singularité (plutot qu’individualisé). Quel serait le tout de ce qu’il est, autrement dit
comment cerne-t-on ce qu’il est, ce qu’il en est de lui ? Réponse aussi incongrue et inaccessible
que celle qui serait de penser pouvoir connaitre la totalit¢ de 1’inconscient d’une personne, qui
s’énoncerait par un quantifiable fini ou infini, ou mieux d’un entre-deux ? De quel Etre parle-t-on
lorsque que nous disons que le sujet, d’une analyse par exemple, vient en analyse pour parvenir a
s’€étre davantage, a faire retour a son étre ou encore qu’il est un sujet habité du langage et qu’en cela
il est I’étre ?

En savons-nous tant alors que les questionnements continuent a se faire jour ? Ainsi une réflexion
concernant la langue elle-méme : il apparait comme étonnant dans notre langue francaise que ce
terme étre puisse, presque paradoxalement, a la fois nommer un verbe et un nom et que le verbe lui-
meéme ait des sens ambigus : celui de la prédication (le ciel est bleu), celui de I’existence (je suis,
Dieu est), celui de I’identité (je suis untel), celui de la subsomption (un chat est un mammifere)...
Etonnant aussi que ce verbe d’usage dans les langues indo-européennes soit absent des langues
sémitiques et des langues extrémes orientales ? Nous pourrions nous demander comment se
nomment-ils ces étres et ce qu’il en est pour eux de ce qui releve de la métaphysique de 1’étre. ?
Qu’est-ce qui pour ces «&tresy ferait nomination en ce sens d’étre. Que seraient-ils d’autre alors ? Y
aurait-il, étre et étre qui sont différent et a partir de quelle identification, de la différence ?

Quand nous disons «I’étre habité par le langage», nous pourrions penser a ce moment précis de sa
nomination a celui, Etre, qui, de tout temps de la réflexion ontologique depuis les grecs, veut dire
Présence, qui serait une présence du maintenant, porteuse de son passé, créateur de son devenir. Cet
Etre serait donc inéluctablement lié au facteur temps, d’oll qu’on veuille bien I’originer, d’une
présence créatrice supérieure par exemple ! D’autant que le temps, hors du contexte linéaire donné
par I’espéce humaine, fait lien avec ce qui est de la création originelle, voire du Créateur lui-méme.
Sans vouloir faire un amalgame de domaine différent que sont la psychanalyse, la philosophie et
plus précisément I’ontologie, la métaphysique, simplement pour tourner la page vers une nouvelle
année, j’en viens a penser sur I’étre et son essence. Sans dogmatisme aucun, je pose ici un
cheminement de réflexion sur ce que je suis, un étre, au-dela de 1’ Analyste qui en sait plus qu’un
autre de I’inconscient. Une personne est a la fois, matérialisée par un corps physique et visible,
accessible par nos sens et aussi les appareils scientifiques. Par un esprit qui demeure complexe du
fait de modes de fonctionnement matérialisable par la science, le comportementalisme. Et du fait
d’autres ¢léments de la psyché qui ne peuvent s’acquérir en partie que dans la mise en parole qui
facilite 1’extrusion non consciente de signifiants légitimant le cheminement du sujet vers 1’étre,

celui qui siege dans I’entre-deux (d’eux) qui fait Réel.



Selon une croyance du grand nombre, sous des formes variées et diversifiées, il y a aussi de ’ame
chez une personne, de celle qui nous pousserait (6) a continuer a nous questionner sur nos origines,
notre essence premicre, notre Etre, peut-&étre pour ne pas oublier d’ou nous venons et qui nous

sommes.

(1) Affiche : terme incongru pour parler de montrer, révéler, manifester, signifier, quelque chose qui
ne se voit pas, ne se manifeste pas ouvertement, ne fait pas sens ni signification, sinon dans
I’absence entre deux signifiants et au cours de I’expérience analytique fondamentalement, 1a ou
régne le transfert, «directeur», non de conscience, mais de I’inconscient, de la jouissance.

(2) Séminaires de Lacan. article Du discours analytique,de Chantal Belfort, Revue En-Dire n° 7, p.
16.

(3)(2) telle une pulsion qui va et vient et revient.

(4) Dans le sens étymologique du terme et non dans un sens mathématique : «aucune chose».

(5)Lalangue, néologisme de Lacan pour désigner ce qui, sous 1’élucubration du savoir qu’est le

langage articulé, constitue le bouillon de la matiére sonore qui ne suit pas un découpage linguistique

des mots et des lois de la syntaxe, mais qui suit ce qu’il en est de I’inconscient : incongru,
équivoque, lapsus, actes manqués verbalisés, réves en dire, codages a décoder...

(6) Nous sommes de la poussée, par le fait méme de la pulsion qui domine notre vie jusqu’a notre

mort. Y aurait-il lien entre ce qui fait de nous des étres de pulsions et notre ame qui nous pousserait

peut-Etre a... nous questionner, nous chercher, nous reconnaitre ?



