Clantal, Zs’y/éﬂz

@W %

B T

LW&%‘WKY - n 5—/@/@207&’

Réflexions...

A en dire du corps,

un signifiant a déchiffrer.

La Métamorphose de Narcisse, Salvador Dali (1937)



Quand I’anatomie claire et divine de Narcisse
se penche sur le miroir obscur du lac,

quand son torse blanc plié en avant

se fige, glacé,

dans la courbe argentée et hypnotique de son désir,
quand le temps passe

sur I’horloge des fleurs du sable de sa propre chair,

Narcisse s’anéantit dans le vertige cosmique

au plus profond duquel chante

la siréne froide et dionysiaque de sa propre image.
Le corps de Narcisse se vide et se perd

dans I’abime de son reflet,

comme le sablier que I’on ne retournera pas.

Narcisse, tu perds ton corps,

emporté et confondu par le reflet millénaire de ta disparition,
ton corps frappé de mort

descend vers le précipice des topazes aux €paves jaunes de 1’amour,
ton corps blanc, englouti,

suit la pente du torrent férocement minéral

des pierreries noires aux parfums acres,

ton corps...

jusqu’aux embouchures mates de la nuit

au bord desquelles

étincelle déja

toute 1’argenterie rouge

des aubes aux veines brisées dans "les débarcadéres du sang".

Narcisse,

comprends-tu ?

La symétrie, hypnose divine de la géométrie de I’esprit, comble déja ta téte de ce
sommeil inguérissable, végétal, atavique et lent

qui desseche la cervelle

dans la substance parcheminée

du noyau de ta proche métamorphose.

La semence de ta téte vient de tomber dans 1’eau.
L’homme retourne au végétal

et les dieux

par le sommeil lourd de la fatigue

par I’hypnose transparente de leurs passions.
Narcisse, tu es si immobile

que I’on croirait que tu dors.

S’il s’agissait d’Hercule rugueux et brun,

on dirait : il dort comme un tronc

dans la posture



d’un chéne herculéen.

Mais toi, Narcisse,

formé de timides éclosions parfumées d’adolescence transparente,
tu dors comme une fleur d’eau.

Voila que le grand mystere approche,

que la grande métamorphose va avoir lieu.

Narcisse, dans son immobilité, absorbé par son reflet avec la lenteur digestive des
plantes carnivores, devient invisible.

I1 ne reste de lui

que I’ovale hallucinant de blancheur de sa téte,
sa téte de nouveau plus tendre,

sa téte, chrysalide d’arriere-pensées biologiques,
sa téte soutenue au bout des doigts de I’eau,

au bout des doigts,

de la main insensée,

de la main terrible,

de la main coprophagique,

de la main mortelle

de son propre reflet.

Quand cette téte se fendra

Quand cette téte se craquellera,

Quand cette téte éclatera,

ce sera la fleur,

le nouveau Narcisse,

Gala — mon narcisse

Salvador Dali (1904-1989)

Cette peinture peut nous donner a penser, dans notre champ psychanalytique, au stade du miroir,
central dans la formation du Je selon Lacan. Avec un avant et un apres ce stade, nous trouvons
toutes périodes qui contribuent a la structuration psychique du sujet. Ce poéme, lui, meéne a flirter
avec le mystére de Narcisse, sans pour autant nous renvoyer précisément au narcissisme primaire de
Freud, mais qui pourtant parle bien de métamorphose, donc de passage vers 1’évolution. Nous voila
ainsi a nous confronter a I’image du corps et, par la méme, au corps lui-méme et forcément a I’étre,
au sujet.

Le corps, cet ¢lément qui fait parure a 1’étre, a 1’esprit, ne s’existe que du corps du langage et c’est
ce qui fait dire que la parole prend corps dans le corps, tandis que le désir ne sexiste que du corps,
par I’intermédiaire de la parole, et n’est que le désir de 1’ Autre et/ou de 1’autre. Le miroir méne a la

conscience de I’image du corps avec son renforcement parolé, permettant de mener a une



identification a ce qu’il en est de 1’unité, en tous cas de ce qui s’en approche. Ainsi donc, le corps
est celui d’un étre parlant ce qui fait de lui un corps et un étre de désir et de jouissance. Ceci ne
s’articulant que de 1I’Autre, lieu de I’inconscient, lieu de déploiement de la parole, lieu donc ou la
parole fonde la vérité, donnant le corps vivant, dans ses dimensions de Réel, Imaginaire et
Symbolique, comme totalement noué a I’ Autre, et ce, autour de I’objet a.

Dans le passé, nous pourrions dire que le corps était tel un parchemin qui donnait, par les
scarifications apparentes et indélébiles, des indications claniques par les inscriptions gravées sur la
peau et qui résultaient des initiations tribales, telles chamaniques ou animistes. Elles avaient pour
sens ce qui relevait de 'utilité, de la facilitation a la reconnaissance des uns ou des autres selon
leurs appartenances tribales, leurs rangs sociaux, leurs états maritaux... Nous pourrions dire que le
sens était connu et, la marque, visible et indélébile, permettait justement de faciliter les relations,
reconnu par le grand nombre, sinon par tous.

Aujourd’hui, le corps-parure, corps identification pour I’autre, ne se suffit plus a lui-méme, il s’agit
donc par divers moyens qui percent et trouent (1) la peau (2) (anneaux de piercing, tatouages), avec
un mimétisme forgé sur I’ignorance et 1’oubli des traditions, de s’afficher au regard de 1’autre d’une
parure parfois rendue exubérante et qui ne donne aucune indication d’ordre pratique, fonctionnelle.
La plupart du temps, il s’agit d’une réponse, chez ’adolescent, face a ses difficultés en rapport avec
I’appropriation de son corps, de cet autre corps de la puberté qui fait effraction, étrangeté, voire exil
et qui est intraduisible dans la langue de 1’Autre. Par le piercing, le tatouage, mais aussi dans
I’anorexie mentale, le sujet a inventé sa propre réponse pour éprouver son inconsistance et lui
donner ce qui ferait substitut au manque. Il s’agit d’une complétude paradoxalement rendue
illusoire puisqu’elle n’est faite, pour le piercing et le tatouage que de coupures, pales processus en
substitut de la castration, d’autant que 1’un et 1’autre sont marqués du silence, de la non-parole. Or,
la métaphore du Nom-du-Pére ne peut forcément s’asseoir que d’une parole qui fait office de la loi
salvatrice de I'assujettissement du sujet a la fonction phallique.

Parler corps c’est aborder le monde libidinal avec ses pulsions et son érotisme donné par les zones
¢rogeénes. Parler tatouage, c’est revenir au libidinal. Mais peut-on dire que le tatouage fait
identification du sujet ? Le tatouage est une atteinte, une coupure de la peau qui laissent des traces
définitives. Mais, paradoxe, cette temporalité définitive reste stable sur un corps qui évolue et subit
les outrages du temps. Il survit un temps a I’intemporalit¢ qui meéne a la mort du corps. Mais
pourtant, avec le temps il ne survivra pas a la mort du corps. Contrairement aux scarifications,
incisions ou retraits de peau (skin-peeling) qui déterminent des entailles linéaires et des bourrelets

cicatriciels définitifs, le tatouage autorise des effets graphiques complexes unissant des courbes, des

4



ombres, des couleurs en a-plat, en nappe, en superposition, qui s’allient a la musculature pour créer
I’illusion du mouvement, aux fins d’augmenter encore I’idée de fantasme, de représentations.
Devant la dextérité et la finesse des dessins faits par 1’auteur, nous pouvons parfois parler d’une
véritable oeuvre d’art.

Certains recouvrent I’entiereté de la peau et il donnerait & monstrer au dehors ce qui ferait
profondément manque au dedans, faisant exposition, au regard de ’autre, de cette incomplétude,
mais figurant une limite slire et a visée apaisante puisque cernant le corps comme par une
surimpression symbolique et érotique de la peau et lui donnant un plus de consistance corporelle.
Le corps devient ainsi le signifiant d’une mise en acte, a la place d’une mise en parole, d’une mise
en sceéne privée que, paradoxalement, le sujet livre au regard des autres. Le tatouage en tant que
parure présente donc une fonction érotique. De plus, en s’inscrivant a la surface du corps, sur la
peau, il le comble de sa parure. Il semblerait qu’il est fonction de donner un attrait phallique a un
bout de corps qu’il érotise par le fait méme qu’il se donne a voir, qu’il s’expose au regard. De plus,
le tatouage constitue une source de jouissance de 1’oeil sur la peau comme enveloppe corporelle
reflétée dans le miroir ou 'oeil de I’autre, particulierement autour de ses découpes comme la
bouche, le nombril et de ses condensations, tels les grains de beauté, taches, qui, de faire substitut
érogeéne, ramene a un corps du fantasme. En dénaturant la fonctionnalité de chaque zone tatouée, le
fantasme du corps tatoué¢ va se colleter avec le morceau de peau qui le supporte et auquel est
assignée une place fixe et déterminée. Nous pouvons porter la question au questionnement en nous
demandant s’il y aurait une possibilité que traverser les limbes fantasmatiques par le tatouage puisse
permettre un effet de substitution de castration, dans le sens ou elle aurait fait défaut et le sujet
chercherait ainsi une réponse a la gestion de son impuissance, mais sans avoir conscience de cela ?

Par ailleurs, que dire de la relation tatoueur/tatoué, d’autant plus prégnante que le temps passé est
long, que le tatouage est vaste et donc que les pénétrations par aiguille du corps sont multiples ?
Sous les rafales de ces piqlres se construit un lien qui n’est pas sans rappeler la période sadi-anale,
le tatoueur et le tatoué¢ ayant chacun sa place, I’Autre prenant une tierce place. Nous pourrions
parler d’un acte sexuel, mais non celui du corps. Le tatoueur est en position du pere qui possede la
loi de castration et qui, en place de la parole, fait acte de coupures a répétition qui bruissent, faisant
interruption du silence, et finissant par créer ainsi un resserrement au niveau de la peau, avec la
reconstruction d’une unité corporelle présentant plus de cohérence dans 1’apparence. Dans la
mesure ou I’application du tatouage est douloureuse, il semble bien que dans la démarche de se
faire tatouer, au-dela d’un plus-de-jouir, nous pourrions y voir un «se faire objet» du tatoueur, ce qui

nous rameénerait, par ailleurs, a D’assujettissement a la mere par la fonction phallique.

5



Paradoxalement, la peau piquée picge la relation d’objet, I’ancre d’une manicre indélébile au corps
du sujet, d’autant plus que la métaphore du Nom-du-Pere fait défaillance. Dans le méme temps,
nous pourrions dire que le tatouage a une fonction contenante qui servirait & maintenir «quelque
chose» a distance, a le rendre inoffensif, telle, par exemple, ’ambivalence non gérée d’un trop plein
d’amour, trop plein de haine.

Avec Lacan, nous disons que le tatouage est une marque réelle inscrite consciemment sur le corps
dans un entrecroisement surchargé qui s’articule entre Réel, Symbolique et Imaginaire. Avant méme
sa pose, par la dimension érotique de 1’acte lui-méme et sa convocation au regard de I’ Autre sur le
corps, le tatouage se source dans le registre de I’Imaginaire. Mais ’articulation est complexe dans le
sens ou elle met en oeuvre le réel de I’objet et les symboliques associées a cet art du gravage de la
peau. Peut-on dire que c’est I’objet a qui fait tenir I’image, la trace sur le corps et donc le désir ? En
tant que reste, reste du croisement de ’amur et du corps. Ce reste est essentiellement narcissique
qui désigne 1’Autre transitoirement comme reste et ne tient qu’a peine compte du désir, de ses
causes, de son soutien et, a terme, de ’impossibilit¢ d’en étre satisfait. Tatouer serait réussir le
prodige de produire artificiellement une trace marquant I’existence d’une autre, fondamentale, celle
de I’amour ou encore pour Lacan de I’amur, celle de ’amour mar. Ainsi, le tatoué ne ferait-il pas

appel a la reconnaissance de ’autre, a I’amour de 1’autre, mais plus certainement de I’ Autre ?

(1) Ce qui n’est pas sans nous rappeler le corps érogeéne avec ses trous et donc avec ce qui y entre et
ce qui en sort, que le piercing, voire le tatouage, ne ferait qu’essayer de renforcer, chez des sujets ou
il y aurait défaillance de structuration dans la sexualité infantile.

(2) Pour Didier Anzieu, «la peau est la limite extréme du Moi» et représente ainsi notre enveloppe,
S. Freud étant I’un des précurseurs de la théorie des enveloppes. La peau sert d’interface entre
I’intérieur et D’extérieur. In utero, le foetus est protégé de I’extérieur par la paroi utérine, mais
fantasmatiquement, sa mére et lui ne font qu’un. Si lors de la naissance I’enfant, mais davantage la
mere, a ’impression de perdre une partie de lui/elle-méme, il/elle récupérerait une partie de son
«unité» grace au contact peau a peau : tétée du sein, soins offerts...



